# पूर्वा र्ध



निवेदन

लेखक

आचार्य धर्मानंद कोसंबी

## निवेदन

#### प्रस्तावना

'भारत ' नांबाचें एक साप्ताहिक वर्तमानपत्र गोव्यांत निषत असतें. आरंभों तें कांहीं तरुण होतकरू मंडळी चाळवीत असे. पहिल्या खेपेस अमेरिकेहून परत आख्यावर या मंडळीच्या आग्रहास्तव गृहत्याग केल्यापास्त्र अमेरिकेहून परत येईपर्येत माझ्या प्रवासाचा कृतान्त लिहिण्याच्या उद्देशानें या पुस्तकाचीं पहिलीं एक की दोन प्रकरणें लिहून मीं 'भारता 'च्या संपादकांकडे पाठविलीं. तीं वाचून तावत्कालिक संपादकाला हैं प्रवासाचें वर्णन नसून 'आत्मवृत्त ' आहे असें वाटलें, व 'माझा प्रवास ' हा मथळा बदलून त्यानें 'आत्मवृत्त ' हा घातला. त्या काळीं श्रीयुत शांबाराव कृष्णाजी सरदेसाई है 'भारता 'च्या मराठी बाजूचे संपादक होते. त्यांनी दुसन्याच अंकांत 'आत्मवृत्त ' मथळा बदलून 'आत्मनिवेदन ' अपा नवा घातला. वस्तुत: पहिलीं दोन-तीन प्रकरणें केवळ उपोद्धातादाखल होतीं; मुख्यतः प्रवासवृत्तान्तच मांगावयाचा होता; आणि सर्व पुस्तकाला 'माझा प्रवास ' हें नांव शोमलें नसतें असें नाहीं. तथापि श्रीयुत शांबाराव यांनी दिलेख्या नांवाला मीं विरोध केला नाहीं आणि त्याच मथळ्याखालीं 'भारतां 'त पहिलीं तेरा प्रकरणें व चवदाव्या प्रकरणाचा कांहीं माग छापून प्रसिद्ध झाला. परंतु माझे पुष्कळ गोमांतकस्थ चांधव या प्रवासवर्णनाला

१. दीर्षकाळ चाललेले गोमन्तकातील एक नावाजलेले साप्ताहिक. प्रकाशन-स्थळ आणि काळ: पणजी १९१३ ते १९१७; केष १९२० ते १९४९. भाषा: मराठी आणि पोर्तुगीज. संस्थापक: गोविंद पुंडलीक हेगडे देसाई [संपादक], दत्तात्रय जगन्नाथ बोरकर आणि शांवाराव कृष्णाजी सरदेसाई. १९२० मध्ये या पत्राची संपूर्ण जवाबदारी हेगडे देसाई यांनी स्वीकारली. मधली १९१७ नंतरची दोन-तीन वर्षे सोडल्यास, हेगडे देसाई यांनी हे पत्र आपल्या निधनापर्येत [१९४९] चालवले. हे पत्र चालवण्याच्या त्यांच्या राष्ट्रीय बाण्यामुळे पोर्तुगीज सरकारच्या जवळ जवळ तीस खटल्यांना त्यांना तोंड द्यांवे लागले, आणि कारावामही भोगावा लागला.

२. जुन्या पिढीतील गोमन्तकातील एक वैचारिक निबंधकार, संपादक, आणि स्फुट लेखक म्हणून हे प्रसिद्ध आहेत. गोमन्तकातील सामाजिक, साहित्यिक आणि शैक्षणिक चळवळींतही त्यांचा पुढाकार असे. गोमन्तकात भरलेख्या १५ व्या महाराष्ट्र साहित्य संमेलनाचे ते स्वागताध्यक्ष होते.

'आतम ' शब्द गाळून 'निवेदन 'च म्हणत असत, आणि या बाबतींत त्यांना अनुसरणें विशेष सोथींचें बाटस्यावरून या पुस्तकाला तेंच नांव दिलें आहे.

मारतांत निवेदन छापण्यास १९१२ साङच्या नोव्हेंबर मिहन्यांत आरंभ झाछा व तें ९ फेब्रुवारी १९१६ पर्येत चाल् राहिलें. इतका काळ लोटण्याचें कारण हें कीं, महा-युद्धाला सुख्वात झाल्यानंतर भारत नियमानें चालत नसे. प्रथमतः एकामागृत एक प्रकरणें लिहून मी पाठवीत असें. पण पुनः अमेरिकेस जाण्याचा विचार ठरल्यामुळें १९१६ कीं १९१७ सालीं १४ पासून १८ पर्येत प्रकरणें मीं तयार केटीं, व तीं माझे मित्र श्रीयुत विष्णु रामचंद्र नाईक यांच्या हवालीं केटीं. त्यांच्यामार्फत हें पुस्तक गोव्यांत छापून घेण्याचा माझा बेत होता. परंतु अनेक अडचणींमुळें तो सिद्धीस गेला नाहीं, व लेखी प्रत त्यांजपाशीं तशीच पद्धन राहिली. शेवटीं, गोमन्तकांत हें पुस्तक छापणें शक्य नाहीं असें दिसून आल्यावर भारतांत खण्डशः छापलेलीं १३ प्रकरणें व पुढच्या प्रकरणांची लेखी प्रत मीं माझे मित्र श्रीयुत दामोदर रघुनाथ मित्र यांच्या हवालीं केटी. त्यांनीं हें पुस्तक प्रसिद्ध करून माझ्यावरील आपलें प्रेम व्यक्त केलें आहे असें मी समजतों.

ज्या यहस्थांनी आणि मिक्षूंनी अनेक प्रसंगीं महा मदत करून आपहें सौजन्य आणि औदार्य दाखिनहें, त्यांनींच कांहीं प्रसंगीं मदत करण्यास ह्यगय केल्याचा किंवा माझा उत्साहमंग होईछ असें वर्तन केल्याचा उत्लेख या पुस्तकांत कांहीं ठिकाणीं आला आहे; आणि तो आला नसता तर बरें झांछें असतें असें पुष्कळांस वाटण्याचा संभव आहे. परंतु तो माझ्या आश्रयदात्यांना आणि मित्रांना कमीपणा आणण्याच्या हेतूनें केलेला नाहीं. त्या सवीविषयीं माझ्या अंतःकरणांत पूर्ण आदरखुद्धि वसत आहे; आणि हें त्यांगैकीं बहु-तेकांना माहीतिह आहे. मीं स्वीकारलेला मार्ग जगाच्या व्यवहाराच्या उल्ट होता, आणि त्यांत यश येणें दुरापास्त असें सर्वीना वाटणें अगदीं साहजिक होतें. नवल हें, कीं, असें वाटत असतांहि माझ्या आश्रयदात्यांनीं माझा पूर्णपणें घिक्कार केला नाहीं, आणि

अद्यापि आपलें प्रेम कायम ठेवलें आहे!

या पुस्तकाचों प्रुप्त पाहण्याच्या कामीं श्रीयुत विष्ठल जिवाजी नाडकर्गी यांनी उत्तम मदत केल्याबद्दल मी त्यांचा फार आभारी आहें.

पुरातत्त्व मंदिर, अमदाबाद. ५ जुऊई १९२४.

धर्मानंद कोसंबी

३. हे व्यवसायाने वकील होते. मडगाव शहरातील सार्वजनिक कार्योत आणि चळवळीत ते आस्थेने भाग घेत. त्या काळातील 'गोवा-मित्र', 'गोवातमा' ह्या गोमन्तकातील नियतकालिकांशीं त्यांचा घनिष्ठ संबंध होता. ते धर्मानंदांचे नातेवाईक होते.

४. हे मूळचे गोमन्तकातील बार्देश घराण्यातील. त्यांनी मुंबईत 'मनोरंजन' या नावाचे लिलत वाद्यास वाहिलेले मराठीतील पहिले मासिक सुरू केले. त्यास अतोनात लोकप्रियता मिळाली. खास अंक काढण्याच्या प्रथेस यांनीच सुरुवात केली. स्त्रीदाक्षिण्याला उपकारक ठरतील अशा विचारांचा प्रचार करण्याचे कार्य त्यांनी या मासिकादारे केले. त्या मासिकावरोवरच मनोरंजन ग्रंथप्रसारक मंडळी काढून अनेक मराठी ग्रंथ प्रकाशित केले. बंगाली कथा-कादंबऱ्यांची भाषांतरे प्रकाशित करून बंगाली लिलतवाड्ययाची मराठी वाचकांस ओळख करून देण्याची त्यांची कामगिरी उल्लेखनीय आहे.

५. अनेक छहानथोर धार्मिक पुस्तकांचे नि 'नरेंद्रनाथ ', 'पाइचात्त्य नाटकांतीछ संविधानकें ' आणि 'प्रेमविजय ', ह्या आधारित ग्रंथांचे करें.

8

## बालपणांतील कांहीं गोष्टी

माझा जन्म गोव्यामधील सासष्ट प्रांतांतील सांखवाळ या गांवीं ता. ९ ऑक्टोबर १८७६ या दिवशीं पहांटेस चार वाजण्याच्या सुमारास झाला. आईचें नांव आनंदीबाई; व विङ्लांचें दामोदर. आम्ही सात मांवहें; पैकीं दोन मुलगे व पांच मुली. या सात भांवडांत मी शेवटचा. जन्मल्यानंतर आई आजारी पहत्यामुळें आईचें दूध न मिळतां दाईच्या दुधावरच प्राणरक्षण करावें लगालें, असें सांगतात. सहा महिन्यांचा होतों तेव्हां एकाएकीं डावा पाय सुजून त्यांत पू उत्पन्न झाला. कणसूव येथील रोकी मिस्कीत नांवाच्या वैद्यानें गुडच्याच्या वरच्या बाजूस कापून त्यांतृत पू बाहेर काहून तो बरा केला. परंतु तो कायमचाच अशक्त होऊन राहिला.

आमचे आजोबा रामचंद्र कोसंबे हे जेव्हां सांखवाळीस आले तेव्हां तो गांव ओसाड पडल्यासारला होता. पण माझ्या बाळाणांत तेथे बरीच सुधारणा झाली होती. तथापि दोन-चार दिवसांआड संध्याकाळीं सहा बाजस्यावर बाधाच्या आरोळ्या ऐकं यावयाच्याच. आमच्या रोजारी सुबाय कामत यांचें लहानसें दुकान असे. दक्षिणेच्या बाजून भिक्र रोणवी संझगिरी यांचे वर आहे. त्यांना मुलगा नव्हता. त्यांच्या दोन विधवा मुली व एक विधवा नात या त्यांच्या घरीं राहत असत. याशिवाय नारायण शेणवी संक्षगिरी हे आमचे शेजारी होते. ( मध्या त्यांचे चिरंजीव त्यांच्या घरांत रहात असून मूळच्या घरांत त्यांनी बरीच दुरुस्ती केटी आहे.) हीं तीन ब्राह्मणांचीं घरें खेरीज करून सात-आठ हिंद खुद्रांचीं व पांचसहा खिरती शूद्रांची घरें आमच्या घराच्या आसपास होतीं. खिरती मुलांबरोबर मी फार करून जात नसे. त्यांच्याबरोबर खेळण्यास वडिलांनींच मनाई केली होती असें बाटतें. पण हिंदू शूद्रांच्या मुलांबरोबर खेळण्यास सक्त मनाई केली नसावी. कारण त्यांजबरोबर कित्येक वेळां भी फिरत होतों अशी आठवण आहे. माझ्या सर्व सोबर्यात किंचहुना गांवांतील सर्व मुलांत मी मंद होतों अशी प्रसिद्धि आहे. आठनऊ वर्षेपर्येत तर मला घड जेवतां येत नसे. माझ्या सोबत्यांनीं मारलें असतां मी घरांत तकार आणीत नसें- अथवा मला ती आणतां येत नसे असें म्हणणें विशेष चांगलें. मला उद्देशून माझ्या वडिलांचे कांहीं दोस्त त्यांना म्हणत असत, कीं, हा मुलगा तुमच्या शिरावर एक ओंझेंच आहे असें आग्ही समजतों.

माझ्या वडिलांचें मत या मित्रांसारखें नसावें. सामान्य बापाची पूर्ण निराशा होण्या-

इतका मी मंद होतों, तरी माझ्या विडलांना मी हुषार निषेन अशी बळकट आशा वाटत होती. एका गांवठी ज्योतिष्यानें त्यांना, मी विद्वान होईन, पण घनवान मात्र होणार नाहीं असें भविष्य कथन केलें होतें, व त्यावर त्यांचा पूर्ण विश्वास होता. निदान मी गांवचा कुळकर्णी (escrivao da comunidade <sup>६</sup>) होईन असें त्यांना वाटे.

माइया शिक्षणाची त्यांना फार आस्था होती, परंतु शिक्षण कसें द्यांने हें त्यांना ठाऊक नव्हतें. पहिल्यांने घरींच पाटावर धूळ परस्न तिजवर मी अक्षरें काढावयाला शिकलों. नंतर कांहीं मिहने मला महगांवीं ठेवण्यांत आलें. तेथें मी दुसरें कीं तिसरें पुस्तक शिकत असें. पुढें मला चिखलीस माइया बहिणीच्या घरीं पाटांवलें. तेथें मिकंभटजी म्हणून एक मास्तर असत, त्यांच्या शाळेंत मी पांचसहा मिहने शिकत असें. त्यांची बहुतेक विद्या संपत्यावर मला माइया वयाच्या नवत्या किंवा दहाव्या वधीं आरोब्यावर राघोबा गोपाळ प्रभु यांच्या शाळेंत घातलें. हे फार कडक असत. पण विद्वत्तेवहल त्यांची बरीच ख्यांति होती. माइयावर त्यांची फार मर्जी होती. आपल्या विद्यार्थ्यांना त्यांनीं निरितराळीं नांवें दिलीं होतीं. त्यांत मला 'मेंड्याची माजी ' असें नांव ठेविलें होतें. मेंड्याची माजी मऊ असते, पण खाण्यास गोड लगते असें ते म्हणत असत. यांच्या शाळेंत मी अवघा दोन किंवा तीन महिने होतों. चिखलीहून नदी उतरून पिलकडे जावयाचें असल्यामुळें शाळेंत जाण्यास मला बहुघा उशीर होत असे. पुढें तर मी आजारी पडलों, व शाळेंत जाणें बंद पडलें. पण जें काय थोडेंबहुत शिक्षण झालें तें याच शाळेंत झालें. गणिताची तर मला वरीच आवड लागली. शाळेंत तैराशिकापर्यंत गणित झालें होतें. पण पुढें वरींच दशांशापर्यंत सर्व गणितें मीं स्वतः सोडविलीं.

प्रकृति नीट राहत नन्हती म्हणून चिखलीहून मला पुनः वरीं आणण्यांत आलें. वर्षे सहा महिने वरीं घालवित्यावर १८८८ सालीं मी शहापूर-बेळगांव येथें माझ्या बहिणीच्या घरीं गेलों. तेथें मला सरकारी शाळत नेऊन मराठी दुसच्या इयत्तेत वस्रविण्यांत आलें. माझ्या वर्गोत मी पहिला होतों यांत कांहीं आश्चर्य नाहीं. कारण त्या वर्गोत असतांनाच मी पांचल्या इयत्तेचीं सर्व उदाहरणें सोडवीत असें. तालीम सोडून बाकी सर्व विषयांत माझा पहिला नंबर असे. वार्षिक परीक्षा झाल्यावर मला एकदम मराठी पांचल्या इयत्तेत चढिवण्यांत आलें. तेथें सुद्धां बहुधा माझा पहिलाच नंबर असे. पण या वर्गोत मी जास्त दिवस राहिलों नाहीं. दोन महिन्यांच्या आंतच मी आजारी पडलों, व पुनः गोल्यास आलें. शहापुरच्या आमच्या बालमित्रांपैकीं बहुतेकांनीं मॅट्रिकपर्यंत देखील मजल मारली

encopyring green in the Settle of the te

६. गोमन्तकातील प्रामसंस्थांच्या वसुलाचा हिशेब ठेवणाऱ्या नि दप्तर सांभाळणाऱ्या कुलकर्ण्याचे पोर्तुगीज नाव.

७. गोमन्तकातील बारदेश महालातील एक गाव.

८. ' आरोबें '- गोमन्तकातील पेडणे महालातील एक गाव.

नाहीं. फक्त श्रीयुत नागेश बासुदेव गुणाजी है च काय ते बी. ए., एछएल. बी. पर्यंत टिकले. शहापूर सोडल्यावर मी एक-दोनदां पोर्तुगेज शाळेत जाण्याचा प्रयत्न केला, पण तो अजिवात फसला. अनेक कारणांमुळें मला पोर्तुगेज भाषा आवडेना; संस्कृत शिकण्याची इच्छा होती, पण ती सिद्धीस जाईना. शेवटीं शाळेला कंटाळून मी घरीं बसलों. विडलंनीहि माझ्यामागें फारसा तगादा लावला नाहीं. मला गांवचा कुळकर्णी करण्याचें कें त्यांचे ध्येय, त्याचा नाद त्यांनीं सोडून दिला असावा!

₹

#### तारुण्य

" किमस्ति कश्चिदसावियति छोके यस्य निर्विकारं यौवनमतिकान्तम्।"

— कादंबरी

(भावार्थ- या अफाट सृष्टींत ज्यांचे तारुण्य निर्विकार तन्हेनें गेलें, असा हा कोणी आहे काय ?)

च्यवदा वर्षोचा मुलगा किंवा बारा वर्षोची मुलगी, यांस तरण किंवा तरणी म्हणणें पश्चात्त्य देशांत हास्यास्यद होईल. आमच्या देशांत देखील, ऋषिकालीं, अशा अर्भकांना तरण किंवा तरणी या संज्ञा वेड्या माणसानें सुद्धां दिल्या नसत्या. पण काळाचा महिमा विचित्र आहे. आजला चवदा वर्षोच्या आया आणि सोळा वर्षोचे बाप या आर्यभूमींत किती तरी निषतील! मग मी चवदाच्या वर्षीच तरण झालों असें जर माझ्या महाराष्ट्रीय वाचकांना सांगितलें तर त्यांनीं आश्चयें कां मानावें १ मी तरण झालों याचा अर्थ माझ्या शरीराची वाढ पूर्ण झाली असा मात्र कोणीं घेऊं नये. तारण्यांतील जे मनो-विकार, त्यांनीं माझ्या मनांत ठाणें बसविलें, येवढाच त्याचा अर्थ. माझ्या कित्येक

सोबत्यांचीं लग्नें झालेडीं; इतर सोबती लमाचा इत्यर्थ काय असावा या गहन शोधांत गह्नन गेलेले; व कांहीं जणांनी तर देवदासींच्या द्वारें वर्गेरे तारुण्यतत्त्वाचा बोध करून वेतलेला; अशा परिस्थितींत मीच तेवढा कोवळा—अपक्व—राहणें शक्यच नव्हतें.

माझ्या विडलांनी आमच्या घरापासून दीडदोन मैलांच्या अंतरावर नव्यद वर्षोच्या कराराने एक नारळीचा बगीचा खंडाला घेतला होता. तेथे ते दिवसांत्न दोनदां जात असत. त्यांच्या बरोबर मीहि या बगीच्यांत जाऊं लगलों. तेथे मुख्य काम म्हटलें म्हणजे माकडां-पासून आणि चोरांपासून नारळांचे रक्षण करणें हें होतें. आम्ही फावल्या वेळांत, पाटांचें पाणी चालू करणें, केळींस पाणी देणें, बगीच्यांची मिंत मोझून पडली असल्यास ती दुक्त करणें, इत्यादि कामें करीत होतों. हलकेहलके मी माडावर चढावयाला शिकलों, व वडील घरीं नसले म्हणजे या बगीच्यांत जाऊं लगलों. पण रात्र झाली म्हणजे मला मीती वाटे; व घरीं येतांना माडाची सुर काढणाऱ्या मंडारी लोकांच्या सोबतीने मला यावें लागे. या सोबतीचा अर्थात्च माझ्यावर अति वाईट परिणाम झाला. मी ताडी पिऊं लगलों किंवा अन्य दुराचार करूं लगलों असें नव्हे. पण त्यांच्या आपसांतील अति-गलिच्ल भाषणाचा माझ्या मनावर दुष्परिणाम घडत असे, व त्यामुळं माझ्या मनांत कुकल्यना घोळूं लगल्या. वरच्या माणसांच्या दावामुळें माझ्या हात्न कायिक दोष घडले नाहींत; पण मानसिक दोष घडले, व त्यांचीं विषारी फळें मला आजवरीत मोगावीं लगत आहेत.

१८९१ सालच्या रोवटीं किंवा १८९२ सालच्या आरंभी हळूहळू मला वाचनाची अभिद्यचि लागूं लागली. असें होण्यास कोणी प्रवर्तक झाला नाहीं. आयोआपच माझें लक्ष्य वाचनाकडे वळलें. 'आरबी भागेंतील सुरस व चमत्कारिक गोष्टी ' हैं पुस्तक मी पहिल्यानें वाचूं लागलों. नंतर थोडक्याच वेळांत रामचंद्र पांहुरंग वैद्य <sup>९०</sup> यांचें 'पृथ्यबोध ' <sup>९०</sup> मासिक पुस्तक माझ्या हातीं आलें. त्यांतील 'गुप्तरोग ' ही कविता

"केंको भूमिपती, धेंपो धनपती, दादाच वैद्यपती। कामत सद्मपती, पुंडा रथपती, देसाय सेनापती॥"

९. हे पुढील काळात बेळगाव येथील एक नावाजलेले वकील, कॉंग्रेसचे कार्यकरें, आणि उत्तम लेखक म्हणून ओळलण्यात आले. महारमा गांधींच्या खास जवळच्या अनुयायांपैकी ते एक होते. 'रमणप्रस्थानत्रयी 'चे मराठी भाषांतर 'अमेरिकेंतील गरीब विद्यार्थी ', 'आत्मोद्धारबोध ' वगैरे त्यांची सात-आठ पुस्तके प्रसिद्ध आहेत.

१०, ११. विसाव्या शतकातील पहिल्या चरणात गोमन्तकीय सार्वजनिक जीवनात सुधारणा घडवून आणण्यासाठी ज्या कार्यकर्त्योंनी अव्याहत प्रयत्न केले, त्यांपैकी एक ज्येष्ठ आणि श्रेष्ठ कार्यकरों. फोंडे येथील आत्मेद कॉलेजचे संस्थापक आणि आश्रयदाते. 'पथ्यबोध', 'हत्यदकुंकू', 'प्राची प्रभा', आणि 'LUZ DO ORIENTE', ही चार मासिके आणि 'विद्यापसार' हे साप्ताहिक, एवढों नियतकालिके त्यांनी काढली नि चालवली. 'स्थूलवर्णन 'हा शास्त्रीय ग्रंथ, 'काव्यतरंगिणी' हा कवितासंग्रह, आणि 'मृत्यंजय' हे नाटक, हे त्यांचे ग्रंथ प्रसिद्ध आहेत. १९२१ पासून निष्ठेने खादी वापरणारे ते पहिले गोमंतकीय. व्यवसायाने आर्यवैद्या त्यात त्यांनी अपूर्व नैपुण्य संपादन केले होते. 'दादा वैद्य', या नावाने ते सर्वत्र प्रसिद्ध होते.

माझ्या पथ्यावर पडली. पूर्वी ज्या गोष्टी सुखावह वाटत होत्या, त्या आतां दुःखकारक वाटूं लागल्या. मनःसमुद्रावर निराळ्या प्रकारचे तरंग उठूं लागले. पण नवीन विचारांचा पाया हढ होतो न होतो इतक्यांत (१८९१ च्या जून महिन्यांत) माझे लग्न झालें ! तारुण्याचा शिक्का मजबर बसला !

माझें वाचन जसजसें वाढत गेलें तसतसा माझा असंतोषिह वाढूं लागला. विष्णुशास्त्री, आगरकरप्रभृति थोर पुरुषांनीं यथामित आपल्या देशाची सेवा केळी व आपणास धन्य म्हणवृन वेतलें; पण माझ्या हातृन त्यांच्यासारखीं कृत्यें होण्याची आशा आहे काय रे त्यांची विद्वत्ता कोठें! त्यांचा उत्साह कोठें! त्यांचें धैर्य कोठें! पण मी या सर्व गोष्टींस आंचवलेला. या जगांत माझ्यासारख्या पशुनुत्य मनुष्यप्राण्यानें जीवंत तरी कां राहावें रे विष्णान करून इहलोकींची यात्रा संपविणें हें चांगलें नव्हें काय रे या व अशा प्रकारच्या विचारांची माझ्या मनांत एकच गर्दी झाली. विष्णानाला कें धैर्य लागतें, तें माझ्या अंगीं नव्हतें. म्हणूनच या प्रसंगीं मी त्यांतृन बचावलों. चिंतामीची ज्वाला मालविण्याचें सामर्थ्य माझ्यासारख्या अप्रबुद्ध तरुणामध्यें नव्हतें, हें निराळें सांगण्याची गरज नाहीं. मोठ्यानें सुस्कारे टाकून मध्यरात्रीच्या सुमारास एकाएकीं जागें व्हावें, छाती एकसारखी घडघडत असावी, व झोंप बहुधा लागूं नये, असा प्रकार कित्येक दिवस चालला होता. याच संघीला मी गुडगुडीचा मक्त झालों. पण गुडगुडीमुळें छातींतील घडकी कमी न होतां उलट वाढत असे.

आमचा कुल्देव रामनाथ. सध्या या देवाचें मंदिर बांदिवडें या गांवीं आहे. तेथें दसऱ्याला वेताळाचें वारें एका गुरवाच्या अंगांत शिरत असे, व तो भुताखेतांचा बंदोबस्त करीत असे! रामनाथ व त्याचा आश्रित वेताळ यांजवर आमच्या विडलांची अतोनात श्रद्धा होती. तेन्हां त्यांनी मला दसऱ्याला तेथें नेऊन वेताळाच्या अवसरास १२ नमस्कार

गोमन्तकातील श्रेष्टतर अशा हिंदू ग्रामस्थांची थोरवी गाऊन केलेली एक कविता त्या काळात प्रचलित होती. त्या कवितेतील वरील श्लोकावरून दादांची त्या काळातील ख्याती लक्षात येईल.

आरोग्य, नीतिमत्ता, इत्यादी विषयांस वाहिलेले 'पथ्यबोध 'हे दादा वैद्यांचे मासिक. त्यात त्यांच्या ' गुप्त रोग ' ह्या कवितेची सुरवात पुढीलप्रमाणे होती.

" वैद्यनावा मी रोडलों कशानें ? असावा की हो लड़ वयोमानें, वर्ष सोळावें चालतसें आज, कुशत्वाची वाटते फार लाज !"

१२. इंद्र, वरुण, ब्रह्मा, विष्णु, महेश अशा वैदिक किंवा पौराणिक देवतांच्या बरोबरीनेच स्वळनाथ, क्षांतेरी, वेताळ अशांसारस्था सामान्य ब्रामदेवतांचे प्रस्थ गोमन्त-कातच नव्हे तर सबंध दक्षिण कोकणात बरेच आहे. डॉ. हेन्री व्हाईटहेड यांनी आफ्त्या

करावयास लावलें, व आपण स्वतः नमस्कार करून माझ्या छातींतील दुखण्याचें गान्हाणें त्याच्या समोर मांडलें. आमच्या वराच्या पूर्वेस कांहीं अंतरावर खिसती लोकांची समझान-भूमि आहे हें या गुरवास माहीत असावें. त्यानें, मी आमच्या वराच्या पूर्वेच्या बाजूस रात्रीं भ्यालों, व तेथें ही भूतबाधा बडली, असें मोधम उत्तर दिलें. पण भ्यात्याचें मला समरेना. वडील म्हणाले, कीं, समरत नसलें म्हणून काय झालें ! तेथें समझान आहे, तेव्हां भय वाटण्याचा संभव आहेच. शेवटीं भारानें (अवसराला गोव्यांत भार म्हणतात) विभूति मंत्रून दिली, व ती देवाच्या तीर्थाबरोबर खाण्यास सांगितली. मला तर हा प्रकार चमत्कारिक वाटला. वडिलांच्या मिडेस्तव मीं विभूतिमक्षण व तीर्थपान केलें; पण त्यांज-मुळें गुण मुळींच आला नाहीं!

## तुकोबांची ओळख

छातींतील या रोगाच्या निवारणार्थ रात्रीं जसा मी गुडगुडीचा उपयोग करीत असें, तसा दिवसा मला वाचनाचा उपयोग होत असे. जेवटा वेळ मी वाचीत असें तेवटा वेळ मला बेरें बाटे. अर्थात् वाचनाचा मला फारच नाद लागला. पण पुस्तकांचा पुरवठा आमच्या खेडेगांवी पुरेसा कोठून असणार १ ' वृद्धचाणक्य ' वगैरे सर्व पुस्तकें वाचून संपत्रीं. आतां पुढें काय करावें अशा विवंचनेत पडलों. घरांत इंदुप्रकाश छापलान्यानें प्रसिद्ध केलेली एक तुकारामनुवांच्या गाथेची प्रत पडली होती. माझी बहीण तींतील अभंग कथीं कथीं वाचीत असे. ती मीं सहज वाचावयाला वेतली. अभंग त्या वेळी मला फारसे आवडले नाहींत. पण आरंभींच्या तुकारामनुवांच्या चरित्रानें माझ्या मनावर इतका पगडा बसविला, कीं, तें चरित्र मी कित्येक वेळां वाचलें, व त्यांतील कांहीं अभंग पाठ केले. या चरित्रवाचनानें माझा रोग बरा झाला. मी निर्धन म्हणून शोक करतों, पण तुकारामनुवांचें तर दिवाळेंच निवालें होतें! मी अविद्वान् म्हणून शोक करतों, पण तुकावाना माझ्या दशांशानें देखील विद्येचीं साधनें उपलब्ध नन्हतीं! माझें लग्न झालें

'दि व्हिलेज डीटीज ऑफ साऊथ इंडिया 'या ग्रंथात, "शिव आणि विष्णु या विशेष प्रतिष्ठित अशा देवता असतील, पण ग्रामदेवता या, संकटकाळी साह्य कर-णाऱ्या आणि ग्रामस्थांचे सौस्य नि भाग्य यांच्याशी निगडित असलेख्या देवता आहेत, असे समजले जाते. हिंदू धर्माच्या या स्वरूपाचे मूळ फार प्राचीन आहे. ब्राह्मणी धर्माच्या प्रभावाने थोड्याफार प्रमाणात बदललेले असे हे आर्थपूर्व स्वरूप आहे. " असे म्हटलेले आहे. ही गोष्ट द्रविड देशांप्रमाणे कोकणातही सत्य आहे. वेताळ हा भूतिपशाच्चांचा राजा असे समजण्यात येते. अशा ग्रामदेवतांचे पौरोहित्य ब्राह्मणेतरांकडे असते. अशांस 'गुरव' ही संज्ञा आहे. 'वेताळाचे वारे गुरवाच्या अंगात शिरणे ' म्हणजे वेताळाचा संचार त्याच्या अंगात होणे होय. यास 'भार येणे ' अथवा 'अवसर येणे 'असेही म्हणतात.

म्हणून मी शोक करतों, पण तुकोबांची तर दोन लग्ने झालीं होतीं! प्रपंचामध्य मजहून अधिक अडचणी असतां परमार्थामध्यें तुकोबांनीं केवढी अबाडी मारली होती बरें! प्रापंचिक दुःखें त्यांना अपायकारक न होतां उलट हितावहच बाटलीं. मग मीं शोक करीत कां बसावें १ विद्या आणि धन हीं जरी मिळवितां न आलीं तरी तुकोबांच्या अंगचे सद्गुण, प्रयत्न केला असतां, मला मिळवितां येणार नाहींत काय १ वैराग्याचें कवच बालून सत्यनिष्ठादि सद्गुणशक्तांनीं घड़िपूंशीं संग्राम मांडला असतां, आज ना उद्यां मला जय मिळेल अशी आशा बाढ़ं लागली. नांव नको, कीर्ति नको, पण तुकोबासारलें सात्त्विक वहावें, असें मला बाढ़ं लागलें. एकान्तांत बसून माझ्या विचारांना मी दृढता आणूं लागलों, व तेणेंकरून माझा दृद्रोग समूळ बरा झाला.

भिक् पुंडलिक नाईक हे आमचे आप्त. त्यांचे वडील ते माझ्या विडलांचे मामा; यांची बहीण ती माझी चुलती. पण या नात्यापेक्षां त्यांचे माझ्यावर अधिक प्रेम जडलें. त्यांचे विचार मला फार पसंत पडत असत. मिहन्यांत्न दहाबारा दिवस मी मडगांवीं त्यांच्या येथे घालवीत असें. कांहीं थट्टेलोर मंडळी तर मला त्यांचे पुच्छ म्हणत असत! मद्यपान, बालविवाह, शिमगा, जातिमेद इत्यादि गोष्टी, त्यक्तीच्या आणि राष्ट्राच्या हिताला अपायकारक आहेत असे त्यांच्याच सहवासामुळें मला स्पष्ट कळूं लागलें. आणली एक मला फायदा झाला. तो हा, कीं, मडगांवांत माझ्या बऱ्याच ओळली झाल्या. या ओळलीच्या एहस्थांकडून मला वाचावयाला बरींच पुस्तकें मिळूं लागलीं. जेवडीं पुस्तकें मिळतील तेवडीं गोळा करावीं, व घरीं आणून वाचून परत करावीं, हा क्रम कित्येक वर्षे चालला होता. भिक् नाईक यांच्या सहवासानें गुडगुडीचें व्यसन बळावत गेलें, व पेज जेवून वामकुक्षि करण्याची संवय हडतर होत गेली. येवडा तोटा झाला. तथापि एकंदरींत माझा फायदा झाला यांत शंका नाहीं.

सोनवा मंगेश मुळगांवकर है माझ्या आतेबहिणीचे चिरंजीव. नातें दूरचें; एण त्यांचें व माझें कार सख्य जडलें. ते माझ्यापेक्षां तीन वर्षांनीं लहान. मडगांवास ते शिकत असत तेव्हांपासूनच त्यांच्या अंगची हुशारी दिसून आली. मराठी कविता ते चांगली करीत असत. १८९५ सालच्या जानुआरी महिन्यांत त्यांनीं आमच्या घराशेजारीं किरकोळ मालाचें एक दुकान उघडलें. हा धंदा त्यांना आवडत होता असें नाहीं; एण निस्नायास्तव करावा लागला एवढेंच. आमचे दोषांचे विचार कार जुळत असत. आमचा काळ वाचनांत आणि उपयुक्त संभाषणांत जात असे.

माझे वडील बंधु <sup>९3</sup> १८९२ सालापासून काणकोण प्रांतांतील खोलगड या गांवीं आमच्या मावशीच्या घरीं राहूं लागले. मावशीचा तस्मा मुलगा वारत्यामुळें तिच्या जिमनीची व्यवस्था पाहण्यास दुसरें कोणी नव्हतें. माझे बंधु याचसाठीं तेथें राहून तिच्या रोतांची आणि बागाइतांची देखरेख ठेवीत असत. इकडे, वरीं माझे वडील वृद्ध होत चालत्यामुळे प्रपंचाचा सर्व भार मजवरच पडला. सोळाव्या वर्षापासून सर्व कारभार मीच पाहत असें. अनेक संकटें आलीं, अनेक अडचणी आल्या. पण मीं न डगम्मतां सर्व कारभार यथाशक्ति सुरळीतपणें चालविला, असें म्हणण्यास हरकत नाहीं. तुकारामबुवांच्या चरित्रानें आणि इतर वाचनानें माइया अंगीं बरेंच धैर्य येत गेलें, व माझ्या आयुष्यक्रमाला एक प्रकारची स्थिरता येऊं लागली. तारुण्यांत उद्भवणाऱ्या विकारवशतेपासून मी मुक्त झालों असें मला वाटूं लागलें.

₹

## परिस्थिति

श्रीयुत भिकू पुंडलीक नाईक हे एका प्रसंगीं मला म्हणाले, "तूं जर युरोपांत जन्मला असतास, तर तुइया बुद्धीचें तेज पहलें असतें; पण येथें तिचा काय उपयोग र माकडें राखण्यांतच तुझें सर्व आयुष्य खर्चणार आहे!" त्यांनीं केलेक्या या भविष्यापतीकडे खुद माइया कल्पनेची घांव गेली नव्हती. मला वाटत होतें, कीं आतां माझ्या हातून कोणतेंहि महत्त्वाचें काम होणार नाहीं. जेमतेम माझ्या कुटुंबाची सेवा माझ्या हातून झाली म्हणजे बस्स झालें. सामाजिक सुधारणा, धार्मिक सुधारणा, इत्यादि उपायांच्या द्वारें स्वदेशहित साधावें, असे कल्पनातरंग कवींकधीं उठत नव्हते असें नाहीं. पण क्षुद्र नराच्या कोपाप्रमाणें मनांतत्था मनांतच त्यांचा लय होत असे. आपल्या प्रांतापुरती कांहीं सुधारणा घडवून आणावी, तर त्या कार्याला परिस्थिति अनुकूल नव्हती. उदाहरणार्थ, जांबावलीच्या शिमन्याकडे जे मठप्रामस्थ हिंदुबांघवांचे पैसे लर्च होतात, ते एका सार्वजनिक शालेकडे व्हावे, असें माझें म्हणणें होतें. पण माझ्यासारख्याचें म्हणणें ऐकतों कोण र जांबावलीचा शिमगा बंद तर झाला नाहींच, पण उलट तेथें अशी एक सुधारणा झाली, कीं, पूर्वी कलावंतींचा एक मेळ (जमाव) नाचत असे, ते आतां दोन नाचूं लागले !

#### जांबावलीचा शिमगा

गोमांतकाबाहेरील वाचकांस जांबावलीच्या शिमग्याची नीट करुमना करतां येणार नाहीं,

१३. धर्मानंदांच्या ज्येष्ठ बंधूंचे नाव रामचंद्र दा. शे. कोसंबी असे होते. ते १९३३ मध्ये निधन पावले.

तेव्हां त्यांच्या सोयीसाठीं त्याची थोडीशी माहिती देणें इष्ट आहे. मडगांवचा ग्रामदेव दामोदर. या देवाचें मंदिर पूर्वी मडगांवांत होतें. एण पोर्तुगेज लोकांनी गोवें काबीज करून लोकांना बाटविण्याचा सपाटा चालविल्यावर ग्रामस्थांनी त्या देवाला तेथून उचलून त्या वेळीं संवदेकर संस्थानिकाच्या ताब्यांत असलेल्या प्रांतांतील जांबावली या गांवी त्याची स्थापना केडी. या देवाचे जे कांहीं उत्सव आहेत, त्यांत शिमगा मुख्य आहे. मडगांवचे सारस्वत ब्राह्मण आणि बागी हा उत्सव आपसांत वर्गणी गोळा करून करीत असतात. यासाठीं मडगांवच्या आयात व्यापारावर सर्वोच्या सम्मतीनें एक छहानशी पट्टी वसवछी आहे; तिचैं उरान्न १८९७ सालच्या समारास दर वर्षी ७०० किंवा ८०० रुपयांच्या दरम्यान होत असे. (सध्या या पट्टीचें उत्पन्न काय आहे हें मला माहीत नाहीं.) या-शिवाय वर्गणीचे पैसे गोळा होत असत. शिमग्याचा खर्च म्हटला म्हणजे जांबावलीस सात दिवस लहानथोरांस फ़ुकट जेवण मिळे. शिवाय कलावंतींचा नाच, मंडपांतील दिवे, व इतर किरकोळ खर्चे. हीं सगळीं कामें मक्त्यानें दिलीं जात. तरुण मंडळी रात्रीं नाटकें करीत व दिवसा कांहीं बीमत्स सोंगें करून प्रेक्षकांना रंजवीत असत. संध्यासमयीं कळा-वंतिणींचा नाच सुरू होऊन तो रात्रीं आठनऊ वाजतां बंद होत असे. शिमगा हें देवाचें कार्य आहे असें समजणारे बरेच भाविक लोक अद्यापि आमन्या प्रांतांत सांपडतील. क्या बहुतेक तरुणांवर या उत्सवाचा अत्यंत वाईट परिणाम होत असे व अद्यापि होत आहे. दामोदराच्या मंदिराच्या ख्या अग्रज्ञाळा आहेत त्या पांचमातरी लोकांना पुरण्यासारख्या नाहींत. एक अग्रशाळा तर केवळ जेवण्यासाठी राख्न ठेवण्यांत येते. अर्थात एकळांना आजूबाजूच्या कलावंतिणींच्या घरीं आपलें बिन्हाड करावें लागतें. अशा प्रसगीं साधारण चांगल्या माणसाची देखील नीति बिषडण्याचा संभव असतो. मग रंग लाबून रंगभूमीवर नाचण्यांतच इतिकर्तव्य समजणाऱ्या मञ्ज डोक्याच्या तरुणांची गोष्ट काय सांगावी!

माझ्या विडलांना नाटकांची किंवा तमाशांची बिलकूल आवड नसे तथापि शिमगा देवप्रिय आहे, व माणसांनी त्यांत विघन आणूं नये असे त्यांचें मत असे. ते या कार्यासाठीं एक स्वया वार्षिक वर्गणी देत असत, व जांबावलीस जाऊन देवाला अभिषेक करून पुजान्यांना कांहीं दक्षिणा देत असत. त्यांच्या वृद्धपणामुळें १८९३ कीं ९४ साली एकदा या शिमग्यास जाण्याची माझ्यावर पाळी आली होती. तेथें आमचे एक आप्त एका कलावंतीच्या घरीं उतरले होते. इतर टिकाणीं सोय न झाल्यामुळें मलाहि एक रात्र तेथेंच उतरावें लागलें. तेथें कांहीं तरण मंडळींचें चमत्कारिक वर्तन पाहून मला फार अचंबा वाटला. त्या घरची मालकीण महातारी कलावंतीण, तिनें तर मला या तरूण मंडळींत तुम्ही का सामील होत नाहीं असें साफ विचारलें! तिचें सर्व संभाषण येथें नमूद करणें शिष्टाचाराला अनुचित आहे असा समजुतीनें तिनें तें केलें असावें! दुसऱ्या दिवशीं पहांटेस मी जो जांबावलीहून निवालों, तो पुनः शिमग्यास म्हणून गेलों नाहीं. इतकेंच नव्हे, तर एक स्था वर्गणी देण्याचेंहि मीं बंद केलें.

गेल्या दहा-पंघरा वर्षोमागें गोव्यामध्यें अशी एक लाट आली होती, की जिकडेतिकडे नाटकेंच नाटकें व्हावयाचीं! महापरोकरांनीं एक नाटक केलें तर पणजीकर दोन करीत असत! शिमग्याला नाटकें, रामनवमीला नाटकें, हनुमानजयंतीला नाटकें, जनेला नाटकें! या नाटकांमुळें गोव्यांतील तरुण पिढीची मोठी हानि झाली आहे. वर्षभर मेहनत करून कांहीं पैसे शिल्लक ठेवावे, व ते नाटकांतील सोंगाच्या पोषालावर खर्च करावे अशी कित्येकांची वहिवाट होती. कित्येकांनीं नाटकांत संभाषण करण्याला धैर्य यावें म्हणून सुरादेवीची उपासनाहि चालविली! माझे वडील दारूचा थेंब अंगावर पडला असतां स्नान करीत असत. मागल्या पिढींत दारूचा इतका विटाल मानीत असत. पण आतां गोव्यांतील हिंदुलोकांत सुरादेवीचे भक्त इतके निपजले आहेत कीं, मद्यपाननिषेधक मंडळीची एक पलटण तिकडे पाटविली, तरी ते तिला दाद देतील असे वाटत नाहीं!

### दिसेल तें बोलावें व साघेल तें करावें

अशा परिस्थितींत धर्मसुधारणा किंवा समाजसुधारणा करतां येणें शक्यच नव्हतें 'तथापि दिसेळ तें बोळावें व साचेळ तें करावें 'हा क्रम मीं चाळिवळा होता. स्वदेशीचा मी मोठा भक्त असें. गोव्यांत चांगळे स्वदेशी कपडे मिळत नसत. तेव्हा मळा ओबड-धोबड कपडे वापरावे लागत असत. अशा कृत्यांनीं माझी बहुतेक वेड्यांतच गणना केळी जात असे. तथापि हाताच्या बोटांनीं मोजण्यासारखे कांहीं तस्ण मित्र माझे चहाते होते, ही त्यांतस्या त्यांत समाधानाची गोष्ट होय. पैकीं श्रीयुत विष्णु रंगाजी शेळडेकर पि व श्रीयुत श्रीधर प्रभु म्हाबे १ हे सध्यां हयात आहेत. विष्णुपंतांचा सहवास तर मला फारच प्रिय असे. श्रीधरएंतांचा माझा फार दिवसांचा परिचय नव्हता, तथापि त्यांच्या सहवासामुळें वामन, मोरोपंत इत्यादि मराठी कवींवर माझें फार प्रेम जडलें. सामाजिक आणि धार्मिक बाबतींत माझी आणि माझ्या मित्रांची एकवाक्यता होत होती, असें नाहीं. तरी एण

१४. गोमन्तकातील जुन्या काळातील एक कवी आणि लेखक. त्यांची, 'श्रीचंद्रेश्वर माहात्म्य', 'देवीचरित्रामृत', 'शांतादुर्गाख्यान' वगैरे भक्तिरसात्मक कान्ये प्रसिद्ध आहेत. त्यांचे 'गोमन्तकांतील सारस्वत ब्राह्मण आणि त्यांचे कुलदेव', आणि मुकुंद सदाशिव शेळडेकर यांच्या सहाय्याने लिहिलेला 'शांतादुर्गा संस्थानचा इतिहास 'हे दोन ग्रंथ संशोधनपर ऐतिहासिक लिखाण या नात्याने महत्त्वाचे मानले जातात.

१५. हे चांगत्यापैकी पोर्तुगीज भाषेचे लेखक म्हणून त्या काळात ओळखले जात. LUZ DO ORIENTE ह्या दादा वैद्यांच्या पोर्तुगीज मासिकात त्यांचे लेख येत असत. 'AINDA AS ALMAS IRMAS' हे त्यांचे पहिले पोर्तुगीज पुस्तक. एका पोर्तुगीज लेखकाने हिंदूंच्या विवाहपद्धतीवर केलेल्या टीकेला उत्तर म्हणून हे त्यांनी लिहिले. पोर्तुगालातील DIARIO DE NOTICIAS या नावाजलेल्या वृत्तपत्राने या पुस्तकाची फार तारीफ केली होती. ते व्यवसायाने सरकारी नोकर होते.

मतमेदामुळे आमन्यांत वितुष्ट उद्भवण्याचा संभव नन्हता. या स्थितींत आत्मोन्नति करण्याचा तेवढा मार्ग खुळा होता. पण तो देखीळ घरगुती अडचणींमुळे विकट झाळा होता.

सरकारदरबारचा मला कंटाळा; पण तें काम करावें लगे. संस्कृत शिकण्याची अतिशय आवड; पण शिकण्याची सोय नसत्यामुळें व घर सोहून फार दिवस दूर राहतां येत नसत्यामुळें तें शक्य नव्हतें. डॉ. मांडारकरांच्या संस्कृत पुस्तकांचें मराठी भाषांतर आणून वाचलें व रघूच्या दुसऱ्या सर्गाचे २५—३० क्लोक पाठ केले. पण एवढ्यानें संस्कृताचें ज्ञान कितीसें होणार ! मराठी वाचन मात्र सारलें चाललें होतें. निबंधमाला, आगन्करांचे निबंध, मोरोपंतांचें भारत, ज्ञानेश्वरी, वर्तमानपत्रें, मासिक पुस्तकें, कादंबऱ्या, मरे आणि लानमन यांच्या साकरावगुंठित गोळयांच्या जाहिराती, एवंच जें निळेल तें वाचांचें हा कम मीं चालविला. त्या काळीं हेंच काय तें आत्मोन्नतीचें साधन माइया हातीं होतें.

S

## देशत्याग

प्रिस्थितीला कंटाळून संस्कृत शिकण्याच्या उद्देशानें १८९४ सालीं मी एकदा कोल्हापुरापर्यंत प्रवास केला. कोल्हापुरास मी महालक्ष्मीच्या आवारांत उतरलों होतों. तेथें कोकणस्य जातीचे दोन-तीन विद्यार्थी रहात असत. त्यांनीं मला पुष्कळ मदत केली. माझ्या जेवणाची व्यवस्था त्यांनीं खाणावळींत करून दिली. 'आपली जेवणाची व्यवस्था काय आहे ?' असा त्यांनी प्रश्न केला असतां त्यांतील एकजण म्हणाला, 'अहो, आमचें काय, देवाचा नैवेद्य मिळाला तर तेथेंच जेवतों; नाहीं तर आहेच आमची 'ॐ भवति !' 'ॐ भवति ' म्हणजें काय, हें मला समजेना. तेव्हां त्यानें खुलामा केला कीं, ॐ भवति म्हणजें मिक्षा. भिक्षेस गेल्यावर 'ॐ भवति भिक्षां देहि ' असें म्हणावें लागतें. तेव्हां या वाक्याचा जो आरंभ 'ॐ भवति ' त्यालाच आम्ही भिक्षा म्हणातें !' माझ्या मनावर चक्क प्रकाश पडला. मुंजींत माझ्या हातीं भिक्षाणत्र देउन आमचे पुरोहित मला 'ॐ भवति भिक्षां देहि ' असें म्हणण्यास मागत होते, त्याचा खरा अर्थ आज समजला. एण या ॐ भवतीवर निर्वाह करण्यांचे वैर्य त्या कालीं माझ्या अंगीं नव्हतें. वृद्ध विडलांचीहि फार फार आठवण होऊं लागली. तेव्हां मी माझ्या

जवळची पैशांची पुंजी संपण्यापूर्वीच कोल्हापुर सोझून मडगांवास आलों. आठ दहा दिवस माझा समाचार समजला नाहीं म्हणून विडलिह मडगांवास आले होते. त्यांच्या पायांवर डोकें ठेवून मीं त्यांची क्षमा मागितली. ते म्हणाले, "तूं जर पुनः घर सोझून गेलास, तर तुझ्या शोधार्थ मलाहि घर सोझून जावें लागेल, याचा विचार करून वाटेल तें कर." मला फार वाईट वाटलें, व तेव्हांपासून मीं परदेशगमन करण्याचा नाद सोझून दिला.

## दु:ख-शोकादि प्रसंग

१८९६ सालीं हिंदुस्थानांत चांगला पाऊस पडला नाहीं; गोव्यांतिह या सालीं पावसाची हाकाहाक होती. नाचणी वगैरे धान्यें न पिकल्यामुळें गरीब लोकांचे फार हाल झाले. आम्हाला या दुष्काळामुळें फारसा त्रास पोंचला नाहीं. एण १८९७ सालीं जेव्हां पाऊस पडला तेव्हां गांवांत एक प्रकारचा आमांशाचा विकार सुरू झाला. आगस्ट महिन्यांत दोवेतिवे खेरीज करून आमच्या घरांत सर्व मंडळी आजारी पडली. मला कांहीं आजार झाला नाहीं; पण इतरांचें दुखणें काढतां काढतां पुरे वाट होऊन गेली. माशी मावजय आधींच आजारी होती. तिला हा आजार फार झोंबला, व शेवटीं अतिशय अशक्त होऊन १८९७ सालच्या आक्टोबर महिन्याच्या चौथ्या तारखेस तिचा अंत झाला. कोणी आप्त वारला असता लोक शोक करतात, याचें मला फार आश्चर्य वाटे. मरण हें जर सर्वसाधारण आहे, तर त्याबहल ताप करून कां घ्यावा, असें मी माझ्या मनाशीं म्हणद असें. एण जेव्हां माझ्या मावजईवर हा प्रसंग आला, तेव्हां माझी गाळण उद्धन गेली. तिचीं लहान लहान मुलें रडावयाला लागलीं, तेव्हां तर माझा शोक मला आवरेना. तात्पर्य, 'परदुःख शीतल 'म्हणतात याचा त्या प्रसंगीं मला अनुभव आला. माझ्याकर येणाऱ्या मावी संकटपरंपरेला येथेंच आरंभ झाला.

सोनबा मंगेश मुळगांवकर यांचे चुळते सदाशिवराव मुळगांवकर मुंबईत लोहारचाळींत राहत असत. त्यांना शंभर सव्वाशें रुपयांची नोकरी होती. आपल्या पुतण्याची त्यांनीं क्ष्मींहि चौकशी केळी नाहीं. पण १८९६ सालीं ते आपल्या कुळदेवाच्या— मंगेशाच्या— दर्शनास गोव्यास आले होते त्या वेळीं आपल्या पुतण्याला त्यांनीं आपल्या बरोबर मुंबईस बोलावलें. सोनबाच्या आईची आपल्या मुलास मुंबईस पाठविण्याची इच्छा नव्हती. पण मींच त्यास बाण्याची सछा दिली. मुंबईला बाऊन त्यानें एका वर्षोत इंग्रजी तीन इयत्तांचा अभ्यास केला. त्याच्या अत्यंत सरळ स्वभावामुळें चुळत्याची व चुळतीची त्यांच्या मुळा-हूनहि विशेष प्रीति त्यांनें संपादन केली. १८९६ सालीं जेव्हा पहिल्यानें मुंबईस प्लेग आला, तेव्हां सोनबा व त्यांचे चुळतभाऊ गोव्यास आमच्या घरीं राहावयास आले. पांच-सहा महिने राहून ते परत गेले. १८९७ सालीं पुनः प्लेग आला. सोनबाच्या चुळत्यानें मादुंग्यास झोंपडी बांधून ठेविली होती, पण तो आजारी असल्यामुळे त्याला घर सोहून

TV かといか サーゴー TW (Ga (AB))

जातां येईना. छोहारवाळींत प्लेग फार झाला म्हणून सर्व मंडळी गिरगांवांत आली. तेथें स्यांच्या गड्याला प्लेग झाला. सोनवालाहि प्लेगानें पछाडलें. २४ तामांच्या आंत ता. १५ मार्च १८९८ रोजीं या अतिभयंकर रोगानें सोनवाला निर्वृग अंतकाच्या स्वाधीन केलें.

ता. २८ मार्च १८९८ रोजीं माझे मेहुणे डॉ. सखाराम लाड १६ हे पणजीहून आमन्या वरीं आले. त्यांनीं सोनवाची निधनवार्ता आणली. पण माझा त्या वार्तेवर विश्वास बसेना. इतस्यांत पोस्टाचा शिपाई पत्र घेऊन आला. प्तः सोनवान्या हातचा नव्हता. त्याच्या चुलतभावाचे हें पत्र होतें. मजकूर वाचून मला जें दु:ख झालें त्याचें येथें वर्णन करतां येत नाहीं. किती तरी दिवसपर्येत मी धड जेवलों नाहीं. भ्रांतीनें माझ्या मनाला वेरलें; व मी विचारमृद झालों.

" यस्स मगं न जानासि आगतस्स गतस्स वा ! उभो अन्ते असंपस्तं निरत्थं परिदेवसि ॥ परिदेवमानो चे किंचि अत्यं उदब्बहे । संमूळहो हिंसमत्तानं कियरा चेनं विचक्खणो ॥ किसो विवण्णो भवति हिंसमत्तानमत्तना । न तेन पेता पालेन्ति निरत्था परिवेदना ॥ " ( सळसत्त.)

(ज्याचा आलेटा आणि गेलेटा हे दोन्ही मार्ग तूं जागत नाहींस, ज्याचा आदि आणि अंत तुला ठाऊक नाहीं, त्यांच्यासाठीं तूं व्यर्थ शोक करीत आहेस! शोकानें जर कांहीं फायदा होण्यासारखा असेल, तर शहाण्यानें संमूढ होऊन व शरीराला अत्यंत आस करून शोकाचें अवलंबन करावें! पग शोकानें मनुष्य आपल्या देहाला पीडा देऊन कृश आणि निस्तेज होतो, आणि त्याच्या त्या शोकामुळें मृतांचें कांहीं रक्षण होत नाहीं; अर्थात् शोक करणें व्यर्थ आहे.)

वरील अमृततुल्य बुद्धोपदेशाची मात्रा त्या काळीं माझ्या शोकरोगावर योजणारा एखादा वैद्य मिळता तर माझें केवढें हित झालें असतें ! वरील गायेंत म्हटल्याप्रमाणें मी कुश आणि निस्तेज झालों एवढेंच नव्हे, तर अन्नद्देष (Dyspepsia) हा रोग मला कायमचा जडला.

याच वेळी आमच्या घरची सांपत्तिक स्थिति चांगली नव्हती. किरकोळ बरेंच कर्ज

श्लालें होतें, व त्याचा बोजा माझ्या शिरावर होता. माझ्या मित्राच्या मरणानें तर मी इतका गांगरून गेलों होतों, कीं, यापुढें गोब्यांत रहाणें नको असें मला वाटावयाला लागलें. कर्जाचा सारा हिशोब लिहून ठेवून दोन स्पये बरोबर घेऊन ता. ३० मे १८९८ या दिवशीं घर सोडून मी गोकर्णावर्येत प्रवास केला. पण अशा अपरिचित प्रदेशांत निर्वाहांचें कांहींच साधन न सांपडल्यामुळें ता. १६ जून रोजीं मला पुनः घरीं यावें लागलें. घरीं आलों, तरी पण माझा मतिभ्रम कमी झाला नाहीं. एक दिवस तर मी जंगलांतच बसून राहिलों, व पुढें कोणाशीं भाषण न करतां खोलींतच कोंडून घेतलें. गांवांत मी वेडा झालों अशी बातमी पसरली. पण तिची मला मुळींच परवा वाटली नाहीं.

#### कर्जाची व्यवस्था

आमचे आप्त श्रीयुत विष्णु रामचंद्र नाईक हे मडगांबाहून माझ्या समाचारास आले. कर्जामुळ माझी वेड्यासारखी स्थिति झाली अशी त्यांची समजूत झाली असावी. पण वास्तविक कारण अन्यच होतें. त्यांनी मला चार उपदेशाच्या गोष्टी सांगून असें सांगितलें, कीं, कर्ज झालें म्हणून घाबरण्यांचें कारण नाहीं; आम्ही त्याला कांहीं तोड काढ़ं. तेव्हां त्यांच्या सल्त्यानें असा बेत ठरवला, कीं, विडलांच्या जिमनी ग्रहाण घेडन त्यांनीं व श्रीयुत मिकू पुंडलिक नाईक यांनीं जी काय रकम आम्हास पाहिजे असेल ती द्यांची, व आम्हीं सर्व किरकोळ कर्ज फेड्रन टाकावें. या बेताप्रमाणें आम्ही महगांवास गेलों. परंतु श्रीयुत मिकू नाईक यांनीं अधीं रकम देण्याचें नाकारलें. शेवटीं श्रीयुत विष्णु नाईक यांनींच सर्व रकम देजन मला ऋणमुक्त केलें, व देशत्यागाच्या वाटेंतील एक मोठी अडचण दूर केली. (१९१२ च्या मार्च महिन्यांत त्यांची सर्व रकम देउन टाकून त्यांच्या कर्जात्न मी मुक्त झालों. तथापि ऐन आणी-झणीच्या प्रसंगीं मदत करून त्यांनीं मला कायमचें ऋणी करून ठेवलें आहे.)

ता. २८ ऑगस्ट १८९८ रोजीं माझे वडील मी मडगांवास असतांना एकाएकी पक्षघाताच्या विकासनें निवर्तले. याहि प्रसंगीं मला अत्यंत दुःख झालें. चित्त प्रपंचात रमेनासें झालें. १८९७ सालच्या एका 'बाल्योघां 'त '" भगवान् बुद्धाचें चरित्र वाचल्यांत आलें होतें. तेव्हांपासून बुद्धावर माझी अधिकाधिक श्रद्धा जडत चालली. प्रपंचांचा जसजसा वीट येत गेला, तसतशी माझी श्रद्धा हढ होत गेली. माझें सर्वस्व बुद्ध आहें असें बाहूं लागलें. पूर्वीं मी माझ्या मित्रांशीं बुद्धासंबंधानें बोलत होतों; एण आतां आपस्या मनाशींच बोल् लागलों. बुद्धाची मूर्ति कल्पून तिचें ध्यान करावें, व बालबोधांतील चरित्र पुनःपुन्हा वाचावें असा क्रम सुरू टेवला, व यापुढें जगलों तर दुसरें कांहीं न करतां

१६ हे इतिहासप्रसिद्ध लखनादादा लाड यांच्या घराण्यातील. पणजी येथील मेडिकल स्कुलातून पास झालेले, तसेच नंतर पोर्तुगालास जाऊन वैद्यकीय पुढील शिक्षण घेऊन आलेले, पहिले हिंदू, सारस्वत समाजाच्या स्वामीनी त्यांस पोर्तुगालास राहून आस्याबद्दल प्रायदिचत्त घेण्याची आज्ञा केली होती. पण त्यांनी ती नाकारली. स्वामीजींच्या आज्ञेनुसार गोमन्तकातील सारस्वतांनी त्यांना बहिष्कृत केले. ते फार परोपकारी वृत्तीचे होते. गरीब जनतेला त्यांची फार मदत होत असे.

१७. विनायक कोंडदेव ओक यांनी हे बालोपयोगी मासिक काह्नन १९१५ पर्येत अंब्याहत ३४ वर्षे चालविले. यात सुबोध नि मनोरम भाषेत चरित्रे, कथा, कविता, निबंध, प्रसिद्ध होत असत.

बुद्धधर्माचें ज्ञान संपादावें असा निश्चय केला. कितीहि संकटें येवोत, कितीहि विपत्ति भोगाव्या लागोत, बुद्धोपदेशाचें मला ज्ञान झालें म्हणजे माझ्या जन्माचें साफल्य झालें, असें मला वाटं लागलें.

१८९८ सालच्या नोव्हेंचर किंवा डिसेंबर महिन्यांत 'केरळकोकिळ' पर पाहण्यांत आला. त्यांत सारस्वत लोकांनी कोचीन येथे एक नवीन स्कूल स्थापन केल्याचे वर्तमान वाचछें. तेव्हां तेथे जाऊन कांहीं इंग्रजी अभ्यास करावा, व तद्द्वारा बुद्धोनदेशाचे अस्पस्वस्य ज्ञान संपादावें असा विचार करून, मीं ता. ३१ जानुआरी १८९९ रोजीं मुग्गांवाहून आगवोटीनें मंगळूगर्येत प्रवास केला. पण मंगळूराहून पंघरा दिवसांच्या आंत मी पुनः वर्षी आलें.

#### प्रायश्चित्त-प्रकरण आणि घरत्याग

माझे मेहुणे डॉ. सखाराम लाड हे पोर्तुगालहून ता. १२ मार्च १८९९ रोजीं परत आले. ते आमन्या वरी तीन महिने होते. पुढें त्यांनीं म्हापसे येथे विन्हाड करून आपला डॉक्टरीना घंदा मुरू केला. ता. २६ आक्टोबर १८९९ रोजीं माझी वडील मुलगी चिन्वली येथें डॉ. लाड यांच्या वरीं जन्मली. तिच्या घष्ठीपूजनाच्या दिनशीं मी व आणली चार गृहस्थ डॉ. लाड यांच्या पंकीस जेवलों. त्यांच्या शेजान्यांनीं ग्रामण्य उपस्थित करून स्मार्गेच्या स्वामीकडून आम्हांला बहिष्कृत केल्याचें एक आज्ञापत्र आणलें. दोघे तिचे गृहस्थ प्रायदिचत्त घेऊन मोकळे झाले. मीं व डॉ. काशिनाथ लाड यांनीं प्रायदिचत्त वेतलें नाहीं. माइया या कृत्यानें माझा आप्तवर्ग बराच नाखुष झाला.

दक्षिण दिशेच्या प्रवामाचा नाद सोडून उत्तरेस प्रवास करावा असा मीं विचार केला. पुणे हें महाराष्ट्राचे केंद्रस्थान, तेव्हां तेथे माश्री कांहीं तरी सोथ लागेल, असें वाटलें. माश्रे मित्र श्रीयुत विष्णु रंगाजी शेळडेकर यांनीं मला श्रीयुत अनंत रामकृष्ण रेडकर (हे पुण्यास सदर्न मराटा रेक्वेच्या ब्रॅच ऑफिसांत हेडक्लार्क होते.) यांना पत्र देण्यांचे वचन दिलें होतें. माइया संबंधानें रेडकर यांस यांनीं पूर्वी एक पत्र लिहिलेंहि होतें. पण त्याचें उत्तर त्यांना मिळालें नाहीं. मला तर गोवें सोडण्याची घाई झाली होती. तेव्हां रेडकरांच्या उत्तराची वाट न पाहतां पुण्यास जाऊन त्यांची गांठ वेण्याचा मीं वेत केला; व १८९९ सालच्या नोव्हेंबर महिन्याच्या शेवटच्या आठवड्यांत मडगांवास आलों. माझे आप्त श्रीयुत मिकृ नाईक यांनीं मला व्वीसाठीं दहा स्पये दिले, व श्रीयुत विष्णु नाईक यांनी पंघरा स्पये दिले. मडगांवास मी श्रीयुत मिकृ नाईक यांच्याच येथे राहत असें. पण या खेपेस मला त्यांनीं आपल्या घरीं राहूं दिलें नाहीं. कारण आपणालाहि बहिष्कार

पडेल अशी त्यांना भीति पडली. मला निराठें पान ठेवा, व मी शेण सारवण्यास तयार आहें, असें त्यांना सांगितलें. पण माझ्या दुर्वेंबाने त्यांना माझी कींब आली नाहीं. विष्णुपंत शेळडेकर यांनीं मला मडगांवास भेटावें असा संकेत होता; पण ते भेटावयास न येतां रेडकरांना पत्र त्यांनीं आपल्या भावाबरोबर पाठवृन दिलें. त्यांच्या त्या पत्रासाठीं दोन-तीन दिवस मडगांवास राहावें लगलें. परंतु मडगांवास जेवणाची सोय न झाल्यामुळें बाणावलीस माझ्या बहिणीच्या वरीं राहिलों. डिसेंबरच्या पहिल्या तारखेस विष्णुपंतांचें पत्र आलें. दुसन्या दिवशीं जाण्याचा बेत केला. त्या वेळीं आगगाडी मडगांवाहून मद्रास टाईम ६ ला की ६॥ ला निघत असे. तेव्हां बाणावलीहून आगगाडी गांठणें शक्य नव्हतें. एका रात्रीपुरतें तरी मला जेवावयास घाला, पण मला लाणावळींत पाठत्रूं नका, अशी मी श्रीयुत भिकू नाईक यांस विनंती केलं; पण ती त्यांनीं मान्य केलं। नाहीं. शेवटीं एका लाणावळींत जेवृन मडगांवांतच कोठेंसा निजलों, व दुसन्या दिवशीं म्हणजे ता. २ डिसेंबर रोजीं मडगांवाहून प्रयाण केलें. श्रीयुत विष्णु नाईक यांनी दिलेला एक तांव्याचा तांव्या व एक सतरंजी एवटेंच काय तें सामान माझ्यावरीवर होतें.

Ģ

## रोजनिर्जा आणि टिपणें

हालबून खुंट । आधीं करावा बळकट ॥ मग तयाच्या आधारें । करणें तें अवधें बरें ॥ "

--- तुकाराम

२३ जून १८९५ या दिवसापासून मीं रोजनिशी एका जुन्या वहीवर लिहिली आहे. याच वहीवर १८९८--१८९९ सालचीं कांहीं टिग्णें आहेत. सात वर्षोनीं परत वर्षो आत्यावर ही वही जुन्या कागदपत्रांत पडलेली मला सांपडली. सध्या मागल्या कांहीं गोष्टी लिहितांना तिचा मला फार उपयोग होत आहे. १८९६ सालची रोजनिशी कोठें हरवली तें समजत नाहीं. गोवें सोडून पुण्यास आल्यावर निराळीं टिग्णें लिहीत असें. त्या टिक्णांची वही १९०४ सालीं मोहर करून कलकत्त्याच्या महाबोधिसभेच्या सेक्रेटरीच्या खाधीन केली होती. पण पुढें महाबोधिसभेचीं सर्व पुस्तकें काशीजवळ सारनाथ या टिक्नाणीं नेण्यांत आलीं. तेथें किरयेक पुस्तकें वाळवींनें खाल्लीं, व किरयेकांची

१८. हे मासिक कोचीन येथून कृ. ना. आठल्ये हे चाळवीत असत. एका महा-राष्ट्रीयाने महाराष्ट्राबाहेर चाळवळेळे एक उत्तम मासिक म्हणून ते त्या वेळी ओळखळे जाई.

अफरातफर साली. या घडामोडींत माझी टिपणांची वही गहाळ झाली, ती अद्यापि माझ्या हार्ती आली नाहीं. पुष्कळ तपास केला, पण पत्ता लागला नाहीं. ही वही बर माझ्याजवळ असती, तर आज पुढील आत्मवृत्त लिहिंगे फार सुलम झालें असतें.

सध्यां शिल्ठक राहिलेल्या जुन्या वहींतील माझी समग्र रोजनिशी किंवा लांबलांब टिप्णें देऊन वाचकांस कंटाळा आणण्याची माझी इच्छा नाहीं. पण गोवें सोझून पुण्यास येण्यापूर्वी माझ्या विचारांची दिशा कोणती होती, हें माझ्याशीं ज्यांचा निकट संबंध नाहीं अशा वाचकांस टाऊक असणें अत्यंत इष्ट आहे. मी वैतागून घर सोझून निधालों, व केवळ दैवबलानें पुढें आलों, अशी कित्येकांची समजूत आहे. दुसऱ्या कित्येकांना, गोवें सोडल्यावर माझीं धार्मिक आणि सामाजिक मतें बदललीं असें वाटतें. या व दुसऱ्या कांहीं गैरसम्जती नष्ट करण्यासाठीं माझ्या टिप्णांतील एकदोन उतारे येथें देतों.

## ( मुलांस उपदेश )\*

सांकवाळ ता. २२ मे १८९८ ज्येष्ठ द्यु. २ या, खेववार.

मुलांनो, तुम्हांस माझ्यामार्गे कांहीं रहावें असा माझा उद्देश आहे. तुम्हांस ठेवाव-यास माझ्यापाशीं संपत्ति तर नाहींच. तेव्हां या जगांतील अत्यत्य अनुभव तुम्हांकरितां टियून ठेवतों. त्याचा तुम्हीं चांगला उपयोग करावा, असा माझा हेतु आहे. ही वही कालचकाच्या फेऱ्यांतून टिकल्यास तुमच्या प्रौढपर्गी तुम्हांस सांपडेल. तेव्हां मीं लिहिलेलें टिपण व इतर विषय तुम्हीं वाचून पहावे. त्यांत तुम्हांस कित्येक टिकाणीं संसारोपयोगी गोष्टी दिसून येतील.

मुखांनो, तुम्हांला जरी चांगले पालक मिळाले नाहींत, तरी तुम्ही तुमन्या मुखांचे चांगले पालक व्हावें असें मी मनापासून इन्छितों. तुम्हांस जरी तुमन्या पालकांनी योग्य उद्योग शिकविला नाहीं, तरी तुम्हीं तो आपस्या बुद्धीनें शिकावा, योग्य मार्गानें जाऊन तुमन्या मुखांस व मित्रमंडळींस तुम्हीं कित्ता द्यावा, आणि आपस्यापेक्षां अज्ञान व गरीब अशा लोकांस तुम्हांकडून साहाय्य व्हावें, अशीहि माझी मनापासून इन्छा आहे.

आजला आमन्या या गोमांतकांतील हिंदुसमाजांत एकहि चांगला पालक दिसत नाहीं. त्यावरून तुम्हांसि चांगला पालक सांपडणार नाहींच. तुम्हांला विद्याभ्यासासाठीं कित्येक ठिकाणीं ठेवतील, तर्राहि 'घरोघरीं त्याच परी 'या म्हणीप्रमाणें तुम्हांला चांगला पालक मिळेल असें बाटत नाहीं, हें मी तुम्हांस माझ्या अनुभवावरून सांगतों. चांगला पालक न सांपडल्यामुळें कित्येक त्रासदायक गोष्टींचा तुम्हांवर संस्कार घडेल व तो तुम्हांस जोड्यांतील खड्याप्रमाणें सारा जन्म दुःखदायक होईल. या गोष्टी कोणत्या याचा विचार करूं. पहिली गोष्ट म्हटली म्हणजे, आपल्या पालकांच्या अज्ञानानें तुम्हांस योग्य शिक्षक न मिळाल्यामुळें तुम्ही अज्ञान रहाल, ही होय. अज्ञानासारखी दुसरी भयंकर गोष्ट या

बगांत नाहीं म्हटलें तरी चालेल. दुसरी गोष्ट कल पाहून कला शिकविली नाहीं, तर सारा बोटाळा होईल. मी माझ्या तीर्थरूपांस मला संस्कृत शिकविण्याविषयीं सांगत असतांहि त्यांनीं मनावर घेतलें नाहीं. त्यायोगें माझी फार नुकसानी झाली. तिसरी गोष्ट कुसंगति. पालकांनों जर, तुम्हीं कोणत्या सोवत्यांवरोवर फिरतां याची नीट चौकशी राखली नाहीं, तर कुसंगतीचे वाईट परिणाम तुम्हांस भोगावे लगतील; भलत्याच वेळीं तुमच्या मनांत कामविकार उद्भवतील, तुम्हांस गुडगुडीसारलें त्यसन लगोल. अशा कित्येक खोडी ज्या पुढील आयुष्यांत त्रासदायक होतील, त्या तुम्हांस लगतील. चौथी गोष्ट बालविवाह. तुमचे पालक अज्ञान असून त्यांना थोडेंसें जर द्रव्यसाहाय्य असेल, तर ते तुम्हांला बाल-पणांतच विवाहपाशांत बद्ध करतील. विवाह झाल्यावर तुम्ही जरी लहान असलां तरी सासुरवाडची मंडळी तुम्हांला बहुमान देतील. त्यायोगें तुम्हांला वृथा गर्वाची बाधा होण्याचा संभव आहे.

बालकहो, या गोष्टींपैकीं एकीच्या तावडींत तुम्ही सांपडलां असाल तर तेवढ्यापुरती तुमची हानि झाल्यावांचून राहणार नाहीं. आणली या तुमच्या हानीचें फळ, तुमचें लम्म झालें असल्यास गरीब बिचाऱ्या बायकोस व पुढील संततीस भोगावें लागेल. यांत्न कशा तन्हेनें पार पडतां येईल याचा आपण आतां विचार करूं.

मर्जानो, तम्ही प्रीढ झाल्यावर जर अज्ञान असाल, तर त्यायोगे तुम्हांस फारच वाईट बाटेल; आपलें अज्ञान घालवार्वे असें तुम्हांस वाटेल, पण तुम्ही ददनिश्चयी नसाल तर तुमच्या हातून तुमचे अज्ञान दूर होणार नाहीं. कित्येक पाणमांनी आपस्या प्रीटपणीं विद्या शिकण्यास आरंभ केला, पण तो फारच थोड्यांच्या हातानें शेवटास गेला. असें कां व्हावें बरें ? कोणी म्हणतात, बाळपण हेंच विद्या शिकण्यास योग्य; आणि हें बहुतेक अंशी खरें आहे. यावरून असें मात्र म्हणतां येत नाहीं, कीं, तरणपणीं मुळींच विद्या येणार नाहीं. तरुणपणीं विद्येची आवड असून विद्या न येण्याचे मुख्य कारण म्हटलें म्हणजे लाज हैं होय. ' मी एवढा थोर झालों, आतां काय शिकणार ?' अशा तन्हेच्या विचारांनी आपर्छे मन विद्येपासन मागें हटतें.. ज्ञानप्राप्तीला पहिल्यानें विद्यादेवीची अत्यंत भक्ति जडली पाहिजे. भक्तीवांन्त्रन कोणतीच देवता प्रमन्न होत नाहीं हैं तुम्हांला ठाऊक असेलच. याशिवाय तुम्हीं लज्जा टाकली पाहिजे. विद्यादेवीच्या मक्तींत विध्न करणारी लज्जा ही आसरी आहे असे समजा. सत्य व हितकारी गोष्टींत लज्जेस हात बालूं देणें म्हणजे दुःख विकत घेणें असें समजा. लज्जेचा वाईट कृत्यांकडे उपयोग करा; म्हणजे ती करण्यास लाजा. ज्ञानसंपादन करण्याची मर्यादा म्हटली म्हणजे मरण ही होय. मरणापर्यंत ज्ञानसंपाटनांत अंतर पहुं देऊं नका. ' भी थोर झालों ' म्हणून जे विद्यार्जनाचा मार्ग सोडतात त्यांच्यामारखे आत्मघातकी तेच होत. समाधानवृत्तीचा भंग होऊं न देतां जेवढें ज्ञान तम्हांला संपादितां येईल तेवढें संपादा.

कल पाहून कला शिकविली नसस्यास तुम्हांला त्रास होईल. उदाहरणार्थ, तुमचा कल शिप्याच्या कामाकडे आहे असे समजा, व तुमच्या वडिलांचा घंदा शेतीचा असला, तर

<sup>\*</sup> हा उपदेश मीं माझ्या पुतण्यांना उद्देशून लिहिला होता.

ते तुम्हांठा शेतींत घाटतील. असे केलें म्हणजे, तुम्हांठा कोणताच घंदा नीट येणार नाहीं. यांतृन मुक्त होण्यास उपाय म्हटला म्हणजे ज्या वेळीं आपला कल अमुक दिशेकडे आहे असें तुम्हांस दिसून येईल त्याच वेळीं जनल्जा सोडून त्या कलेकडे तुम्हीं तुमचा मोर्चा फिरवावा; व त्या कलेचा होईल तेवदा अभ्यास करावा; म्हणजे पुढील आयुष्यांत तुमची चांगली सोय होईल. आवडत्या मुलांनो, रिकामपणीं कज्जेदलाली करून अथवा लांच देऊन सरकारी अधिकाऱ्यांकडून आपलें कार्य साधून विपुल संपत्ति मिळविण्यापेक्षां पायांतील जोडा शिवण्याच्या कलेवर जर तुम्ही आपलें पोट भराल, तर त्यांत अधिक प्रतिष्ठा आहे असें समजा. तुमचें पोट भरतां येण्यासारखी एखादी उत्तम कला तुम्हांस ठालक असणे हें मोर्ठे भाग्य समजा. नोकरी करणारांपेक्षां आणि योरांची हांजी हांजी करून पोट भरणारांपेक्षां कारागीर व शेतकरी लोक आपल्या देशाचे खरे हितकर्ते होत हें विसर्क नका. तुम्ही कितीहि संपत्तिमान् असलां, तरी तुम्हांपशीं एखादी चांगली कला असणें फारच इष्ट होय. म्हणून तुम्ही ज्या कलेकडे तुमचा कल असेल ती कला संपादा.

तिसरें संकट कुसंगति. तुमचे मित्र तुम्हांस वाईट खोडी लावृन जर गोत्यांत आणणारे असतील तर त्यांची संगति तुम्ही तावडतोव सोहून द्या. तुमच्यापेक्षां संपत्तीनें किंवा अधिकारानें जरी ते थोर असले तरी तुम्ही त्यांच्या वाऱ्यास देखील उमे राहूं नका. वाईट वर्तनाचा उघडपणें तिरस्कार करा; म्हणजे तेहि पण तुम्हास आपल्या मंडळींत बोलावणार नाहींत. उलट तुमच्या सहर्तनाचा त्यांजवर चांगला परिणाम घडेल. एखाद्या वेळीं तुम्ही निरुपायानें वाईट मंडळींत सांपडाल, तेन्हां त्यांच्या आग्रहामुळें मादक पदार्थीच्या सेवनांत किंवा दुराचरणांत शिरतां कामा नये. नीतिधेर्य म्हणतात तें अशाच वेळीं प्रकट केलें पाहिजे. त्यांचा जमाव जरी मोटा असला तरी त्यांस 'हें काम वाईट करतां ' असें पर्यायानें दाखवृन द्यानें. कदाचित् ते तुमची निर्मर्त्यंना करितील. करीनात बापडे. या सर्वात कुसंगतीपासून दर राहणें हा सरळ व रामवाण उपाय आहे.

जर तुमचा विवाह तुमच्या अल्पवयांत झाला असेल, तर त्यापासून प्रीटणणीं सुल होण्यास एकच उपाय दिसतो. तो कोणता म्हणाल तर आपत्या बायकोस सुशिक्षित करणें हा होय. तुम्ही तुमच्या पत्नीस नीतिपर ग्रंथ वाचण्याची अभिरुचि लावा. तुमच्या आचरणाचा कित्ता ती गिरवील, म्हणून तुम्ही तुमचें वर्तन चोल ठेवा. जर गरिबीमुळें प्रीट होईपर्येत तुमचें लग्न झालें नाहीं, तर पहिल्या तीन संकटांपासून मुक्त असाल तेव्हांच लम्म करा. पंचवीस वर्षोच्या मनुष्यानें आठ वर्षोच्या पोरीबरोबर लग्न करण्यापेक्षा सारा जनम अविवाहित राहणें फार चांगलें.

मुलांनो, तुमच्या मुलांकरितां तुम्हीं काय केलें पाहिजे हें आतां निरार्कें सांगावयास नको. 'संसार कसा असावा ' असें जर कोणी मला विचारील, तर त्याला मी सांगेन, की, पांखरांसारखा असावा. पांखरें आमच्यासारखीं समाज करून राहतात, पण त्यांच्या घरांत नवरा, बायको व त्यांचीं मुलें इतकींच राहतात. आमच्याध्रमाणें माऊ, चुलतमाऊ, त्यांच्या बायका व त्यांचीं मुलें, हीं सारीं एकत्र राहत नाहींत. आमच्या समाजास अपायकारक अशी ही एकत्र राहण्याची चाल किरयेक वर्षेपर्यत आमच्या हिंदुसमाजांत चाल आहे. ही जेवट्या लवकर बंद होईल तेवढें चांगलें.

पश्यांमध्ये पुरुष व बायका निर्वाहाचा धंदा जाणतात, ते आपस्या पिछांचें ममतेनें पाछन करितात, आणि त्यांना वरें बांधण्यास व पोटास मिळविण्यास शिकवितात. त्यांच्या निर्वाहाची बगैरे त्यांस काळजी नसते. मुछांनो, पश्यांची ही रीति संसारामध्यें किती सुखकारक आहे बरें! प्रपंचसुधारणा आमच्यापेक्षां पश्यांत अधिक झाळी आहे, असें म्हणावयाळा नको काय ? तर मग आम्ही मनुष्य आहों, आणि म्हणून साऱ्या प्राण्यांत श्रेष्ठ आहों, असें कां म्हणावें ?

मुळांनो, तुम्हांस फार फार सांगावें असें मनांत येतें; पण वेळ नाहीं. हें शुद्ध करण्यासिह मळा अवकाश नाहीं. हें तुम्हीच शुद्ध करून वाचा. शेवटीं, आणखी एक गोष्ट चुकून राहिळी. ती ही, कीं, वृद्धपणीं मातापितरांस यथाशक्ति साहाय्य केल्यावांचून राहूं नका.

शके १८२१ श्रावण हा. ९ मी, ता. १४ ऑगस्ट १८९९.

#### माझीं मतें

'मनुष्याच्या परिस्थितीमुळें त्याच्या मतांत फरक पडत असतो ', या सिद्धान्तास मी अपवाद नव्हे. सूक्ष्म दृष्टीनें पाहणारांस माझ्या मतांत कसकसा फरक पडत गेला हें कळण्यास सुलम पढावें एतदर्थ आजचीं माझीं मतें कशीं आहेत हें लिहितों; अगोदर,

## धर्मात्रिषयीं

"मनुष्याच्या जीविताशीं धर्माचा जेवढा संबंध आहे तेवढा राजकारणाचामुद्धां अस् शकत नाहीं. परकीय राजा राज्य जिंकूं शकेल, पण धर्म जिंकूं शकणार नाहीं. कदाचित् बळजबरीनें धर्मीतर करण्याची पाळी आली, तरी आपस्या अंगीं मुरलेलीं धर्माचीं बीजें निखालस करपून जाण्यास फार वेळ लागेल. अशा या व्यापक विषयावर मत देणें फार कठीण; त्यांत सारे विचार कागदावर मांडण्याचें सामर्थ्य लेखणीस नाहीं. एवढी प्रस्तावना परे आहे.

सध्यां मी मनानें तरी साफ बौद्ध बनलों आहें. समर्थ बुद्धाचीं मतें मला फार फार आवडतात. सगळ्या जगाचें, राष्ट्राचें, कुटुंबाचें, व स्वतःचें हित जर साधण्याची कोणाची इच्छा असेल, तर त्यानें सद्गुरु बुद्धाला शरण गेलें पाहिजे; व त्याच्या सांगण्याप्रमाणें श्रद्धापूर्वक बागलें पाहिजे, असें माझें स्पष्ट मत आहे. आणावी मी आजला अतिलीनणों बुद्धगुरूची प्रार्थना करीत आहें, कीं, हे सद्गुरु! तुझ्या दासाच्या दासाची तरी योग्यता मला दे!

#### समाज

जातिमेद निलालस मोडला पाहिजे; बालविवाह लवकर बंद झाला पाहिजे; बालविवाह अजिवात वंद झाल्यावर पुनर्विवाह सुरू करण्याची फारशी आवश्यकता राहणार नाहीं. एण पुनर्विवाहास अडथळा असणें नीतिविरुद्ध आहे. कुटुंबाची पद्धति पश्यांप्रमाणें असावी. आईबापांनीं आपल्या मुलांस तीं योर झाल्यावर निराळें राहण्यास साहाय्य करावें. म्हणजे कुटुंबांत जीं विनाकारण वितुष्टें वाढतात, तीं बंद होतील.

#### राज्य

प्रजासत्ताक पद्धति चांगली; त्याच्या खालोखाल राजप्रजासत्ताक; त्याच्या खालोखाल स्वदेशीय राजसत्ताक; आणि सर्वोत किनष्ट हल्ली हिंदुस्तानांत चालू आहे ती. होईल तितकी उच्च तन्हेची पद्धति चालू होण्यास प्रत्येक व्यक्तीनें मनःपूर्वक झटावें.

#### व्यक्तीनें काय करावें

आपण अज्ञान आहों तोंपर्येत आपल्या आईबापांच्या आर्हेत रहावें. नंतर होवटपर्येत त्यांना मान द्यावा; त्यांना दुखबूं नये. अंधररंपरेनें चालत आलेल्या ज्या दुष्ट चाली असतील, त्या बेलाशक सोडाच्या. दुम-याम दुःख न होईल अशा रीतीनें आपला घंदा चाल्वावा. कथीं रिकामें राहूं नये. रिकामण्णासारलें दुसरें पाप नाहीं. ऋणको होऊं नये. ऋणको आपली उन्नति कथीं करूं शकत नाहीं. मादक पदार्थीचें सेवन करणें व्यक्तीच्या नाशास कारण होतें. संघि येईल त्याप्रमाणें राजकीय, धार्मिक अगर दुसरें कोणतेंहि परोपकाराचें काम, आपल्याच्यानें होईल असें वाटतें त्यापेक्षां जरा कमीच पतकरावें, महणजे अपथश येणार नाहीं. सद्गुक बुद्धाला शरण जावें व त्याच्या मतांचा विचार करावा. आपणास जर त्याचीं मतें समजत नसतील, तर त्याचे सुज्ञ भक्त असतील त्यांजकडून तीं समजून ध्यांवीं, व त्याप्रमाणें वर्तावें. "

या उताऱ्यांवरून गोवें सोड्सन पुण्यास येण्यापूर्वी माझे विचार कोणत्या दिशेकडे वाहत होते व माझीं मतें काय होतीं, हैं माझ्या वाचकांस सहज समजणार आहे. माझें ध्येय मला स्पष्ट दिसत होतें. परंतु त्याजकडे जाण्याचा रस्ता मला माहीत नव्हता. तो शोधून काढण्यास मला कोणते सायास पडले याचें विवेचन पुढील प्रकरणांत करण्याचें अभिवचन देऊन वाचकांची येथेंच रजा घेतों. 8

## पुण्यपत्तननिवास

" सज्जनकछह बरा परि दुर्जनजनसंगती कथीं न करा । "

मुडगांवाहून निवालों तेव्हां निराशेच्या काळ्याकुट ढगांनीं माझे अंतःकरण व्यापून गेलें होतें. दूधसागरासारख्या रमणीय स्थानाच्या दर्शनानेंहि माझें औदासीन्य नष्ट झालें नाहीं. आगगाडी मंदणों चालली होती, आसपासचे हिरवेगार पर्वत माझ्या अवलोकनांत येत होते. पण हे पर्वत व त्यांच्या खालला दृष्टीच्या आटोक्यांत येणारा सर्व प्रदेश माझ्याकडे उदासीनणों पाहत आहे असा मला भास झाला. मी माझ्याशींच म्हणालों, "माते जन्मभूमि! बहुतेक आप्तमित्रांनीं टाकून दिलेला तुझा हा बालक आहे. माझ्या आप्तांनीं जरी मला थारा दिला नाहीं तरी तूं कोठेंतरी कोनाकोपन्यांत मला थारा दिल्यावांचून राहणार नाहींस. पण माते, माझ्यासारख्या हतभागी बालकानें तुझ्याशीं थारा तरी कां मागावा श अनेक वेळीं मी माझ्या उन्नतीसाठीं तुला सोहून दूर गेलों; पण माते, माझे मनोरथ सिद्धीस न जातां काळें तोंड वेऊन तुझाच आश्रय करणें मला माग पढ़ें. आतां जर यश आलें नाहीं, तर तुला तोंड दाखविणार नाहीं, असा मीं निश्चय केला आहे. माते ! तुझ्यादर माझें अतोनात प्रेम आहे. 'सर्वसहा' या नावाप्रमाणें तृंहि माझे सर्व अपराध पोटीं घालशील अशी माझी खात्री आहे. पण मला जर यश आलें नाहीं, तर मी तुझ्या दर्शनास पुनः येणार नाहीं असें कर. हा माझा निश्चय ढळूं देऊं नकीस."

ता. ३ डिसेंबर १८९९ या दिवशीं पहाटेस चार वाजण्याच्या सुमारास आगगाडी पुण्याच्या स्टेशनावर पोंचली. एका भाड्याच्या टांग्यानें मी रास्त्यांच्या पेटेंत गेलों. तेथें बराच वेळ शोध केल्यावर श्रीयुत अनंत रामकृष्ण रेडकर यांचें वर सांपडलें. त्यांनीं मां सं स्वागत चांगलें केलें. दुस-या कीं तिस-या दिवशीं ते मला घेऊन त्यांच्याच शेजारीं राहणारे श्रीयुत नारायणराव वर्दे यांच्या घरीं गेले. रेडकरांनीं नारायणरावांना, मी गोव्या-हून आलों आहें, इत्यादी वर्तमान निवेदन केलें. तेव्हां नारायणराव म्हणाले, "या पेज खाणाच्या गोवेंबावूस तुम्हीं येथें कशास आणलें १ पुण्यांत याचा काय उपयोग १" इतकें बोल्न झाल्यावर नारायणराव मजकडे वळून म्हणाले, "माइया बोलण्याचा राग मानूं नका हो; तें थट्टेचें बोल्णे आहे!" मी म्हणालों, "मला राग येण्याचें मुळींच कारण नाहीं. जिवबादादा बक्षी, लखबादादा लड, वगैरे मंडळी पेज खाणारीच होती. तुम्हांला कदाचित

पुणेंकरांच्या सहवासानें या मंडळीचा विसर पडला असेल, व त्यायोगें पेजेचाही तुम्हांला कंटाळा आला असेल!" हैं उत्तर मिळाल्यावर नारायणराव चूप बसले. पुढें एकदोनदां मी त्यांच्या धरीं गेलों असतां त्यांच्या मुलांनीं तुमचें नांव सांगा असें म्हणावें, व मीं 'पेज जेवणारे गोवेंबाबू आले आहेत हैं नारायणरावांस कळवा ' असें त्यांना सांगावें. मुलांनीं हेच शब्द नारायणरावांसमोर उच्चारावे. शेवटीं एके दिवशीं ते म्हणाले, "मेहरबानी करून हे शब्द उच्चारूं नका. यांच्या योगें तुम्ही माशा जणूं काय सूड घेत आहां. तुम्हांला पेज खाणारे म्हटल्याबद्दल वाईट वाटलें असल्यास मी तुमची क्षमा मागतों!"

#### डॉ. भांडारकरांशीं प्रथम भेट

पुण्यास येण्याचा मुख्य उद्देश हा, कीं, दिवसा कारकुनीचें अगर दुसरें एखादें काम करून निर्वाह करावा, व शास्त्र्यांजवळ संस्कृत विद्येचा अभ्यास करावा. रेडकर यांस मीं हा हेतु कळिविला. स्यांनी मला कांहींतरी उद्योग पाहून देण्यासाठीं हस्तेंपरहस्तें पुष्कळ खट्यट केली, पण व्यर्थ. मीहि 'सुधारक ' ९ ऑफिसांत व इतर ठिकाणीं पुष्कळ खेपा बातस्या; पण कोठेंच यश येईना. "आतां काय करावें ?" हा प्रश्न पडला. रेडकर म्हणाले, "आमची पोलीस खात्यांत चांगली ओळख आहे. तेथे तुम्हास नोकरी पाहिजे असत्यास आम्ही तुमची शिफारस करूं. "पण पोलीस खात्यासंबंधानें मला अत्यंत तिटकारा; तेव्हां मी म्हणालों, "पोलिसांत जाण्यापेक्षां उपाशी राहण्याची पाळी आलेली चांगली." शिवाय या खात्यांत जाण्यानें माझा संस्कृत शिकण्याचा इष्ट हेतुहि तडीस जाण्यासारखा नव्हता.

आठ-दहा दिवसांत, डॉ. मांडारकर<sup>२</sup> हे पुण्यासच राहत असतात, असें मला समजलें. एके दिवशीं दुपारी एक चिठी लिहून बेऊन मी त्यांच्या बंगल्यावर गेलों. या चिठींतील सर्व मजकूर आतां आठवत नाहीं. पण मी गोव्याहून विद्याभ्यासासाठीं येथें आलों आहें, व आपत्या दर्शनाची इच्छा करीत आहें, अशा अर्थाचा तो असावा असें वाटतें. चिठीच्या शेवटीं,

## " प्रभु तुम्ही सुखामृताचे डोहो । म्हणोनि आपुलिया स्वेच्छा बोलावों लाहो । एथही सलगी करू बिहों । तरी निवों के पां ॥ ''

ही जानेश्वरीच्या नवस्या अध्यायांतील पांचवी ओंबी लिहिली होती. डॉ. मांडारकरांनीं चिठी वाचून ताबडतोब मला आंत बोलाबलें, व ते म्हणाले, " तुम्ही गोव्याचे म्हणतां, पण मराठी इतके शुद्ध कसें लिहितां ? " मी म्हणालों, " गोव्यांत माझ्याइतके शुद्ध लिहिणारे पुष्कळ निषतील. " मीं त्यांना 'पथ्यबोध 'वगैरे मासिकांसंबंधानें व इतर वर्तमानपत्रां-संबंधानें माहिती सांगितली. त्यावर ते म्हणाले, "गोवें म्हणजे मागासलेला प्रांत आहे, असे आम्ही समजत होतों. किंवहना महाराष्ट्राचा तो भागच नव्हे असे आम्हांस बाटे. पण तुम्ही म्हणतां त्याप्रमाणें गोव्यासिंह बरीच होतकरू तरुण मंडळी आहे असें दिसतें !" रयांना मीं माझी सर्व हकीगत कळविली. तेव्हां ते म्हणाले, "केवळ संस्कृत शिकण्याला तुम्हांला सात वर्षे लागतील. सात वर्षोनी तुम्ही पंडित व्हाल. तुम्हांस जर वरी कांही पाठवायचे नसेल, तर केवळ विद्याभ्यासासाठी येथस्या येथें तुम्हांस मदत मिळूं शकेल. त्यासाठीं नोकरी करण्याची गरज नाहीं. शिवाय नोकरी करून विद्याभ्यास करण्यालाहि फार त्रास पडेल. आम्ही महिन्याचे एक दोन रूपये देऊं, व येथे बरेच सारस्वत गृहस्य राहतात त्यांजकडून तुम्हास पांच-सहा रूपये दरमहाची वर्गणी सहज मिळूं शकेल. '' त्या दिवशीं स्यांना अवकाश नव्हता, तेव्हां 'पुनः मला मेटा ' असें सांगून ते आपल्या कामास लागले. मला त्यांच्या या उत्तेजक संभावणानें फार धीर आला, व मुदित मनानें मी रेडकरांच्या घराकडे वळलों.

डॉ. मांडारकर यांचा जसजसा परिचय होत गेला, तसतसा माझ्यासंबंधानें त्यांचा ग्रह चांगला होत गेला. लवकरच त्यांनीं मला एक चिठी व आपली कौमुटी देऊन नगरकरांच्या वाड्यांतील संस्कृत पाठशाळेंत पाठविलें. तेथील मुख्य अध्यापक वासुदेवशास्त्री अभ्यंकर यांनीं मला महादेवशास्त्री जोशी यांच्या हवालीं केलें. त्यांच्या हाताखालीं मीं कौमुटीचा अभ्यास चालविला. दोन महिने झाले तरी देखील कौमुटीचा अर्थ मला समजेना. पण त्या बाबतींत माझी निराशा कधींहि झाली नाहीं. रघुवंशाचा मात्र अर्थ मला साधारणपणे चांगला कळूं लागला.

बुधवार पेठेंतील एका लाणावळींत रेडकरांनीं माझी जेवणाची सोय केली होती. प्रथमतः लाणावळवाला जरा कांकूं करावयाला लागला. 'तुम्ही सारस्वत आहां, तेव्हां तुम्हाला होण स्वतः सारवावें लागेल ' असे त्याचें म्हणणें होतें. पण त्याला चार-आठ आण्यांचे पैसे अधिक देण्याचें वचन दिल्याबरोबर सर्व कांहीं करण्याचें त्यानें कबूल केलें ! या खाणावळींत जेवावयाचें व रात्रीं आश्रयासाठीं रेडकरांच्या वरीं जावयाचें हा क्रम एक-दोन आठवडें चालविला होता. पण तो, पाठशाला फार दूर पडल्यामुळें, पुढें चालू ठेवतां बेईना. तेव्हां डॉ. मांडारकरांनीं मला प्रार्थनासमाजांत राहण्यास जागा देवविली. तेथे राहुन माझा पाठशालेचा अभ्यास मीं चालू ठेवला.

प्रार्थनासमाजांत राहिल्याकारणानें बऱ्याच ग्रहस्थांच्या ओळखी झाल्या. त्यांत प. वा.

१९. महाराष्ट्राचे योर समाजसुधारक आणि बुद्धिवादी गोपाळ गणेश आगरकर यांनी चाळवलेल्या 'सुधारक ' बचात्राचे ऑफिस.

२०. या वेळी डॉ. सर रामऋष्ण गोपाळ भांडारकर यांचे वय ६२ वर्षोचे होते. सरकारी शिक्षणक्षेत्रात ३० वर्षे नोकरी केल्यानंतर १८९३ साली निवृत्त होऊन, पृण्यांत ते स्थाईक झाले होते. एवट्या या काळात त्यांस संस्कृत भाषेचे तज्ज्ञ म्हणूनच नव्हे, तर प्राच्यविद्यापंडित म्हणूनही आंतरराष्ट्रीय कीर्ती प्राप्त झाली होती. पालीभाषा आणि बौद्ध धर्माबहल अनेक पाश्चात्त्य पंडितांकडून त्यांच्याकडे चौकर्शा होई त्यामुळे या दोन्हींचे भारतातील दुर्भिक्षाची त्यांस पूर्ण जाणीव झाली होती. आणि त्यामुळेच त्यांना धर्मानंदांना त्यांच्या विचारापासून परावृत्त करावे असे वाटले.

श्रीयत माधवराव छोटलीकर यांची चांगछी ओळल झाछी. त्यांच्या घरीं एकदोनदां जेवाव-यासिंह गेलों. तथें प. वा. श्रीयुत काशिनाथ रघुनाथ मित्र यांची गांठ पडली. ते हवा पाल्टण्यामाठी पुण्यास आले होते. कांहीं दिवस पहांटेस उठून आम्ही फिरावयास जात असूं, एके दिवशीं बुद्धामंबंधानें गोष्ट निषाली असतां त्यांनीं श्रीयत गोविंद नारायण काणेकुतरे " जगद्गुरु गौतम बुद्धाचे चरित्र ' हें पुस्तक बाचून पहा असें सांगितछें. त्यांज जवळ हें प्रतक नव्हतें. तरी त्यांच्यामार्फत मीं तें मागवून वाच्न पाहिलें. सर एडविन आर्नोल्डच्या 'लाईट ऑफ एशिया ' या ग्रंथाचे हें भाषांतर होतें. मूळ ग्रंथ कान्यात्मक आहे. तेव्हां तो सर्वयैव विश्वसनीय असा नाही. तथापि तो इतक्या प्रेमभावानें लिहिला आहे, कीं, तो वाचीत असतां वाचकाचें मन तल्लीन होऊन गेल्यावांचन राहत नाहीं. इंग्ठंड आणि अमेरिका या देशांत या ग्रंथाच्या पन्नासांपेक्षां अधिक आव्रया निषाल्या आहेत. काणेकृत भाषांतर मूळ ग्रंथाइतकें उत्तम वठलें नाहीं. तथापि त्या वेळीं मला तें इतकें आवडलें, कीं, त्यांतील कांहीं भाग मीं पुन: पुन: वाचले. हें भाषांतर म्हणजे त्या वेळीं माझा एक मूळ धर्मग्रंथच होऊन बसला. यांतील कांहीं भाग वाचीत असतां कंठ दाटून येत असे व डोळ्यांतून सारवा अश्रुप्रवाह चालत असे, याचा मला अद्यापि विसर पड़ला नाहीं. जेव्हां जेव्हां माझें मन उदासीन होई तेव्हां तेव्हां या पुस्तकाचं अध्ययन करावें अशी मीं वहिवाट ठेवली.

कपड्याल्स्यांत व लाणावळीच्या खर्चीत माझ्याजवळची सर्व पुंजी संपून गेली. डॉ. लाड यांनीं दहा रुपये पाठिवले, तेवळ्यावर फेब्रुआरी महिन्यापर्यंत जेमतेम निर्वाह चालला. आतां पुढें काय करावें १ हा प्रश्न उभा राहिला. डॉ. मांडारकरांनीं कांहीं सोय करूं असे म्हटेलें होतें. पण निरिचत असें कांहीं नव्हतें. आतां काय तो निकाल करून घेतल्यावांचून गत्यंतर नाहीं अशी माझ्या मनाची खात्री झाली, व त्यांना स्पष्ट काय तें विचारावें असा मीं निरचय केला. परंतु ते फेब्रुआरी महिन्यांत आजारी पडले. तेव्हां एकाएकीं हा प्रश्न काढणें माझ्या जिवावर आलें. तथापि एकदा पर्यायानें ही गोष्ट मी त्यांच्या कानावर धातली असाची. ते दुखण्यांतून बरे झाल्यावर ता. २५ फेब्रुआरी १९०० या दिवशीं मी त्यांच्या बरीं त्यांना मेटावयास गेलों. ते कधीं कधीं मला आपल्या घरीं जेवावयाला बोलावीत असत. पण त्यांचा बंगला शहरापासून बराच दूर असल्यामुळें मी क्वचित् जात असें. एखाद्या वेळीं रात्रीं त्यांच्या घरीं जेवृन तेथें निजत असें व दुसऱ्या दिवशीं सकाळीं परत शहरांत जात असें. वर सांगितलेख्या दिवशीं रात्रीं मी त्यांच्याच येथें राहिलों.

दुसऱ्या दिवशीं सकाळीं मीं, ' पुढें माझ्या निर्वाहाचें काय ? ' हा प्रश्न काढळा. तेव्हां ते म्हणाले, कीं, जर तुम्ही प्रार्थनासमाजाचे सभासद होत असाळ तर तुम्हांस प्रार्थना- समाजातकों आम्ही मदत करूं; एरवी आमन्या हातून मदत होणे शक्य नाहीं. मला बीद्धधमींचा अभ्यास करावयाचा आहे, ही गोष्ट मी त्यांना आरंभापासून सांगत आलों होतों. एके दिवशीं त्यांच्या गाडींतून जात असतां ते आपल्या वडील चिरंजीवांना (प. वा. प्रो. श्रीधरपंत भांडारकर यांना) मला उद्देशून म्हणाले, "यांना बुद्ध व्हावयाचें आहे. "त्यावर मीं म्हटलें, "बुद्ध होण्याची माझ्या अंगांत योग्यता कोठें आहे ? आपणा-सारख्यांच्या शिष्यांत देखील माझी गणना होणें कठीण आहे. " या संवादानें आमचा दोषांचाहि गैरसमज झाला मला वाटलें, कीं, बौद्धधर्माच्या अभ्यासाठी मला ते फार मदत करतील. त्यांना वाटलें, कीं, त्यांचा शिष्य म्हणजे प्रार्थनासमाजाचा सभासद होण्याला मी तयार आहें. एण माझ्या म्हणण्याचा उद्देश तसा नव्हता. माझें बोलणें व्यावहारिक दृष्टीचें होतें. बुद्ध होणें किंवा बुद्धाचा शिष्य होणें सध्याच्या स्थितींत शक्य नाहीं. संस्कृत माधेचें अल्पस्वल्य ज्ञान संपादून त्यांच्या शिष्यांत जरी माझी गणना झाली, तरी पुष्कळ झालें, हा माझ्या बोलण्याचा हेतु होता. त्यांत प्रार्थनासमाजाचा संबंध बिलकूल नव्हता. कांहीं असो; त्यांच गैरसमज झाला खरा. ते म्हणाले, "आजपर्येत तुम्ही प्रार्थनासमाजाचे सभामद व्हाल असें आम्हांस वाटत होतें. तुम्हाला मदत करून पुढें प्रार्थनासमाजाच्या धर्मोपदेनशकों काम मांगांवें अशी आमची इच्ला होती."

मी म्हणालों, '' प्रार्थनासमाजाची बहुतेक मतें मला पसंत आहेत. मी जातिभेद मानीत नाहीं. बालिववाह वाईट याबदल माझी कधींच खाली झाली आहे. तथापि बौद्धधर्मीचें पूर्ण ज्ञान संपादल्याशिवाय मी कोणत्याहि संस्थेचा सभासद होऊ इच्छीत नाहीं. बौद्धधर्मच मनुष्यमात्राच्या उन्नतीचें खरें साधन आहे, असें मी सध्या तरी समजतों. ''

"हें तुम्ही कोणत्या आधारें म्हणतां ? तुम्हांस बीद्धधर्मीचें काय ज्ञान आहे ?"

" जगद्गुरु गौतम बुद्धाचें चरित्र मीं वाचलें आहे, व त्यावरून बुद्धाचीं मतें आणि एकंदरींत तो धर्म मनुष्यजातीला कस्याणप्रद होईल असें मला वाटतें. "

" अहो ! तो काण्यांनी लिहिलेला ग्रंथ मला माहीत आहे. तें एका इंग्रजी ग्रंथाचें भाषांतर आहे. मुळांत आहे त्याचा एकचतुर्थीश इंग्रजींत बठला नाहीं व इंग्रजींचा एक चतुर्थीश मराठींत आला नाहीं ! आणि अशा ग्रंथाच्या आधारें बौद्धधर्मासंबंधानें आप-णास असें बाटतें आणि तसें बाटतें असें म्हणतां!"

" बौद्धधर्माची मला मुर्ळीच माहिती नाहीं हैं मी कबूल करतों; पण आपस्या म्हणण्या-प्रमाणें मराठींत आलेला एकषोडशांश जर इतका चित्तवेधक आहे, तर मूळ ग्रंथ किती चांगला असेल, याची कल्यनाच केली पाहिजे. म्हणून मूळ ग्रंथांचा अभ्यास करण्याचा माझा निश्चय दृढ होत आहे."

"अहो ! एण बौद्धधर्माचा आमन्या देशाला काय उपयोग ! आणखी या देशांत बौद्धधर्माचें ज्ञानहि मिळगें कडीग आहे. तुम्हाला नेपाळास किंवा सीलोनास जावें लागेल ! "

" देशाला उपयोग होवो वा न होवो; मला त्याचा उपयोग होईल अशी माझी खात्री

२१. यांचे 'हजरत महमद पैगंबर 'आणि 'ठॉर्ड बेकन यांचे चरित्र व त्यांनीं केलेख्या ग्रंथांचे वर्णन ', हे आणखी दोन ग्रंथ प्रसिद्ध आहेत. त्यांनी खिस्ती धर्म स्वीकारला होता.

आहे. नेपाळास किंवा सीळोनास जाण्यास मी तयार आहें. "

" पण तेथे तुम्हाला भिक्षु व्हावें लागेल !"

" मठा किर्ताहि हाठ सोसावे लागले, तरी त्याची मठा काळजी वाटत नाहीं. बौद्ध-धर्माचे ज्ञान संपादावें हें माझें जीवितकर्तव्य आहे असें मी समजतों."

#### पुढचा प्रवास

आणि बराच वेळ संवाद झाला. पण त्यापासून विशेष कांहीं निष्यन्न झालें नाहीं. आम्ही परस्परांचे समाधान करू शकलों नाहीं. आतां पुण्यांत राहण्यांत अर्थ नाहीं याबहल शंका राहिली नाहीं. पण " बावें कोठें ? " हा प्रश्न पुढें उमा राहिला. सीलोनला जावें की नेपाळला जावें ? सीलोनची भाषा, रीतिरवाज सर्व कांहीं चमत्कारिक असणार. शिवाय दक्षिणेकडील कानडी वगैरे भाषा मला मुळींच माहीत नाहींत, तेव्हां सीलोनला जाण्याची नुसती कल्पनादेखील अश्वत्रय वार्ं लागली. नेपाळास जाणेंहि कमी अवध्रड नव्हतें. उत्तर हिंदुस्तानांतील भाषाहि मला माहीत नव्हती. पण ती श्रमसाध्य होती. शिवाय काशीपर्येत महाराष्ट्र लोकांची वस्ती होती. अर्थात् तेथपर्येत तरी भाषेची विशेष अड्याय पडणार नाहीं. इत्यादि विचार करून भीं उत्तर दिशेलाच जाण्याचा वेत उरविला डॉ. मांडारकरांची 'कौमुदी' परत केली. अगदीं बेताचे कपडे जवळ ठेवून, बाकीचे प्रार्थना-समाजाचे शिपाई बळवंतराव पवार यांस देउन टाकले; श्रीयुत रेडकर यांजकडून बाग स्पये उसने वेतले; बळवंतराव पवार यांच्या मार्फत दोन कपडे पिवळे करून आणले होते ते परिधान करून, व शिलासूत्राचा त्याग करून गुरुवार ता. १ मार्च १९००, मिति माध कृष्ण ३० शके १८२१, या दिवशी रात्रीं बारा वाजस्थावर मीं पुणें सोडलें.

पुण्यांत जरी माझ्या शिक्षणाची सोय झाळी नाहीं, तथापि तेथें राहण्यानें माझा बराच भायदा झाळा. पुढील प्रवास करण्याचे धैर्य माझ्या अंशी आलें. पुष्कळ मंडळीशीं सह-वास घडल्यामुळें मराठी बोलण्याचालण्याची पद्धत विशेष समज् लागली. प्रार्थनासमाजांतील उपासनेच्या वेळीं केळेले कित्येक उपदेश मला भार आवडत असत. श्रीयुत केशवराव गोडबोले नांवाचे एक गृहस्य प्रार्थनासमाजांचे सेकेटरी होते. मी पुण्यास येण्यापूर्वी ते निवर्तले. जानुआरीत किंवा फेब्रुआरीत (१९००) त्यांचे वर्षश्राद्ध होतें. त्या प्रसंगीं डॉ. भांडारकर यांनीं त्यांच्या घरीं उपासना केली. या उपासनेस मीहि हजर होतों. तेथें डॉ. भांडारकर यांनीं तुकारामबुवांचे दोन अभंग घेऊन उपदेश केला. हे अभंग अत्यंत विकट परिस्थितीत मला वाटाड्यासारखें होऊन बसले. हा जो उपदेश मला एकण्यास सायडला, तो सर्वीत मोठा फायदा झाला असें मी समजतों. उपदेशाची आतां आठवण नाहीं. पण वरील दोन अभंग आठवतात. ते असे :-

'' क्षणक्षणां हाचि करावा विचार । तरावया पार भवर्सिंघू ॥ १ ॥ नाशिवंत देह जाणार सकळ । आयुष्य खातो काळ सावधान ॥ २ ॥ संतसमागर्मी धरूनि आवडी । करावी तांतडी परमार्थी ॥ ३ ॥ तुका म्हणे इहलोकींच्या वेव्हारें । नये डोळे धुरें भरूनि राहों ॥ ४ ॥

आपुर्छे स्वहित करावें पैं आधीं | विचारूनि बुद्धि समाधान || १ || नये मार्गे पाहों वाट फिरोनियां | दुसरा संगिया साह्यकारी || २ || आपुल्या बर्के घालावी हे कास | न येणेंचि आस आणिकांची || ३ || तुका म्हणे चावी ब्रह्मरसीं बुढी | वासना ते कुढी सांद्वनियां || ४ ||

9

## पुण्याहून ज्वाल्हेरपर्यंत

मीं ज्या दिवशीं पुणे सोडलें त्या दिवशीं अमावास्या होती, हें मार्गाल प्रकरणांत सांगितलेंच आहे. घोंड मनमाडकडे जणारी गांडी गांठण्यासाठीं रात्रीं बारा वाजण्याच्या सुमारास प्रार्थनासमाज सोडून मी स्टेशनावर जाण्यास निघालों. माइया अंतःकरणांत जिकडे तिकडे निराशेचा गांढ अंघकार पसरला होता. पण आकाश निरम्न असल्यामुळें या दिवशीं चमकणाऱ्या ताऱ्यांप्रमाणें मधूनमधून एखादा आशाजनक विचार चमकत नव्हता असें नाहीं. मी हें भयंकर घाडस करीत आहें याची जाणीव मला होती. आणि यांत यश येण फार कठीण हेंहि पण भी जाणून होतों. तथापि हढनिश्चयानें उद्योग केल्यास याच जन्मी बौद्धधर्मीचें अलस्वल्य ज्ञान संपादतां येईल असेंहि वाटे. कांहीं असो, मी जें घाडस करीत आहें तें केवळ स्वार्थासाठीं नव्हे- चोरदरोडेखोरांच्या धाडसाधारखें तें नव्हे, या विचारानें माझ्या मनाला बरेंच समाधान वाटलें. या प्रयत्नांत यश न येतां मरण आलें तरी हरकत नाहीं; कारण जें कांहीं करण्यासारखें होतें तें मीं केलें – माझ करीव्य मीं बजावलें असें मला म्हणतां येईल, व त्यायोगी मरणकालीं मला एक प्रकारची शांतिच प्राप्त होईल, असेंहि मला वाटुं लागलें.

धोंडच्या पुढें गेस्वावर आगगाडींत इंदुरास जाणारे कांहीं विद्यार्थी भेटले व त्यांनी इंदूरपर्वेत मला सांभाळून नेलें. ते इंदुरास खाणावळींत उतरले होते. तेथेंच मीहि उतरलों. माझ्याजनळची सर्व पुंजी एक-दोन दिवसांत संपून गेली. आतां भिक्षेचा प्रसंग साक्षात् उमा राहिला. पण अशा अपरिचित प्रदेशांत मिक्षा देतो कोण ? एक-दोन ठिकाणीं याचना केली, पण लभ्यांश कांहीं झाला नाहीं. शेवटीं वागळे आडनांवाचे कोणीएक बडे अधिकारी येथे राहात असत, त्यांजपाशीं गेलों. सकाळची वेळ होती. स्वारी अंगांत एक कापसाची बंडी घाळून आपल्या दिवाणसान्यांत हुक्क्याचे सुरके मारीत बसली होती. गुड-गुडीचा मला परिचय होताच पण हकायंत्र पाहण्याची संघि आजवर आली नव्हती. तेव्हां त्यांची ती प्याल्याएवढी चिलीम, ती सापासारली वेंटाळीं घेत जिमनीवर पसरलेली लांबलचक नळी, तो रुपेरी बेला इत्यादि सामग्री पाहून माझे मन क्षणभर विस्मित झालें, यांत नवल नाहीं. पण फार वेळ या यंत्राच्या रचनेच्या शोधांत न वालवितां रावसाहेबांप्रहें मीं हात पसरला. रावमाहेत्र एकतर हक्क्याच्या कामांत होतेच त्यांत त्यांच्या आफिसचें काम घेऊन एक कारकृत आला. मग त्यांना माझ्याशी बोलावयाला सवड नव्हती, है निराळें सांगण नकोच. त्यांनी दुभऱ्या एका कारकुनाला हाक मारून चार आण्यांचे पैसे मठा द्यावयास सांगितलें. हे चार आणे होळकरशाई होते की इंग्रजी होते, याची आतां आठवण नाहीं. रावसाहेबांनीं प्रश्न वगैरे न विचारतां चार आण्यांचे पैसे दिले. याचा मला एक प्रकारें आनंद झाला. कारण, तुम्ही आलां कोठ्न, जातां कोठें, जात काय ? लग्न झाठें आहे कीं नाहीं, इत्यादि अनिच्छित प्रश्नांचीं उत्तरें देण्याचा प्रसंग टळला!

इंदुराहृत उज्जयनीस जाण्याम आगगाडीचें भाडें सहा-सात आण्यांच्या दरम्यान पडत असे, वागळेमाहेबाचे चार आणे व मजजवळ शिष्टक राहिलेले कांही आणे मिळून सरासरी तिकिटाचे पैसे भग्ले. संध्याकाळच्या वेळी उज्जयनीस पोंचली. उतरावें कोठें याचा विचार पड़ला. मी यात्रेकरू आहें अशा समजुतीनें कांहीं तहेशीय लोकांनीं रामभट नांवाच्या एका भिक्षकाच्या घराचा मला १त्ता सांगितला. बारीकसारीक गर्छीतून भ्रमण करीत करीत रामभटाच्या घराचा एकदाचा थांग लावला. भटजी घरीं नव्हते. एग तेथें मार्शे चंब्रावाळे टाकण्याला कोणी आडकाठी केली नाहीं या शहरांत नळाची व्यवस्था नव्हती: व या वर्षी मेघराजाची अवकृता झाल्यामुळे नदी आदून गेली होती. मधूनमधून खांचखळग्यांत कांहीं पाणी शिल्लक होतें. पण तें इतकें घाण झालें होतें, कीं, त्यांत एक प्रकारचे जंतु तरंगत असलेले स्पष्ट दिसत होते. नदीवर जाऊन हातपाय धुतले, पण हें पाणी प्यावें कसें या विचारांत पडलों. एकादोबांला विचारलें, कीं, या पाण्याशिवाय दुसरें पिण्याचे पाणी आहे की काय १ पण त्यांजकडून नकारात्मक उत्तर मिळाल्यांमुळें निर-पायानें पंचानें गाळून तेंच पाणी प्यालों. त्याचा परिणाम असा झाला, की, रात्रीं झौंप न येतां शौचकुपाकडे दहा बारा खेपा घाळाच्या लागस्या. दुमऱ्या दिवशीं रामभटजीच्या घरीं राहणारा एक द्रविडी विद्यार्थी मला म्हणाला, "तुम्हांला भिक्षेला यावयाचें आहे काय ?" मी म्हणालों, "मी आलों असतों. पण माझी प्रकृति ठीक नाहीं." तेव्हां त्यानें चार घुँ जास्त फिल्न दोबांना पुरेल एवटी भिक्षा गोळा केली. पण त्या दिवशीं माझ्यानें कांहीं फारसें खाववलें नाहीं. त्याच्या आग्रहास्तव मी एकदोन पोळ्या व योडा भात

जेवलों. इकडे शौचकूपदर्शनाचा प्रसंग वारंवार येऊं लागला. आतां पटकी होऊन येथेच अंत होतो की काय असें वाटूं लागलें.

रामम्द्रजीच्या घराशेजारी एक व्हानसा दवाखाना होता, तेथे जोगळेकर आडनांवाचे एक डॉक्टर राहत असत, त्यांच्याजवळ गेलों. त्यांनीं दिलेक्या औषधानें बराच गुण पडला. पण पाणी कांहीं निर्मळ मिळेना. जोगळेकरांनीं माझी गोष्ठ श्रीयुत केळकर (माधवस्कुलांतील एक शिक्षक) यांना सांगितली. संध्याकाळीं हे एहस्य मला रस्त्यांत भेटले. "सकाळीं जोगळेकरांना भेटलां होतां ते तुम्हीच काय ?" असा त्यांनीं मला प्रश्न केला. मी "होय" असें उत्तर दिल्यावर ते म्हणाले, "तुमची राममटजीच्या येथे फार गैरसोय होईल. उद्यां तुम्ही आमच्या घरीं या." हें त्यांचें आमंत्रण मीं मोठ्या आनंदानें स्वीकारलें. केळकरांच्या घरीं सर्व व्यवस्था उत्तमच होती. त्यांत ते पिण्याचें पाणी एका चांगल्या विहिरीचें आणीत असत. त्यायोगें माझी प्रकृति एक दोन दिवसांत सुधरत गेली.

केळकरांनीं माधव कॉलेजांतील कांहीं प्रोफेसरांची ओळल करून दिली. या सर्व मंडळीनें वर्गणी गोळा करून म्वारहेरच्या तिकिटाची व वाटलर्चाची व्यवस्था केली. उज्जयनीहन निवालों, तो वाटेंत झांशीला दोन दिवस मुक्काम केला. झांशी स्टेशनावर एक कन्हाडे जातीचा ब्राह्मण गाडीवान भेटला. त्याने आपत्या गाडींतन मला आपत्या बिन्हाडी नेलें. त्याच्या वरीं एक विधवा बाई राहत असे. तिला कांहीं पैसे देण्याचें टरवून त्यानें माइया जेवणाची व्यवस्था लावून दिली. उज्जयनीला असतांना सुरू झालेला संग्रहणी रोग येथे पुनः उद्भवला. या रोगानें मला अगदीं बेजार करून सोडलें. शांशी शहरदेखील समग्र पाइण्यास सवड झाली नाहीं. झांशीहून निघून सरासरी १२ मार्चच्या सुमारास मी बाहहे-रीस पोंचलों. तेथें डॉ. लेले यांच्या वरीं उतरलों. दुसऱ्या दिवशीं डॉ. द्वारकानाथ शंकर वागळे यांना भेटावयास गेलों. प्रथमतः त्यांनी माझे आदरातिथ्य केलें नाहीं. परंतु मी मूळचा सारस्वत ब्राह्मण आहें, असे जेव्हां त्यांना समजलें, तेव्हां त्यांनी आपत्याच घरी येऊन राहण्यास आग्रह केला. एण त्यांच्या वरीं जागा नियमित असल्यामुळें व त्यांच्या षरची बायका-मंडळी उत्तर हिंदुस्तानांतील रिवाजाप्रमाणें पडदानशीन असल्यामुळे मला स्वतंत्र जागा भिळाली तर उत्तम असे मीं त्यांना सांगितलें. त्यांनी आपल्या वराशेजारींच एका सरदाराच्या बंगल्याच्या मागल्या बाजूची खोली मला देवविली. येथें मीं सहा महिने काढले.

ग्वाल्हेरीस आलों, तेव्हा माझी प्रकृति विषडलेलीच होती. हॉ. वागळे यांनी औषघो-पचार करून एका आठवड्यांतच मला गुण पाडला. तेव्हां 'माझा काशीस जाण्याचा बेत आहे ' असें मीं त्यांना सांगितलें. ते म्हणाले, "उन्हाळ्याचे दिवस आहेत, तुम्हाला फार त्रास होईल. उन्हाळा संपत्यावर मग जा." मला त्यांचे म्हणणें पटलें. म्वाल्हेरचा उन्हाळा म्हणजे विचित्रच. बारा वाजल्यावर घरांतून बाहेर पडण्याची सोय नाहीं. रात्रीं कथीं कथीं असा ऊन वारा वाहतो, कीं, सगळी रात्र अंग भाजल्यासारलें होऊन झोंप येत नाहीं। एकदा अशा उष्ण हवेच्या योगें मला सपादून ताप आला. दोन-तीन दिवस बिछान्यांत पडून रहावें लागलें. डॉ. वागळ्यांच्याच औषधानें ताप गेला, व पुनः पूर्व-रिथरीवर आलें.

विडी ओढण्याचे व्यमन अंगीं इतकें खिळलें होतें, की, तें सोडण्यामाठीं पुष्कळ खटपट केली, पण यहा आलें नाहीं. गुडगुडी गोव्याला असतांनाच सोडलीं होती. पण
तिच्याऐवर्जी विडीचें पान करीत असें. ग्वाब्हेरीस विड्या मिळत असत. पण डॉ. वागळे
सिगरेट पीत असत. हळूहळू धूम्रगनांनें व्यसन कमी करून मीं रोजच्या तीन सिगरेट
ओढण्यावर तें आणून ठेवलें होतें. पण या तीन मिगरेट मिळाल्या नाहींत, तर चैन
पडत नसे. डॉ. वागळेहि मधूनमधून हें व्यसन सोडण्याबद्दल मला उपदेश करीत असत.
पण मला कांहीं तें सोडतां आलें नाहीं. उन्हाळ्याच्या त्रासानें जेव्हां ताप आला, तेव्हां
माइया तोंडाची किंच बिलकूल पळाली; विडी नको कीं सिगरेट नको असें होऊन गेलें.
या व्यसनापासून मक्त होण्यास हीच संधि उत्तम आहे अशी माझी खात्री झाली, व
तोंडाम किंच आली तरी धूम्रपान करावयाचें नाहीं असा मीं निश्चय केला. दुमऱ्या
आठवड्यांत हा निश्चय डळमळतो कीं काय, असें वाटूं लागलें. पण आनंदाची गोष्ट ही,
कीं, माझा निश्चय ढामळला नाही. गेल्या बारा-तेरा वर्षीत मी विडीला किंवा सिगरेटला
शिवलों नाहीं असें नव्हें. सीलोनांत व ब्रह्मदेशांत असतांना कधीं कधीं मीं एखाददुसरी
सिगरेट किंवा चिरूट ओढला आहे. पण तंबाकूचें व्यसन कें ग्वाब्हेरीस असतांना सुटलें,
तें पुनः कांहीं जडलें नाहीं.

डॉ. वागळ्यांच्या घरीं जेवावयाचे व खोटींत जाऊन बसावयाचे एवढेंच काय तें जगबदारीचें काम ग्वाल्हेरीम असतांना माझ्या शिरावर होतें. पण असल्या रिकामपणाचा मला मुळापासून तिटकारा होता. काल्यसंग्रहांत छापलेटी मोरोपंतांचीं बहुनेक काल्यें मीं वाचलीं. डॉ. वागळे यांच्या भाच्यास शिकविण्यास एक ग्राजुएट शिक्षक येत असे. तो स्वत: संस्कृताचा अभ्यास करी. त्याजगसून किरातार्जुनीयाचे काही खोक समजावून येऊन ते मीं पाठ केले. ग्वाल्हेरच्या कालेजांत जाऊन तेथल्या शास्त्र्याला मला संस्कृत शिकनिण्याविषयीं मीं विनंती केली; पण त्यानें ती नाकारली. तथापि जें कांहीं स्वतः करतां येण्यासारखें होतें तें करण्यास मीं कमी केलें नाहीं.

#### माझे प्रयत्न आत्मतृप्तीसाठीं

मीं काशीस जाण्याचा प्रश्न काढावा, व डॉ. बागळ्यांनीं पुढें पाहतां येईल असे उत्तर द्यावें. शेवटीं एके दिवशीं ते म्हणाले, "हें पहा, मी तुम्हांला माझ्या धाकट्या भावा-प्रमाणें समजतों. तुम्हीं अशा प्रकारें देशाटन करून आग्लें आयुष्य फुकट घालविणें मला बिलकूल पसंत नाहीं. तुम्हांला मराठी चांगलें येतें; व येथें माझ्यासारख्यानें खटपट केली असतां आरंभीं पंचवीस-तीस रूपयांची नोकरी तुम्हांला सहज मिळूं शंकेल. आणखी तुम्ही ज्या अर्थी हुषाग व प्रामाणिक आहां, त्या अर्थी पांच सहा वर्षीच्या आंत दोनशें अडीचरीं स्वयांपर्यत तुमची बढती झाल्यावांचून राहणार नाहीं." केवळ मराठी येत

असलेल्या कित्येक गृहस्थांची अशी बढती झाल्याची त्यांनी कांहीं उदाहरणें सांगितली. पण त्यांच्या भाषणाचा एक प्रकारचा चमकार बाटण्यापलीकडे माझ्या मनावर दूसरा कांहीं परिणाम झाला नाहीं. जवळजवळ सहा महिने परिचय घडला असून डॉ. बागळ्यांनीं दरमहा २५ पासून २०० रूप्यांपर्यंत माझी किंमत टरवली याचें मला फार आइचर्य बाटलें ! मीं त्यांना सपष्ट सांगितलें, की, " माझे प्रयत्न पैसे मिळविण्यासाठीं नसून आत्मतृप्तीसाठीं आहेत. पैसे मिळविण्यासाठीं मीं गृहत्याग आणि देशत्याग केला नाहीं. " तथापि त्यांना कांही केल्या माझे म्हणणे पटेना. ते म्हणाले, " तुमचे जेवणखाण पाहिलें असतां तुम्ही कायमचेच रोगी दिसतां. येथें तुमची काळची घेणारा मी आहें. पण काशी-सारख्या क्षेत्राच्या ठिकाणीं तुमची काळजी कोण घेणार ? आतां तुम्हाला नोकरी मिळेल किंवा नाहीं याचीच जर शंका वाटत असेल, तर ती मिळेपर्यंत दरमहा तीस रूपये माझ्या पगार्गतृन तुम्हास मिळावे असा भी स्टांप कागदावर करार लिहन देतों. " त्यांच्या या औदार्याब्ह्ट मीं त्यांचे आभार मानले. मी म्हणालों, " तुमचा मी आभारी आहें. आज सहा महिने तुम्हीं मला खरोखरच भावाप्रमाणें बागविलें आहे: व आतांहि तेंच प्रेम व्यक्त होत आहे. पण तुमच्या घाकट्या भावाची जिज्ञासा तृत करणें हें तुमचें कर्तव्य नव्हे काय ? शिंदेशाईत एलादा कारकृत होऊन मीं मरावें हें तुम्हांला योग्य वाटतें काय ? तुम्ही जोंपर्येत येथें आहां तोपर्येत मला काग्कुनीची जागा मिळण्याला काय उद्योर लागणार १ पण आज संस्कृत शिकण्याची माझी उत्कट इच्छा दाबून टाकून येथें कारकुनी करीत बनण्यापासून काय फायदा आहे ? मला जर मदत करण्याची तुमची इच्छा असेल. तर ती शिक्षणासाठीं करा. दुसऱ्या कशासाठीं तुमची मदत मुखा नको आहे." माझें बोलणें त्यांना रुचलें नाहीं. मालप आडनांवाचे एक मराठे एहस्थ त्यांचे दोस्त होते. रयांजकडून माझे मन बळविण्याचा त्यांनी प्रयत्न केला. एग माझा बेत बदलगे कोणालाहि शक्य नव्हतें. शेवटीं नाखुर्पानेंच काशीस जाण्यास त्यांनी आपली सम्मति दिली. हस्तें-परहस्तें आपण शिक्षणासाठीं मदत करूं असें त्यांनी वचन दिलें. आणखी जर काशीस नीट व्यवस्था लागली नाहीं, तर म्वाल्हेरीस यावें असेंहि सांगृत ठेवलें.

बी. नारायणराव या नांवाचे तंजावरकडील राहणारे एक विद्यार्थी म्वाव्हेरीस या वेळीं बी. एल्. चा अभ्यास करीत असत. डॉ. वागळ्यांच्या वरीं ते वारंवार येत असल्यामुळें त्यांचा माझा वराच परिचय झाला होता. हे जरा उतावीळ होते; पण फारच सरळ स्वभावाचे असल्याकारणानें माझें त्यांचें लवकरच सख्य झालें. मी काशीस गेल्यावर दरमहा तीन रूपये माझ्या खर्चासाठीं पाठवीत जाईन असें सांगृत त्यांनीं मला आगाऊच तीन रूपये दिले. डॉ. वागळ्यांनी खर्चासाठीं २० रूपये दिले. व त्यांचे मित्र श्रीयुत मालप यांनीं एक स्वया दिला. याशिवाय डॉ. वागळे यांनीं यंडीसाठीं मला एक मक्कम कोट दिला. त्याचा मला दोन हिंवाळे फारच चांगला उपयोग झाला. काशीस संन्याशासारखे राहणें शक्य नव्हतें. कारण म्वाल्हेरच्या शास्त्रीबुवांनीं क्सें शिकविण्याचें नाकारलें तसें काशीचे शास्त्रीहि नाकारतील, ही भीति होती. तेव्हां बी. नारायणराव यांच्या मसलतीनें पुनः

यज्ञोपनीत घारण करून ब्राह्मण बनावें असें ठरलें. पण रेंडीची नाट काय ? पुण्याचा आणि रेंडीचा संबंध बरोबरच तुटला होता ! परंतु नारायणरावांनीं हाहि प्रश्न सोडिवला. माझ्या डोक्यावर इंच दीड इंच केश वाढलेच होते. जातांना प्रयागास उतरून क्षीर करावें, व त्या वेळीं रोंडीपुरते डोक्याच्या मध्यावर थोडे केश राख्नून ठेवावे असें ठरलें. नारायण रावांनीं दोन-तीन जानवीं आणून स्टेशनावर जाण्यास निषालों त्या वेळीं माझ्या स्वाधीन केलीं ते स्वतःहि मला पोंचवावयाला स्टेशनावर आले होते. डॉ. वागळे यांनीं आपला टांगा दिला होता. घरांतून निषालों तोंच घोडा विचकला. दुसरा एखादा असता, तर अपशकुन झाला म्हणून माघारें फिरला असता. मी तर मुळींच घागरलों नाहीं. सुदैवानें नारायणराविह शकुनावर विश्वास ठेवणारे नव्हते. पुढें घोडा शांत होऊन आम्हीं सुख-रूपणें म्वाब्हेर स्टेशनावर आलें. येथें बी. नारायणराव व दुसरे एक-दोन गृहस्थ यांचा निरोप घेऊन मी गाडींत बसलों. या दिवशीं सप्टेंबर (१९००) महिन्याची १७ तारीख असावी अशी आठवण आहे.

ሪ

## काशीयात्रा

उच्चान्हेरीहून निषालों तों दुसऱ्या दिवशीं प्रयागाला येऊन पोहोंचलों. तेथे दाक्षिणात्य पुरोहिताकडे उतरलों. हे भटजी चांगल्या स्वभावाचे होते. त्यांनीं सर्व तीर्थयात्रा सक्वा रुपयांते आटपण्याचें कब्ल केलें. मुख्य विधि क्षीराचा होता. दुसऱ्या दिवशीं भटजीं-बरोक्य मी संगमावर गेलों. भटजींनीं न्हाव्याची गांठ धालून मला क्षीर करावयास सांगितलें. सहा महिने ग्वाव्हेरीस राहिल्यासुळें मला थोडीशी हिंदुस्थानी भाषा बोलतां येत होती. न्हाव्याला मीं या भाषेत डोक्याच्या मध्यभागीं सुमारें चार पांच इंच व्यासाची शेंडी ठेवण्याबहुल बजावून सांगितलें. परंतु शेंडीला हिंदी भाषेत निराळेंच नांव असल्यामुळें त्याला माझ्या बोलण्याचा अर्थ समजला नाहीं. त्यानें आपल्या स्वदेशी वस्तऱ्यानें डोक्याच्या मध्यभागापासून एक दोन पाट काढलेच. इतक्यांत मला शंका आल्यामुळें त्याला पुनः विचारलें. तेव्हां तो म्हणाला, "बस ठीक है!" पण त्याच्या या कृत्यामुळें शेंडी ठेवणें बहुतेक अशक्य झालें. शेवटीं सरासरी अर्घा इंच व्यासाची, आणि तीहि तंतोतंत मध्याला नव्हे, अशी शेंडी ठेवून या कुशल नापितानें आपलें काम पुरें केलें!

िंड वर्गेरे क्षेत्रकृत्यांच्या भानगडींत मी मुळींच पडलों नाहीं. भटजीला मब्बा रूपया दिल्यामुळें सर्व गोष्टी परस्पर त्यांनींच पाइन घेतल्या

ता. २० सप्टेंबर १९०० रोज़ीं दुपारच्या गाडीनें प्रयागाहृन ( अलाहाबादहून ) निघून रात्रीं सांडेदहा वाजतां काशी स्टेशनावर पोंचलों. कोणी एक सम्वारामभट नांबाचे कोंकणस्थ ब्राह्मण उतरस्यादरोवर मला म्हणाले, की, "आपत्या येथे चला, मी आपली सर्व कांहीं सोय छात्रन देतों. " इतक्यांत दुमरे एक कृष्णवर्ण किंचित टेंगणे असे सखारामभटजी तेथे आले. ते म्हणाले, "तुमचे वाडवडील येथे आले तेव्हां आमच्या घरीं उतरले होते. आतां तम्ही या भामस्याच्या नादीं काय म्हणून लागतां ? " तेव्हां या काळ्या आणि पूर्वीच्या गोऱ्या सलारामभटांची जी तोंडातोंडी झार्छा, ती कांही पुसण्याची सोय नाहीं. दोघांचीहि समजूत घाठण्याचा मीं प्रयत्न केला. मी म्हणालीं, "भांडतां कशाला ? आमच्या पूर्वजांचा लेख ज्याच्याकडे असेल तो त्याने आणून दालवावा. म्हणजे उद्यां मी त्याच्याकडेस जाईन. सध्या ज्या अर्थी (गोरे) सखारामभटजी मला प्रथमतः भेटले, तेव्हां भी त्यांच्याच येथं उतरतों. " एवढें बोलणें झाल्यावर गोऱ्या सखारामभटजींबरोबर मी स्टेशनाच्या बाहेर पडलों. तेव्हां काळे सखारामभटजी मोठ्यानें ओरडन म्हणाले. " जा जा त्याच्याच बरोबर जा. हा भामटा तमच्याजवळचें सर्व कांहीं काइन घेऊन तुमचा खून करील, संभाळा!!" मी म्हणाली, "माझ्याजवळ काइन घेण्यासारखें कांहीं नाहीं; आणि माझा खून होईल याची मला मुळींच भीति नाहीं." त्या रात्रीं स्टेशनाजवळच एका लहानशा खोलींत मी व गोरे सखारामभटनी निजलीं. आणखीहि दोन-तीन मंडळी तेथें होती. परंतु माझ्या मनांत खुनाची शंकादेखील आली नाहीं. मला गाढ झोंप लागली.

दुसन्या दिवशीं पहांदेस सखारामभटजीनें मला उठिवलें; व आग्ही दोघे एका एक्क्यांत (धोड्याच्या टांग्यांत) बसून त्यांच्या घरीं गेलों. भटजीनें घरीं एक अंगवस्त्र बाळिगिलें होतें. बाई शूद्र जातीची असावी. ही बाई व तिचीं दोन-तीन मुलें या सर्वाचा संभाळ भटजीलाच करावा लागे; म्हणजे त्यांना स्वयंपाक करून जेवावयाला देखील घालांवें लागत असे. एक्क्याचे पैसे भटजींनीं आपत्या पदरचे दिले. बाईनें दार उघडत्यावर भटजींनीं माडीकरची एक खोली मला उत्तरण्यासाठीं दिली. हात, पाय, तोंड धुऊन मोकळा झालों. इतक्यांत भटजींची स्वारी एक यादी घेठन आली. त्यांनीं पंचक्रोशीच्या यात्रेपासून चारपांच रुपये खर्चांच्या श्राद्धापर्येत सर्व प्रकारच्या यात्रांचा तपशील मला सांगितला. मी म्हणालों, "हीं इत्यें करण्याची मला चाई नाहीं. वर्ष दोन वर्षे मी येथे राहण्यासाठीं आलों आहें. तेव्हां सबडीप्रमाणें वाटेल तें कृत्य करतां येण्यासारखें आहे. सध्यां मला एक गुरू पाइन त्याच्याशीं अध्ययनाला सुख्वात केली पाहिजे; व जेवणाची व्यवस्था कशी जुलेल तें पाहिलें पाहिजे." मजपासून कांहीं लभ्यांश होण्याची आशा नाडीं अशी सवारामभटजींची खात्री झाल्यावर ते मला म्हणाले, "तुम्ही होण्याची आहां त्या अर्थी तुम्हाला येथील होणव्यांच्या मठांत आश्रय मिळाला पाहिजे."

काशीस सारस्वतांचे तीन मठ आहेत. परंतु भटजींना दुर्गाषाटावरील मठाचीच माहिती असल्यामुळे त्यांनी त्याच मठांत जाण्यास मला सांगितलें.

## अन्नछत्राचा शोध

जेवण झाल्यावर मी तिकडे जाण्यास निघालों. थोडा थोडा पाऊस पडत होता. दुर्गा-घाटाची चौकशी करीत चाललों असतां एक अन्नळ्ञांत जेवणारा ब्राह्मण सांपडला. तो म्हणाला, "मी तिकडेच चाललों आहें, तुम्ही मजबरोनर चला." तो मला अर्यंत अरंद गर्ल्लीत्न (काशींत अशा गल्ल्या पुष्कळच आहेत) घेऊन जाऊं लागला, तेव्हां माझ्या मनांत अशी शंका आली, की, हा मला खनाडण्यासाठीं कोठें तरी आडरस्त्यानें नेत नसेल ना! कांहीं कांहीं ठिकाणीं तर नुसता अंधार होता. जणूं काय आम्ही एखाद्या खाणींत्नच चाललों आहों! मजपाशीं आण्या दोन आण्यांचे पैसे होते, बाकी सर्व सखारामभटजींच्या धरीं पाकिटांत होते. या गोष्टीची आठवण झाल्यावर 'डर तो पिछे रहा 'या म्हणीप्रमाणें माझ्या भीतीचें निरसन झालें. मला अन्नळ्जवासी भटानें कोठें जरी नेलें तरी मजपास्त त्याला कांहीं एक मिळण्यासारखें नाहीं असा विचार मनामध्यें आणून मी त्याच्याबरोबर मुकाट्यानें चालूं लागलों. शेवटीं दुर्गाघाटाजवळ आल्यावर त्यानें शेणव्याच्या मठाची खूण सांगून तो दुस-या बाजून वळला.

रोणत्यांच्या मठांत या वेळीं श्रीयुत गोविंदराव पालेकर या नांवाचे एक वयोगृद्ध गृहस्थ राहत असत. यांचे चिरंजीव श्रीयुत वामन गोविंद पालेकर (बेळगांवचे एक प्रसिद्ध वकील) यांचे नांव मला ऐकून माहीत होतें. वामनराव निवर्तत्यामुळें कांहीं वरगुती कामासंबंधानें गोविंदरावांस काशीच्या कोशीत एक खेप पडली. चालत जाणें शक्यच नव्हतें, म्हणून डोलींत बस्त ते कोशीत गेले. पण येतांना पाऊस लागत्यामुळें धरी येऊन ते आजारी पडले. त्यांना अतिसाराचा उपद्रव झाला. मी जेव्हां मठांत गेलों तेव्हां ते बरेच आजारी होते. तथापि माहयाशीं ते मोठ्या प्रेमानें बोलले. आपत्याच खोलींत राहण्यास त्यांनीं मला आग्रह केला. अत्यंत चिंचोळ्या गर्लीत्न या ठिकाणीं आल्यावर मला एक प्रकारचें समाधान वाटलें. शेणव्यांचा मठ अगरीं गंगेच्या कांठीं असल्यामुळें गोविंदरावांच्या खोलींत्न गंगेचें पात्र व आसपासचा रमणीय प्रदेश स्पष्ट दिसत असे. या देखाव्याच्या अवलोकनानें व गोविंदरावांच्या उत्तेजनकारक शब्दांनीं माझें मन प्रफुल्लित झालें यांत नवल नाहीं.

त्याच दिवशीं संध्याकाळीं सखारामभटजींच्या वरून मी माझें सामान घेऊन शेणव्यांच्या मठांत गेलों. काशीबाई नांवाची कोचीनकडील सारखत जातीची एक वृद्ध विधवा याच मठांत राहत असे. ती गोविंदरावांना स्वयंपाक करून घालीत असे. दुसऱ्या दिवशीं गोविंदरावांनी आपल्या पदरचें सामान देऊन माझ्या जेवणाची व्यवस्था करविली. आजारी असल्यामुळें त्यांनीं लंघन केलें. काशीबाईना माझ्या अध्या इंच व्यासाच्या आणि एक इंच लांबीच्या शिंडीकडे पाहून मोठें आश्चर्य वाटलें! गोविंदरावांकडे तिनें याबहल तकारसुद्धां नेली असावी

अशी मला शंका येते. पण गोविंदरावांना अलीकडील सुधारकी चाळे ठाऊक असल्यामुळें त्यांनीं बाईचें समाधान केलें असावें. "तरण आहे, देखादेखीनें शेंडी काढून वाढविलें असतील केंस ? त्यांत काय झालें ? तेवढ्यानें कांहीं तो अब्राह्मण ठरत नाहीं. अलीकडे पुष्कळ लोक केंस वाढवितात. तो बेळगांवकडच्या कित्येक सारस्वतांच्या ओळखी सांगतो, त्या अर्थी सारस्वतच असावा, "अशा प्रकारें त्यांनीं बाईची समजूत बालण्याचा प्रयत्न केला असावा. पण तिचें कांहीं पूर्ण समाधान झालें नाहीं. तिनें माहें पान बाहेरच मांडावें, व मला आपल्या भांढ्यांना शिवूं देऊं नये. त्यांतल्या त्यांत संतोधाची गोष्ट ही, कीं, माह्या जानव्याबद्दल तिला शंका आली नाहीं, कारण तें अगदीं नवें होतें!

रोणव्यांच्या मठाजवळच एक पाण्याचा नळ होता. पण नळाचें पाणी पिणें धर्मबाह्य कृत्यांत गणें गेलें असत्यामुळें गोविंदरावांच्या धरीं गंगेचें पाणी पिण्यांत येत असे. या पाण्याचा प्रताप पहिल्याच दिवशीं माझ्या अनुभवास आला! सारी रात्र निद्रामंग होकन पांच-दहा खेपा शौचास जावें लागलें. दुसन्या दिवसापासून गंगेवरून स्नान करून येतांना तांच्या रिकामाच आणावा, व नळाच्या आसपास कोणी ब्राह्मण दिसत नसला म्हणजे तो मरून ध्यावा, असा क्रम मीं चालविला. बाईला मी नळाचें पाणी पितों हें वर्तमान समजलें, म्हणजे जेवण मिळण्याची मारामार पडावयाची! तेव्हां ही गोष्ट समजूं नये म्हणून मला विशेष काळजी ध्यावी लगाली. गोविंदरावांच्या सल्ल्यानें काशीवास कसा करावयाचा हें मीं ठरविलें. अञ्चल्यांत मोजन मिळण्याचा संमव आहे; पण त्याला खाल्हेरहून एका बड्या अधिकाच्याचें पत्र आणावें लगेल, असें ते म्हणाले. वे. शा. सं. गंगाधरशास्त्री तेलंग यांजगशीं अध्ययन करावें अशीहि त्यांनीं सूचना केली. त्यांच्या सल्ल्याप्रमाणें वागून काशीवास कसा काय बहून आला हें या प्रकरणांत सांगितलें तर कारच विस्तार होईल, म्हणून वाचकांची सध्या येथेंच रजा घेतों.

९

## काशीवास

काशीमध्ये लहानमोठीं पुष्कळ अन्नछत्रें आहेत. त्यांत मुक्तद्वार अशीं दोनच आहेत. एक मद्रासकडील व्यापाऱ्यांनीं स्थापन केलेलें, व दुसरें श्रीमंत महाराज जयाजीराव शिंदे यांनीं स्थापन केलेलें. श्रीमंत जयाजीराव शिंदे काशीस गेले त्या वेळीं त्यांच्या मनातृन काशीनिवासी प्रत्येक कुटुंबवरसल ब्राह्मणास शंभर रुपये दक्षिणा द्यावी असे होतें. पण काशींतील पंडितांस ही गोष्टरचली नाहीं. एखाद्या दश्यंथी वैदिकास किंवा पर्शास्त्री पंडितास व एखाद्या निरक्षर ब्राह्मणास सारखीच दक्षिणा मिळणें पंडितमंडळींस पसंत नव्हतें. तेव्हां श्रीमंत जयाजीराव रागावृन म्हणाले, कीं, "ही गोष्ट सर्वसंमत नसेल तर, दक्षिणेसाठीं निराळे काढलेले हे सहा लक्ष रुपये आग्ही गंगेंत जुडवृन टाकतों!" या प्रसंगीं कांहीं विचारी गहस्थानीं मध्यस्थी करून श्रीमंत जयाजीरावांना अशी सल्ला दिली, कीं, हे स्पये गंगेत न जुडवितां याच खर्चानें येथे एक छत्र स्थापावें. श्रीमंत जयाजीरावांनीं ही गोष्ट कब्ल करून पेशव्यांनी बांधलेलें बालाजीचें मंदिर इंग्रजसरकारच्या ताब्यातृन आपत्या ताब्यांत घेतलें, व तेथे हें अन्तछत्र सुरू केलें. याला सध्या 'बालाजीचें अन्तछत्र' म्हणतात.

बाटाजीच्या अन्नछत्रांत सारस्वतांना घेतात, पण त्यांस वरिष्ठ अधिकाऱ्यांची परवानगी घ्यावी लागते. आणि त्यांतिह ही परवानगी मिळाली तरी सारस्वतांना दुसऱ्या पंक्तीच्या वेळीं जेवूं बालतात. दुसरा इलाज नसत्यामुळें याच अन्नछत्रांत जाण मला भाग होतें. म्हणून गोविंदराव पालेकरांनीं मला ग्वाव्हेरीहून येथील अधिकाऱ्याला पत्रें आणून येथैच जेवणाची व्यवस्था करण्याबद्दल सांगितलें. डॉ. वागळे यांस यासंबंधानें लिहिलें. परंतु त्यांनीं स्वतः कांहींच न लिहितां श्रीयुत मालप यांजकडून पत्र लिहिवलें. मालपांचे म्हणणें असें होतें, कीं, बालाजीच्या अन्नछत्रांत जाण्याचें कारण नाहीं; डॉ. वागळे हे रावराजे रघुनाथराव राजवाडे यांस सांगून त्यांच्या अन्नछत्रांत माझी सोय करणार आहेत. रावराजे रघुनाथराव यांचे वडील दिनकरराव यांनी ब्रह्मचाटावर कोठेंसें एक पंधरा ब्राह्मणांचें छत्र ठेविलें आहे. तेथें माझी व्यवस्था झाली असती, तर माझे पुष्कळ हाल वांचले असते. पण डॉ. वागळ्यांचा स्वभाव पडला मिडस्त; त्यांनीं रावराजे यांस विचारलें नाहींच, पण त्यांच्या एका चिठीनें बालाजीच्या अन्नछत्रांत साय झाली असती, ती देखील त्यांनीं केली नाहीं. मी इकडे डॉ. वागळ्यांच्या पत्राचे क्यर्थ वाट पाहत राहिलों.

#### संस्कृत शिक्षणाची सोय

विद्याभ्यासाची सोय सहज लागण्यासारखी होती. कार्डामध्यें कोणत्याहि पंडिताजवळ गेल्यास तो कांहीं एक न घेतां फुकट शिकवितो. पण " घालावी ती खरी । गांठी धुरेसवें बरी ।।" या तुकोगंच्या उत्तयनुरूप सुप्रसिद्ध पंडित वे. शा. सं. गंगाधरशास्त्री यांजपाशींच अध्ययन करण्याचा मीं निश्चय केला. गोविदरगवांनाहि ही गोष्ट रुचली. एके दिवशी दुपारीं मी गंगाधरशास्त्री यांच्या घगचा शोध करीत निषालों. फिरत फिरत त्यांच्या घगजवळ पोंचलों. जमिंबडीच्या सरहार घगण्यां गील बाबामाहेच या नांवानें प्रमिद्ध असलेले एक एहस्य कार्शात जवळ जवळ एक तप राहत होने. ते गंगाधरशास्त्रयांजवळ शास्त्राध्ययन करीत असत. त्या दिवशीं मीमांमाशास्त्राचा पठ ऐकृन गुरुगृहांतृन ते नुकतेच आपल्या घरीं जाण्यास निषाले होतं. त्यांची व माझी रस्त्यांत गांठ पडली. "गंगाधर-

शास्त्र्यांचे वर या बाजूस आहे काय ? " असा मीं स्यांना प्रश्न केल्यांवर ते म्हणाले, " त्यांचे वर तमहास कशास हवें ? "

" मला संस्कृत भाषेचें अध्ययन करावयाचें आहे. "

" तुमचें अध्ययन कोठपर्यंत झालें आहे ? "

" मठा रघूचे एक दोन सर्ग येतात, यापठीकडे कांहीं नाहीं. आतां कौमुदीस आरंभ करणार आहें."

हें ऐकून बाबासाहेब आश्चर्यचिकत मुद्रेनें म्हणाले, "या वयांत तुम्ही शास्त्र शिक्तन काय करणार में मला वाटतें तुमनें वय जवळ जवळ पंचवीस वर्षो असेल. आतां कीमुदीस तुम्ही आरंभ कारणार, आणि त्याचा तुम्हांला उपयोग काय होणार १ त्याऐवर्जी तुम्ही रेल्वेमध्ये किंवा इतर ठिकाणीं नोकरी धराल, तर त्याचा तुम्हास विशेष उपयोग होईल. या अध्ययनाच्या नादीं तुम्ही व्यर्थ लागूं नका. मला याचा अनुभव आहे, म्हणून तुम्हांस मी सल्ला देत आहें. साधारणपणे एखाद्या शास्त्राचे ज्ञान व्हायला किती वर्षे लागतात, हें तरी तुम्हांस ठाऊक आहे काय १ "

" किती वर्षे लागतील बरें १"

" अहो, केवळ एका शास्त्राच्या अध्ययनाला बारा वर्षे पाहिजेत. बारा वर्षे ! बारा वर्षे तुम्ही येथे राहण्यास तयार आहां काय ? "

" अहो, बारा वर्षे म्हणजे कांहीं जास्त नाहींत; वीस-पंचवीस वर्षे लागली तरी इरकत नाही, पण संस्कृत भाषेचे ज्ञान अवस्थमेव संपादावें, असा माझा विचार आहे."

बाबासाहेबांचा अचंबा दुणावत्यासारखा दिसला. ते म्हणाले, " काय म्हणतां ? वीस वर्षे ? अहो, वीस वर्षोनीं तुमच्या अध्ययनाचा तुम्हांस काय उपयोग होणार आहे ? "

मी हंसत हंसत म्हणालों, "हें पहा, तुम्ही हिंदु आहांत. त्या अर्थी तुमचा पुनर्जन्मा-वर विश्वास असेलच. कां, तुम्ही पुनर्जन्म मानतां कीं नाहीं १"

" वा: ! पुनर्जन्म मानतों यांत काय शंका ! पण त्याचा येथें काय संबंध ?"

"अहो, मी जा येवढी मेहनत करणार आहें, ती या जन्मीं पळ मिळावें म्हणून नव्हें. या श्रमांचें पळ मला पुढील जन्मीं मिळेल. पुढत्या जन्मीं शास्त्राभ्यास सुलभ होईल. कां, तुम्हाला नाहीं का असें वाटत ?"

बाबासाहेब नुसते थक्क होऊन गेले. ते म्हणाले, "अशी तुमची श्रद्धा आहे, तर जा; करा प्रथमन तें जवळ दिसतें तेंच गंगाधरशास्त्र्यांचें घर." असें सांगृत ते निघृत गेले.

कांहीं भरें ओलांडून पुढें गेल्यावर एका खिडकींत (काशींतील भरांच्या खिडक्या पुण्यांतील जुन्या चालीच्या घरांप्रमाणें जिमनीबरोबर असतात.) तक्क्याला टेंकून बसलेले एक ग्रहस्थ आढळले. त्यांच्या यज्ञोपवीतावरून ते ब्राह्मण असावे असें अनुमान सहजवकरतां आलें. पण त्यांचा तो टेंगणा बांधा व कृष्णवर्ण चेहरा पाहून ते तेलंगणाकडील असावे असें वाटलें. पुनः त्यांचा तो मळकट शहापुरी पंचा, व लोडाशीं टेंकून बसणें यांचा संबंध मला लावतां येईना. हे मटजी गरीब म्हणावे तर लोडाशीं टेंकून बसलेलें!

बरें श्रीमंत म्हणावे, तर असला मळकट पंचा त्यांनीं कां परिधान केला असावा ? कांहीं असो; गंगाधरशास्त्र्यांचें घर विचारण्याला मला काय अडचण ? त्या भटजींना मराठी येत असलें तर उत्तर देतील; नसलें तर पुढल्या घरीं चौकशी करतां येईल, असा विचार करून मी म्हणालों, "काय हो गंगाधरशास्त्री तेलंग यांचें घर तुम्हांस माहीत आहे काय ?"

" तुम्हाला त्यांच्याशीं काय काम आहे ? "

" मटा त्यांना भेटायचें आहे. "

" तर मग आंत या, " असें ते म्हणाले.

आंत जाऊन पाइतों, तों केंस पांडरे झालेले कांहीं शिष्य आपापल्या पोध्या सोडून यांच्यासमोर बसलेले ! तेव्हां हेच गंगाधरशास्त्री अशी जवळजवळ माझी खात्रीच झाली. त्यांना नमस्कार करून मी एका बाजूस बसलों.

ते म्हणाले, " तुमचें काय काम आहे ?"

" मला शास्त्र शिकायचें आहे, म्हणून आपणापाशीं आलें आहें."

" पण तुम्हांस कोणतें शास्त्र शिकायचें आहे १ न्याय कीं व्याकरण १ "

" विशेषतः मला न्यायशास्त्र शिकायचें; वण प्रथमतः व्याकरणिह मी जाणूं इन्छितों. "

" तुम्हाला न्याय शिकायचा असल्यास मी एका उत्तम पंडिताची गांठ घालून देतों. मी स्वतः वैयाकरण असल्यामुळे न्यायशास्त्राचे ज्ञान मला हवें तेवढें नाहीं."

" आपणाला जेवढें येत असेल, तेवढें माझ्यासाठीं पुष्टळ झालें; कारण मी केवळ संस्कृत रूपावली शिकणारा विद्यार्थी आहे."

"तुम्ही पुनः एकवार मला येऊन भेटा, म्हणजे तुमच्या अध्ययनाचा विचार करूं. सध्यां तुम्ही आपत्या जेवणालाणाची व्यवस्था कशी काय लागते हें पहा."

एवर्ढे सांगून त्यांनी मला निरोप दिला. याच प्रसंगी त्यांचे ज्येष्ठ चिरंजीव धुंडिराज-शास्त्री यांचा व माझा परिचय झाला.

जेवणाची व्यवस्था कशी लागेल या विवंचनेंत पडलों. डॉ. नागळे यांना पुनः एकवार पत्र लिहिलें, व उत्तराची वाट पाहात बसलों. इतक्यांत गोविंदराव पालेकरांचा आजार विकोपाम जात चालला. त्यांच्या इच्छेप्रमाणे त्यांच्या नातवास तार केली. तीन-चार दिवसांच्या आंत त्यांचे नात्, पराडकर आडनांवाच्या एका सोबती विद्यार्थ्यासहवर्तमान काशीस येऊन दाखल झाले. ते आल्यावर दुसऱ्या की तिसऱ्या दिवशीं गोविंदरावांनीं इहलोक सोडला. त्यांच्या स्मशानयात्रेस मला जावें लागलें. त्यानिमित्त अवेली जेवण, नदीवर स्नान इत्यादि अपध्याच्या योगें मला लगेच सपाटून ताप मरला. शेवटीं पराडकरां-कडून एक डोली करवून मी काशीच्या हॉस्पिटलांत जाऊन पडलों.

## नमुनेदार हॉस्पिटल

या प्रांतांतील हॉस्पिटलें म्हणजे फारच नमुनेदार असतात! माझ्या बिछान्याला किती तरी खांचलळगे प्डले होते! तसेंच माझ्या रोजारच्या बिछान्यावर एक परम्यानें ग्रासलेला तस्ण अर्थवट नम्न स्थितींत पडला होता. हा सगळा देखावा पाहून मला या हॉस्पिटलचा अत्यंत कंटाळा आला. पण करणार काय ? चार दिवस येथेच पडून राहणें भाग होतें. त्यांतल्यात्यांत समाधानाची गोष्ट ही, की, धुंडिराजशास्त्री व पराडकर हे दिवसांतृन एखादे वेळी येऊन माझा समाचार घेत असत. जेवणाची व्यवस्था तर पुसूंच नका ! साबूदाण्याची खीर असे; तींत साखरेऐवजी गूळच घालीत; व ती देखील एका वाटीपेक्षां अधिक कोणाच्याच वांट्यास येत नसे. भात आणि वरण मिळे, पण तांदूळ वाईट असल्यामुळें भात चांगला होत नसे. पुण्यांतील सासून हॉस्पिटलांचील रोग्यांची व्यवस्था मी एकदां पाहिली होती. तींत आणि काशीच्या हॉस्पिटलाच्या व्यवस्थीत जमीन-अस्मानाचा फरक ! असो. चार दिवस या हॉस्पिटलाचा अनुभव घेऊन तेथील डॉक्टरचा निरोप घेऊन मी पुनः दुर्गावाटावरील शेणव्यांच्या मठांत आलों.

गोविंदराव पालेकरांचे नात्, पराडकर वगैरे मंडळींस माझ्या येण्यांने आनंद झाला. या वेळीं या मठाची व्यवस्था कोणी चिंदंबर गोडचीले नांवाच्या कोंकणस्थ ब्राह्मणापाशीं होती. गोविंदराव जिवंत होते तोंपर्येत हे भठजी त्यांच्या वाऱ्याला देखील डमे राहत नसत. गोविंदराव मला सांगत, "संभाळा हो, चिंदंबर मोठा चोर आहे. तो तुमचे सामानसुमान चोरील." पण गोविंदराव वारत्यानंतर चिंदंबरानें भली मोठी यादी तयार करून त्यांच्यावर शेंदोनशें स्पर्य बाकी काढली, व दुसरे एक पद्मातिशास्त्री तेथें होते त्यांच्यामार्फत गोविंदरावांच्या नातवास तगादा लावला. मी हॉस्पिटलांतून परत आल्यावर दुसऱ्याच दिवशीं पुनः चिंदंबराच्या तर्फें पद्मपतिशास्त्र्यानें बोलणें काढलें. चिंदंबर तेथें होता. गोविंदरावांच्या नातवानें सर्व हकीगत मला समजावून सांगितली. तेव्हां मी चिंदंबराला म्हणालों, "काय हो, गोविंदरावांनीं इतकी रकम देणें आहे असे तुम्ही म्हणतां, पण ते जीवंत असतांना एकदां देखील तुम्हीं ही गोष्ट काढली नाहीं. इतकेंच नव्हे तर त्यांची तुम्हीं नुसती मेट देखील वेतली नाहीं!" चिंदंबर मनांतत्या मनांत चपापला, व "आम्हीं खोटी यादी केली की काय!" असे म्हणत आपलें दस्तर गुंडाळून चालता झाला. पुनः त्यानें गोविंदरावांच्या नातवाशीं हा प्रश्न काढला नाहीं. माझा मात्र त्याला अत्यंत राग आला.

गोविंदरावांचे सर्व औरवेंदेहिक क्रियाकमें आटपून त्यांचे नातु (श्रीयुत मोरेश्वर वामन पालेकर) व पराडकर पुनः खदेशीं चालते झाले. येथें माइया जेवणाची सोय अद्यापि झाली नव्हती. आतां डॉ. वागळ्यांच्या पत्राची वाट पाहात बसण्यांत अर्थ नाहीं, याविषयीं माइया मनाची खात्री झाली. एके दिवशीं मी 'बालाजीच्या छत्रा'च्या अधिकाऱ्यांस जाऊन मेटलों. " मी सारस्वत ऊर्फ होणवी आहें. तथापि विद्यार्थी असल्यामुळें तुमच्या अन्न-छत्रांत मला जेवावयास मिळालें तर माझा विद्याभ्यास सुरळीत चालेल," असें मीं त्यांना सांगितलें. ते म्हणाले, " तुमचें नांव काय रे" माझें नांव सांगितल्यावर ते पुनः म्हणाले, " अहो, आज दहा बारा दिवस तुमची मी वाट पाहत आहें. ग्वाल्हेरीहून तुमच्यासंबंधानें मला लिहून आलें आहे. पण तुमचा पत्ता मला माहीत नसल्यामुळें तुम्हांला मीं कोर्टें शोधावें रे असो. उद्यां दुपारीं तुम्ही छत्रांत या, म्हणाले मी तेथील व्यवस्थापकास तुमन्था-

बद्दल सांगृत ठेवतों. मात्र तुम्हांला दुसऱ्या पंक्तीस जेवावयास घालतील, त्याला माझा नाइलाज आहे. शेणवी वगैरे जातींच्या लोकांना दुसऱ्या पंक्तीस वाढण्याची येथील विह्वाट आहे. ''

दुसऱ्या दिवशीं त्या वरिष्ठ अधिकाऱ्यानें माझी सर्वं व्यवस्था लावृत दिली. तेव्हां-पास्त 'बालाजीच्या छत्रां 'त दुसऱ्या पंकीला मला जेवण मिळूं लागलें. पण ग्वाव्हेरीहून पत्र पाठिविणारा मनुष्य कोण असावा याचा अंदाज करतां येईना. शेवटीं श्रीयुत मालप यांच्या एका पत्रावरून सर्व समन्त आलें. सध्यांच्या ग्वाव्हेरच्या महाराजांचे मेहुणे सरदार शितोळे यांच्याच येथें मालप राहत असत. त्यांनीं माझी अडचण लक्षांत आणून परस्पर सरदार शितोळे यांच्या कारमाऱ्याकडून एक चिठी वर सांगितलेख्या छत्राच्या अधिकाऱ्यास पाठिविली; व तिच्या योगें छत्राधिकाऱ्यांने माझा येवढा सन्मान केला. सरदार शितोळे यांचे कारमारी ग्हणजे कोणी मोठे माणूम होते असें नाहीं. त्यांचा पगार अवघा तीस कीं चाळीस रुपये होता. एण छत्राधिकाऱ्यांच्या हष्टीनें त्यांची योग्यता कार मोठी होती. काहीं असो; जेवणाची व्यवस्था लागल्यामुळें मला एक प्रकारचें समाधान झालें.

## अन्नछत्रांतील अनुभव

या छत्रांत दुस-या पंक्तीस जेवणारी पांच-सात मंडळी होती, व छत्राधिका-यांना त्यांची पहिल्या पंक्तीला सहज सोय करता आली असती. पण तसें केलें असतां दक्षिणी ब्राह्म-णांचा उगमर्द होईल या भीतीनें दक्षिणी ब्राह्मणांचा उगमर्द होईल या भीतीनें दक्षिणी ब्राह्मणांचा उगमर्द होईल या भीतीनें दक्षिणी ब्राह्मणांची संस्था जास्त असे, त्या दिवशीं दुस-या पंक्तीस आमचें वरण गंगाजलमय होत असे; जणूं काय गंगेचा प्रवाहच त्यावरून वाहवला असावा! माजी बहुधा दुस-या पंक्तीस नसावयाचीच! पण माजीच्या ऐवजीं कधीं कधीं पिठलें मिळे. काशीमध्यं ज्या तांदुळांस गिन्हाईक नसे, ते आमच्या अन्नछत्रांत खप्त असत! आमच्या छत्रांतील पोळ्या मात्र चांगल्या असत. आणि त्या कितीहि वाढण्यास वाढणारांची कुरकूर नसे. त्य मात्र एकच पळी मिळे. मधूनमधून ताकाची कढी करीत असत. दुसरी पंगत कथीं बारा वाजता बसे तर कथीं चार वाजता बसे. ब्राह्मण बेताचे असल्यामुळें स्वयंपाक शिल्लक राहिला तर आम्हांस बारा-एकच्या दरम्थान जेवण मिळे. पण तेच ब्राह्मण जास्त झाले म्हणजे नवा मात व पोळ्या होईपर्येत आम्हांस तीन तास तप करीत बसावें लागे. मी कीमुदी, भगवद्गीता, किंवा दुसरें एखादें पुस्तक बरोबर वेऊन जात असें, व पानावर मात पडेपर्यंत तें वाचीत बसत असें.

माझ्या काशीवासाला दोन-तीन महिने झाले नाहींत तोंच नीलकंठभट गायतोंडे या नांवाचे एक विद्यार्थी काशीस आले. कवळें मठाच्या आश्रयानें त्यांचें वेदाध्ययन झालें होतें, पण त्यांच्या मनांतृन शास्त्राध्ययन करण्याची उत्कट इच्छा होती, व त्याचसाठीं ते काशीस आले होते. प्रथमतः ते अहिल्याबाईच्या अन्नछत्रांत जेवीत असत. पण ब्रद्म-धाटाक्सन हें छत्र कार दूर पडत असल्यामुळें तेहि माझ्याबरोबर 'बालाजीच्या छत्रांत' जाऊं

लागले. आम्हास दुसऱ्या पंक्तीस जेवावयास घालून छत्राचे व्यवस्थापक आमचा जाणून-बुजून उपमर्द करितात याची त्यांना अत्यंत चीड येत असे. म्बाल्हेरच्या महाराजांस अर्ज पाठवन या व्यवस्थापक भटांची खोड मोडली पाहिजे असें ते वारंवार म्हणत असत. ते मुला म्हणत, की, " तुमच्याइतकें जर मुला मराठी आलें असतें, तर या लोकांची मी कधीच खोड मोडली असती. पण तुम्हांस याचें कांहींच वाटत नाहीं ! तुम्ही मुकाट्यानें हा सर्व अपमान सहन करून वेतां, " त्यावर मी म्हर्ग, " अहो, तुमची गोष्ट ठीक आहे. तम्हांला बालाजीचें छत्र बंद झालें तर अहिल्याबाईचें आहेच. पण माझें कसें होणार ? समजा, मीं अर्ज पाठविला, आणि तेथून तो चौकशीसाठीं इकडे अघिकाऱ्यांकडे आला. अशा वेळीं हे अधिकारी आम्हांस प्रथमतः छत्रांतून चालते व्हा असें सांगतील, व मागाहून चांगलासा रिपोर्ट लिहून पाठवितील. सारस्वतांच्या तर्फे आम्ही भांडलों याबद्दल सारस्वतांतील श्रीमंत लोक आम्हांस मदत न करतां मूर्व म्हणतील, व या साऱ्याचा परिणाम असा होईल, की अभ्यामाला रजा देऊन काशी सोडून चालतें व्हावें लागेल. म्हणून या भानगडींत भी पड़े इच्छीत नाहीं. जोंपर्येत आम्हांला येथे राहावयाचे आहे. तोंपर्यंत थोडे हाल झालेले पत्करले, अपमान सहन करावा लागला तरी हरकत नाहीं. पण आम्हांस दिवसांतून एकदा जें जेवण मिळत आहे, तें बरें आहे. त्यावर आमर्चे स्वास्थ्य अवलंबून आहे. "

छत्रांत होणारे हाल आणि अपमान यांच्या पूर्वतेसाठींच जणू काय आमच्या पूर्व-कर्माने मृत्युंजय यास काशीस पाठविलें होतें मृत्युंजय हा कोचीनकडील राहणारा सारस्वत ब्राह्मण होता. लहान वयांत तो काशीस आला. त्याला शिकविण्याची काहीं मंडळीनें खटपट केली. पण मृत्युंजयानें त्यांना बिलक् वहाद दिली नाहीं. आमच्या काशीवासास आरंभ झाला नव्हता त्या वेळीं मृत्युंजयाच्या काशीवासास पंचरा वर्षे होऊन गेलीं होतीं. आज सरासरी एक तप अन्तल्यांतील प्रवानांचा आस्वाद तो वेत होता, पण मुखशीर्याचुळें एक-दोन वेळां बालाजीचें अन्तल्यां सोडण्याची त्याजवर पाळी आली होती. पुढें स्वारी उपाशी मुक्त लागली तेव्हां तेथील स्वयंपाकी विधवांच्या मध्यस्थानें पुनः स्वारील जेवण मिळ्ल लागलें.

आपले वाक्शर अधिकाऱ्यांवर सोडल्यास काय परिणाम होतो याचा मृत्युंजयाला पूर्ण अनुभव आला होता. दुसऱ्या पंक्तीय फारसे ब्राह्मण नसत, आणि जे असत, त्यांच्याशीं दोन हात करण्याचे धाडस मृत्युंजयामध्यें नव्हतें, कारण त्यांनीं अधिकाऱ्यांशीं तकार केळी असतां पुनः छत्राचें द्वार आपणांस बंद होणार हें त्याला माहीत होतें. तेव्हां त्याच्या वाणीचा समग्र ओव आमच्यासारख्या निरुपद्रवी माणसाकडे वळला यांत नवल नाहीं. त्यांत नीलकंठभटजीपेक्षांहि मजवर त्याची फार कृपा असे. पहिल्यानें आमच्याशीं तो बोलत असे, पण ज्याच्या त्याच्या कागाळ्यांशिवाय विशेष कांहीं नसत्यामुळें त्याचें बोलणें आम्हांस रुचेना. तेव्हां स्वारी आमच्यावरच उलटली. आमच्यावर त्याचा मोठा आक्षेप असा होता, कीं आम्ही छत्रांतील अन्न खाऊन शास्त्राध्यन करितों; पुढें मागें

या शास्त्राध्ययनाचा उपयोग आग्ही उदरनिर्वाहाकडे करणार आहोंत ग्हणजे आग्ही शास्त्र विकणार आहोंत, व त्यामुळें कायमचे नरकाला जाणार आहोंत! तो आज्वाजूस बसलेल्या एखाद्या छत्रस्य ब्राह्मणाकडे बळून ग्हणत असे, "मी आज पंघरा वर्षे काशींत आहें, वण तुम्हांला ठाऊक आहे काय, मी कधीं शास्त्र शिकलों आहें, हें ? अहो, मला शास्त्र शिकविण्याचा येथल्या कांहीं शहाण्या मंडळीचा विचार होता. पण मी म्हणालों, नको रे बुवा शास्त्र. या शास्त्राचा विकय करून कोण जातो नरकाला! आणली ही अन्नछत्रें कांहीं शास्त्र शिकणारांसाठी नव्हत. गंगेवर स्नान करावें व जेवावें व काशीवास करावा, म्हणून ही छत्रें स्थापन केलीं आहेत."

दुसरा एक ब्राह्मण बहुधा दुसऱ्या पंक्तीस जेवीत असे. त्यां ण पहित्या पंक्तीस येण्यास सवड नसे, कारण आपत्या अंगवस्त्राच्या निर्वाहासाठीं त्यां निर्ध्या मागावी लागे. सकाळीं मिक्षा मागून जें अन्न मिळे, तें त्यांने ठेवलेल्या बाईच्या स्वाधीन करून मग तो छत्रांत जेवावयास येत असे. अर्थात त्यांला दुसऱ्या पंक्तीस बसावें लागे. त्यांचें व मृत्युंजयांचें चांगलें जुळे. पण कथीं कथीं दोघांची तोंडातोंडीहि होत असे. मृत्युंजय आमच्याविरुद्ध रूपकें, उत्प्रेक्षा इत्यादिकांच्या रूपानें नाना तन्हेच्या गोष्टी, या व दुसऱ्या कांहीं ब्राह्मणांस सांगे. आग्ही हा सर्व प्रकार मुकाट्यांनें सहन करीत होतों. नीलकंठमटजीला मृत्युंज्याचा फार तिटकारा असे. तथापि ते देखील त्याच्या तोंडीं कथीं लागले नाहींत.

अन्नखत्रांत होणाऱ्या या माझ्या अनेकविध तागांचे निवारण ज्ञानछत्रांत होत असे.
गंगाधरशास्त्री यांना मी गुरुपूजेसाठी एक रुपया आणि एक नारळ एवढेंच काय तें दिलें
होतें. माझ्या शिक्षणाची नीट व्यवस्था व्हावी म्हणून त्यांनीं मला आपल्या अग्रशिष्यांपैकीं
नागेश्वरपंत धर्माधिकारी यांच्या हवालीं केलें. नागेश्वरपंतांच्या धरीं मी सकाळीं सात
वाजण्याच्या सुमारास जात असें. मला ते एक तास शिकवीत. पण मी इतर विद्यार्थ्योंचे
पाठ ऐकत तेथें दहा वाजेपर्यंत बसत असें. संध्याकाळीं गंगाधरशास्त्र्यांचे सावत्रबंधु
लक्ष्मणशास्त्री हे मला व आणखी दोन-तीन विद्यार्थ्योंना साहित्य शिकवीत असत. माझ्या
या दोन्ही गुरूंची मजवर पूर्ण मर्जी होती. मला लागणारीं पुस्तकें ते आपल्या पदरचीं देत
व माझ्या अभ्यासाची फार काळजी घेत.

चिदंबर गोडबोले याचा व माझा गोविंदराव पालेकरांच्या मृत्यूनंतर थोडा वाद झाला हैं मार्गे संगितलेंच आहे. ध्याला मी दुर्गाघाटावरील मठांत राहतों हैं खपेना. त्यानें कांहीं तरी कुरापत काहून माझ्याशीं मांडण करण्यास सुस्वात केली. एके दिवशीं तो म्हणाला, "तुम्ही भाडें देत असाल तर येथें रहा; नाहीं तर चालते व्हा. मी तुमचें सामान काहून रस्त्यावर टाकीन." ह्या मटाच्या तोंडीं लागण्यांत कांहीं अर्थ नाहीं, हैं मी जाणून होतों. पण जाणार कोठें १ ब्रह्मघाटावर दुसरा कोचीनच्या स्वामीना एक फार मोठा मठ आहे. तेथील व्यवस्थापक माधवाचार्य यांनीं मला आश्रय देण्याचें नाकारलें. आतां गंगेच्या कांठीं राहण्याची पाळी आली. श्रीयुत कृष्णाजी साठे (आतां आपाशास्त्री साठे. वैद्य. या नांवानें हे मंबईस प्रसिद्ध आहेत.) यांची माझी बरीच ओळल होती.

माझ्याच ओळखीनें ते गंगाधरशास्त्र्यांच्या घरीं व नागेश्वरपंतांच्या घरीं येत होते. ते या वेळीं ब्रह्मबाटावरील सांगलीकरांच्या वाड्यांत राहत असत. त्यांना जेव्हां माझी अडचण समजली तेव्हां त्यांनी ताबडतोत्र आपल्या खोलीत येऊन राहण्यास सांगितलें. शेणव्याला यानें आश्रय दिला असें सांगलीकरांच्या कारभाऱ्यांस समजलें तर साठ्यांनाहि आपली खोली सोडन जावें लागेल, याची मला भीति पडली. साठ्यांनीं तेथील कारभान्यांना सांगन थोडक्या दिवसांसाठीं मेला आपस्या खोलीत राहं देण्याची मोठ्या मुष्किलीनें परवानगी मिळविली. महिना दीड महिना साठ्यांच्या खोलीत काढल्यावर एके दिवशीं स्नानाला गेलों असतां माधवाचार्य मला गंगेवर भेटले व मला म्हणाले, "तुम्ही सांगलीकरांच्या वाड्यांत कां राहतां ? आमन्या मठांत एवढी जागा रिकामी पडली आहे. " मला या त्यांच्या बोलण्याचे पार आश्चर्य वाटलें. दीड महिन्यामागें गृहस्थाला सवड नव्हती. पण आतां झाली, हें कसें ! मी म्हणालों, " सध्या आहे हें गरें आहे." पनः एक-दोन वेळां त्यांनीं आग्रह केला तेव्हां मी त्यांच्या मठांत राहावयास गेलों. माझ्यासंबंधानें माधवा-चार्योचें मत एकाएकीं कां बदललें याचें मला अद्यापि गृढ आहे. एक तर त्यांना नीलकंठ-भटजीनें माझ्यासंबंधानें अनुकूल ग्रह होईल असें कांहीं सांगितलें असावें, किंवा माझी अभ्यासी वृत्ति पाहन माझ्यासंबंधानें त्यांच्या मनांत आदर उत्पन्न झाला असावा. कांहीं असो, त्यांनीं आपल्या मठांत आश्रय दिल्यामुळें मला जागेची ददात राहिली नाहीं. नीळकंडभटजी जे दुर्गावाटावरील शेणव्यांच्या मठांत राहत असत, ते मी ब्रह्मघाटावरील मठांत राहण्यास गेल्यावर तेथेंच आले. आम्हा दोषांसाठीं माधवाचार्योनीं एक खोली पदरचे पैसे खर्चून दुस्स्त करून दिली.

## काशीमध्यें प्लेग

१९०१ साल्च्या मार्च अखेर काशीमध्यें प्लेग आला. आमच्या मठाच्या आसपास कांहीं प्लेगच्या केसिस झाल्या. आमच्या ओळखीचा एक गवळी शेजारी राहात होता, तो प्लेगानें मेला. आमही बावरून गेलों. पग करणार काय १ बाहरगांवीं जानें, तर उपाशी मरण्याची पाळी यावयाची. नागेश्वरपंत धर्माधिकारी आम्हांस धीर देत असत. ते म्हणत, "अहो, बाहेरगांवीं जाऊन मरण्यापेक्षां येथें मेलों तर फार चांगलें. येथें मेलों असतां आम्हांस लायेनें तरी ढकळून गंगेंत टाकतील. आमचें शव गंगेंत पढलें म्हणजे आम्हास पावन होण्यास आणखी काय हवें १ काशीमध्यें मरण यावें म्हणून दूरदूरचे लोक येथें येऊन वर्षाचीं वर्षे राहतात. तेव्हां प्लेगाच्या मयानें पळून जाणें आम्हांस सर्वथा अनुचित होय." आमचें प्रेत गंगेंत पढल्यावर आम्ही पावन होऊं अशी आमची समजूत नव्हती. बाहेरगांवीं जेवणाखाण्याची व्यवस्था जुळण्यासारखी असती तर आम्ही काशींत एक पळदेखील राहिलों नसतों.

एके दिवशीं मण सपादून ताप आला. हा प्लेगच असावा अशी मला चळकट शंका आली. मीं नीलकंठभटजींस माझ्या खोलींतून ताबहतोब निध्न जाण्यास सांगितलें. नीळकंठभटजीं फार भित्रा होता, तथापि या प्रसंगीं त्यानें मोठें धैर्य दाखिवलें. तो महणाला, "मला तुम्ही कितीहि आग्रह केला, तरी मी तुम्हांस सोहून जाणार नाहीं. मरायचें असेल, तर होबेहि याच ठिकाणीं मरूं. "त्यानें आपलें अंथरूण माझ्या शेजारीं होतें तें देखील हालविलें नाहीं. वैद्याच्या घरीं जाऊन माझ्यासाठीं त्यानें औषध आणलें व त्या औषधानें एका आठवड्यांत मला गुण पडला. पण पंघरा-वीस दिवसपर्यंत माझ्या अंगीं शक्ति काहीं आली नाहीं. या प्रसंगीं माधवाचार्योच्या कुटुंबानें माझी फार काळजी घेतली. ही साध्वी स्त्री सकाळीं लवकर उठून पथ्याचें जेवण करून मला घालीत असे. आपल्या मुलाची किंवा धाकट्या भावाची जेवडी काळजी घ्यावी, तेवडी तिनें या प्रसंगीं माझी घेतली, असें म्हटलें असतां अतिश्योक्ति होणार नाहीं. दोन आठवड्यांनीं मी बरा झालों; व पूर्ववत् बालाजीच्या छत्रांत जेवावयास जाऊं लागलों.

इकडे प्टेमचा घडाका सारखा चाल्ला होता. प्रेतें आणण्याला माणूस न मिळाल्यामुळें खटान्यांत्न आणार्थी लागत, असें माइया ऐकण्यांत आहे. उन्हाळ्यांत रात्रीं खोलींत निजवत नसे, म्हणून मी गच्चीवर निजत असें. तेथून मणिकर्णिका घाटावर जळणाऱ्या चिता सप्ट दिसत असता निज लागते न लागते इतक्यांत आमच्या मठाच्या खाल्ड्या पायन्यांवर एखार्दे प्रेत यावें आणि मोठ्यानें आरडाओरड सुरू व्हावी, असा प्रकार किती तरी दिवस चाल्ला होता! होवटीं हें सर्व आमच्या अंगवळणीं पडल्यामुळें आमचा निद्रामंग होईनासा झाला. गंगाधरशास्त्री सहकुटुंच बाहेरगांवीं गेले होते. पण धर्माधिकारी घरींच राहिल्यामुळें आमच्या अभ्यासांत म्हणण्यासारखा व्यत्यय आला नाहीं.

पावसाळा मुरू होण्यापूर्वींच प्लेग नामशेष झाळा. आमचें सर्व कांहीं मुरळीत चाळें होतें. पण माझीं घोतरें पार फाटून गेळीं. आणसी एखादा महिना त्या घोतरांवर काढणें अशक्य होतें. पण आता नर्वान घोतरें घ्यावीं कशीं ? डॉ. वागळ्यांना एक पत्र लिहिलें. घोतरांसाठीं पांच रूपये तरी पाठवा, अशी विनंती केळी होती. पण डॉ. वागळ्यांनीं विह-वाटीप्रमाणें पत्राचें उत्तर लिहिलें नाहीं. श्रीयुत विष्णु नाईक यांसिह माझी दीनावस्था कळवून निदान मळा पांच रूपये पाठविण्याची विनंती केळी; पण व्यर्थ ! ते पत्राचें उत्तर पाठविण्यास बहुधा आळस करीत नसत. परंतु या माझ्या पत्राचें उत्तरदेखीळ त्यांनीं पाठविलें नाहीं. श्रीयुत मिकू नाईक यांस पत्र लिहिलें किंवा नाहीं याची आतां पक्की आठवण नाहीं; पण लिहिलें असावें असें वाटतें. कोणाकडूनिह मदत होण्याची आशा दिसेना. यापुढें कोणत्याहि बावतींत आपत्या जुन्या मित्रांवर अवलंबून राहावयाचें नाहीं; कितीहि संकटें, कितीहि विपत्ति आत्या तरी आपल्या जुन्या मित्रांना कळवून याचना कगवयाची नाहीं; येथल्या येथें अक्कलहुशारीच्या आणि प्रामाणिकपणाच्या जोरावर संकटातून पार पडावयाचें, असा मीं निश्चय केळा. पण काशीसारख्या क्षेत्रांत मजुरी केळी तरी देखील एक स्पया मिळण्यास प्रयास पडावयाचे ! तथावि हताश न होतां मी कांहीं

तरी तोड शोधून काढण्याच्या विचारास लागलों.

गोस्वामी आडनांवाचे एक गुजराथी लोकांचे तरुण गुरु काशीस राहत असत. हे मोठे श्रीमंत होते. गंगाधरशास्त्र्यांपाशीं ते शास्त्राध्ययन करीत असत्. त्यांना मराठी अर्थ बाजुला देऊन मध्यें स्टोक छापटेटे, अशी अमरकोशाची प्रत पाहिजे होती. निर्णयसागरांत छापलेली अशी एक प्रत मजजवळ होती. मीं वाचण्यासाठीं ती त्यांस दिली. पण त्यांना ती विकतच ध्यावयाची होती. तिची मुळची किंमत सब्बा रूपया होती. पण त्यांना मीं सांगितलें, कीं, ही प्रत मीं फ़ुकटच दिली असती: परंतु मला सध्या फार अडचण आहे म्हणून तुम्ही एक रुपया द्या. गोस्वामीनें नको नको म्हणत असतां सच्या रुपया दिला. एक रुपया दोन आणे देऊन मीं एक पंच्यांची जोडी घेतली. या जोडीनें फार तर दोन तीन महिने काढता आले असते: कारण ती फारशी बळकट नव्हती. म्हणून मी असा निश्चय केला, कीं, छत्रांत मिळत असलेला एक पैसा तेलाकडे खर्च न करतां तसाच संग्रहास ठेवावा, व दोन अडीच महिन्यांत एक रूपया सांठवन त्याचे नवे पंचे ध्यावे. छत्रामध्ये रोज पैसा दक्षिणा देत. पण त्याचे रात्री तेल आणावे लागे. शिवाय. एकादशीच्या दिवशीं छत्रें बंद असत, तेव्हां त्या दिवशीं आम्हांला तांदळ वगैरे आणावे लागत. कवीं कवीं माधवाचार्यीच्या वरीं एकादशीच्या दिवशीं जेवावयास मिळे. धर्माधि-कारी आठवड्यांत्न एकदा नीळकंठभटजींस चिट्ठी देऊन एका सावकाराकडन शिधा देववीत. आम्ही हा शिधा माधवाचार्योच्या वरी देऊन एकादशीस आमच्या जेवणाची सोय करीत होतों. पण दिवा कसा पेटविणार १ तेव्हां आम्हीं असा विचार केळा. कीं. रात्रीं दिवा न पेटवितां जैवढें आम्हांस पाठ येत असेल, तेवढें म्हणावयाचें, बहुधा नीलकंठ-भटजींनी अष्टाध्यायी म्हणाबी, व त्यांच्या मागोमाग मीं म्हणाबी, असा परिपाठ असे. अशा रीतीनें अंधारांत काल कंट्रन छत्रांतील पैशांवर आम्ही प्रत्येकी चार चार आणे संग्रहीं केले.

## गुणो हजामाची योग्य वेळीं मदत

पंढरीनाथ हजाम या ग्रहस्थाची मीं माइया वाचकांस ओळल करून दिली नाहीं. याला पंढरीनाथ या नांवानें न ओळलतां मडगांवचे लोक गुणो हजाम या नांवानें ओळलतात. गुणो याचा जन्म महाडदोळ येथें महाळसेच्या देवळारोजारीं झाला. आजला त्याचे वय जवळजवळ माइया वयाइतकेंच आहे. म्हाडदोळसारख्या स्थळांत जरी त्याचा जन्म झाला तरी स्थळांतील व्यसनें त्याला मुळींच जडलेलीं नाहींत. फार काय सागावें, गोव्यांत आवालचढ़तांत पसरलेलें तंबाकूचें व्यसनदेखील त्याला नाहीं. विविध कलांचें ज्ञान त्यानें स्वतःच्या अमानें संपादिलें आहे. त्याला चित्रं काढतां येतात, मातीचीं चित्रं करतां येतात, पुस्तकें बांधण्याचें काम येतें, हीं सर्वं कामें तो फावल्या वेळांत करीत असे. सध्या हा ग्रहस्थ मडगांव येथें विस्किट करण्याचा यंदा करीत असतो. मुंबईस त्यानें एक विस्किटांचें यंत्र पाहिलें, व घरीं येऊन कांहीं जुनें पुराणें सामान जमतून, प्रसंगीं स्वतः लोहाराचें काम

करून, त्या नमुन्याचे एक यंत्र तयार केलें. सध्या या यंत्राचा तो उपयोग करीत आहे. त्याच्या अंगच्या अनेक गुणांचें वर्णन करण्याचें हें स्थळ नव्हे; त्याला एक निराळाच लेख लिहाना लागेल.

पंढरीनाथ १८९२ सालीं प्रथमतः आमन्या घरीं आला. कांहीं कालपर्येत तो म्हाड-दोळाहून येऊन हजामती करून जात असे, पण पुढें तो सहकुटुंब आमन्या घराशेजारींच राहूं लागला. प्रामाणिकपणा, सात्त्विकपणा, उद्योगिता, निर्व्यसनिता, विद्येची अभिरुचि इत्यादि गुणांमुळे त्यावर सोनवा मुळगांवकरांचे व माझे अत्यंत प्रेम जडलें. देवळाच्या आसपास कलावंतींच्या धरीं जुगारांत कालक्रमण करणाऱ्या एखाद्या गोंयबाबाविषयी जितका आम्हांला तिटकारा वाटे, तितकाच देवळाच्या (आणि तोहि म्हाडदोळांत) रोजारी जन्मन्त्रेल्या उद्यागदक्ष गुणो हजामाविषयीं आम्हांस आदर वाटे. वडिलांच्या द्रव्यावर पोसणारे व जुगारांत आणि दुर्व्यसनांत काल घालविणारे असे श्रीमंत (१) गोर्व्यांत पुष्कळ आहेत. अशा लोकांशीं आपला संबंध असर्णे भूषणास्पद आहे असें समजणारे कांहीं मध्यम स्थितीतील लोक अद्यापि गोध्यांत असतील असे वाटतें. एण अशा श्रीमंतांची नुसती ओळ वदेखील करून घेण्याचा मीं प्रयत्न केला नाहीं; आणि यदाकदाचित् अशा लोकांशी बोलण्याचालण्याचा प्रसंग आलाच, तर गुणो हजामाच्या सहवासांत जें सुन्द होत असे, तें तर यांच्या सहवासांत होत नसेच; उलट वडिलोपार्जित मिळकतीवर यथेच्छ ताव मारणारे हे नंदीवैछ पाहून माझें मन खिन्न होत असे. गुणोसारखीं उद्योगी माणसें जर आमच्या देशाला लाभतील, व लहानपणापासून त्यांच्या शिक्षणाची योग्य तजवीज होईल, तर आमच्या देशाचें नष्टचर्य संपण्यास फार काळ लागणार नाहीं. स्वसी. तेथें मला या गृहस्थाची आठवण होण्याचें कारण हें, कीं, मीं पांच रुपये पाठविण्यासाठीं निरनिराळ्या सधन मित्रांना पत्रें लिहून थकस्यावर निरुपायानें एक पत्र गुणो यालाहि लिहिलें. त्याच्याकडून कांहीं मदत होईल याची मला आशाच नन्हती, कारण हजामती करून दिवसांत्न चार आठ आणे मिळाले तर कुटुंबपोपणाला खर्चून त्यांतून शिल्लक ती काय राहावयाची १ तथापि एक दोन रुग्ये कोणाकडून तरी उसने घेऊन तो मला पाठवील असा भरवंमा होता; व रूपये कर्जी घेऊन पाठवावे असेंच मीं त्याला लिहिलें असावें. गोस्वामीनें दिलेखा सब्बा स्मयांतून एक स्मया दोन आण्यांचे पंचे घेतल्याबर व अंघारांत अष्टाध्यायी पाठ करून भावी नव्रता झांकण्यासाठीं चार आणे संवर्ही केल्यावर गुणो याजकडून एक रजिस्टर्ड पत्र आलें. त्यांत दहा रूपयांची इंग्रजी नोट होती. गुणो याचे म्हणणे आहे, कीं, हे पैसे त्याचे स्वतःचे नसून माझ्या बहिणीनें दिले. कांहीं का असेना १ या प्रसंगीं इतर मित्रांप्रमाणें त्याला माझी विसर पडली नाहीं. त्यानें माझ्या बहिणीला माझें दैन्य कळवून-मला हें क्संत नव्हतें, तथापि-माझ्यासाठीं कांहीं खटफ्ट करून मला दहा स्पये पाठिवेले. १९०१ सालच्या हिंवाळ्यांत या पैशांचा मला फार उपयोग झाला.

श्रीयुत मोरेश्वर पालेकर आपल्या आजोबाची एक चांगली रजई मला देत होते. परंतु

उत्तर हिंदुस्तानांतील हिंवाळ्याची मला कत्यना नसस्यामुळे मीं ती घेतली नाहीं. पुढें जेव्हां (१९०० सालीं) हिंवाळा आला, तेव्हां काशीबाईनें मला एक जुनीपुराणी रजहे दिली. तो हिंवाळा मीं या रजईवर कसाबसा काढला, व उन्हाळ्यांत ती पुनः काशीबाईच्या स्वाधीन केली. उशी माझ्याजवळ नव्हतीच. ब्रह्मघाटावरील शेणव्यांच्या मठांत राहण्यास आस्यावर तेथें माधवाचार्योच्या सतरंजीचे काहीं फाटके तुकडे व विष्या एका कोपन्यांत पडल्या होत्या त्या धुऊन सतरंजीच्या तुकड्यांच्या पिशव्यांत महन त्यांच्या मीं दोन उशा त्यार केल्या. त्यांतील एक मी वापरीत असें व दुसरी नीळकंठभटडी वापरीत असत. या उशा दगडापेक्षां मऊ होत्या, व अन्नछत्रांतील जेवण कोंड्यापेक्षां गोड होतें; तथापि ' मुकेस कोंडा आणि निजेस घोंडा ' या महणीचा आम्ही काशीमध्यें पूर्ण अनुभव घेत होतों असें म्हणण्यास हरकत नाही.

उशी कशीहि चालेल, पण रजर्इ कोठून आणणार १ या वर्षी काशीबाई वी रजर्इ मिळणें शक्य नव्हतें, व ती मिळाली असती तर तिच्या योगानें यंडीचें निवारण होण्यासारखें नव्हतें. कारण, तोफा लावून उडवून दिलेखा जुन्या किल्ल्यासारखी तिची जर्जरित दशा झाली होती. अनेक टिकाणीं मोठमोठीं भोकें पडलीं होतीं. आंतील कापूस जण्म काय वरील पड़्यापासून स्वतंत्रता मिळविण्याची खटपट करीत होता. कांहीं ठिकाणीं तर पड़्या बाजूस साकन त्यानें स्वेच्छाचार आरंभिला होता. तेव्हां पुनः काशीबाई जवळ अशा रजर्ई-बहल याचना करणें व्यर्थ होतें, हें उघड आहे. पंढरीनाथ हजामाचें पत्र वेळींच आल्यामुळें मला हिंबाळ्याची काळजी राहिली नाहीं. जवळजवळ दोन स्वये लच्चून भी एक पांढरी कांबळ घेतली. मजजवळ पुण्याहून नेलेली दुसरी एक कांबळ होती. या दोन कांबळींबर व डॉ. बागळे यांनीं दिलेख्या कोटावर मीं १९०१ सालचा हिंबाळा काढला. गुणोचें पत्र आल्यावर अंधारांत बसण्याचें आम्ही सोडून दिलें. अन्नछत्रांतील पैसा पुनः तेलासाठीं खर्चूं लागलों.

#### नेपाळांत जाण्याची संधि

दुर्गानाथ, नांवाचा नेपाळी तस्य आमच्याच मठांत राहत असे, व आमचे गुरु नागेश्वरपंत धर्माधिकारी यांजपाशींच शास्त्राध्ययन करीत असे. बौद्धधर्मांचे ज्ञान संपादण्यासाठीं
नेपाळास जाण्याची आवश्यकता आहे हें डॉ. मांडारकर यांचे वाक्य मी विसरलों नव्हतों.
दुर्गानाथाची या कामीं मदत होण्यासारखी होती, म्हणून मीं त्यांची मैत्री संपादिली.
१९०२ सालच्या जानुआरी महिन्यांत दुर्गानाथानें नेपाळास आपल्या घरीं जाण्याचा बेत
केला. त्यानें हा बेत मला कळिवित्यावर मलाहि नेपाळस न्यावें असा माझा आग्रह
पड़ला. पण नेपाळास जाणें हें कांहीं सुलभ काम नव्हतें. प्रथमतः नेपाळ सरकारचा पास
अन्वयाशिवाय कोणत्याहि मनुष्यास नेपाळच्या सरहहींत पाठळ टाकण्याची मनाई आहे.
दुन्यरं, मार्ग अडचणीचा, मोठमोठे पर्वत चढ़न गेल्याविना काटमंहू (नेपाळची राजधानी)
शहरांचें दर्शन होण्यासारखें नाहीं. तिसरें, मजजवळ तीन-चार स्परे शिखक होते. या

पैशांवर एवटा प्रवास झेपेल कसा, ही चिंता. तथापि नेपाळ सरकारचा पास मिळाल्यास इतर संकटांस न जुमानतां दुर्गानाथाबरोबर जाण्याचा मीं निश्चय केला. त्याचे आजोबा नेपाळच्या मुख्य प्रधानाच्या कचेरीत एक बड़े अधिकारी होते. माझ्या आग्रहास्तव दुर्गानाथाने आपल्या आजोबांमार्फत माझ्यासाठीं एक पास आणला; व ता. २ फेब्रुआरी रोजीं काशीहृन निधण्याचा बेत आग्हीं नक्की केला.

वे. शा. सं. कल्याणशास्त्री हे कोल्हापुरचे राहणारे. मी काशीस येऊन कांहीं दिवस झाल्यावर ते काशीयात्रेसाठीं तेथें आले. माझी त्यांची स्मार्तस्वामींच्या मठांत गांठ पडली. ते वृद्ध व एका पायानें जरा अधु असल्यामुळें माझा त्यांना बराच अपयोग झाला. जातांना त्यांनीं मला सिद्धान्तकीमुदी घेऊन दिली. या पुस्तकांचा मला फार उपयोग झाला, हें निराळें संगण्याची जस्री नाहीं; कारण मुख्यतः याच ग्रंथाचें मीं अध्ययन केलें. मी नेपाळास जाण्यापूर्वी कल्याणशास्त्री पुनः एकवार काशीस आले. या वेळीं ते माधवाचार्याच्या वरीं उतरले होते. त्यांनीं माझा अभ्यास कुठवर झाला याचा तपास करून मला कांहीं प्रश्न विचारले, व त्या प्रशांचीं उत्तरें समाधानकारक मिळाल्यावर त्यांना फार आनंद झाला. वर्ष सत्वा वर्षोत मीं इतकी मजल मारली याचे त्यांनीं कौतुक केलें. ते म्हणालें, "आणली एक-दोन वर्षे शास्त्राध्ययन करून तुम्ही कोल्हापुरास या. मी तुम्हास एखादी पन्नास-साठ स्पयांची नोकरी मिळेल अशी खटपट करीन." यावर मी म्हणालों, "सध्या नेपाळास जाण्याचा बेत ठरला आहे. या प्रवासांत्व पार पडलों, तर पुढें पाहतां येईल." त्यांनीं विशेष भवति न भवति न करतां प्रवासाच्या खर्चासाटीं मला चार स्पये दिले.

माझ्या गुरूंना मीं माझा नेपाळास जाण्याचा वेत कळविला, तेव्हां जरा वाईट वाटलें. पण धर्माधिकारी व लक्ष्मणशास्त्री तेलंग यांची समजूत पुनः परत येईन अशी झाली असावी. त्यांनी मला फारसा प्रतिबंध केला नाहीं. गोविंदशास्त्री मात्र माझ्या जाण्याविरुद्ध होते. त्यांना थोडेंसें ज्योतिष येत होतें. त्यावरून त्यांनीं असें अनुमान केलें, कीं, त्या एक-दोन महिन्यांत माझ्यावर भयंकर संकटें येणार आहेत. तेव्हां हे दिवस संपेपयत काशी सोचून अन्यत्र जाऊं नये, असा त्यांनीं आग्रह धरला. मला त्यांची समजूत घालण्यास बरेच प्रयास पडले. मी म्हणालों, "ज्योतिषशास्त्राच्या नियमाप्रमाणें माझ्यावर या दिवसांत भयंकर प्रसंग येणार असतील तर काशीमध्ये राहून तरी ते कसे टाळतां येतील ? आणि नेपाळच्या वाटेतच जर मला मृत्यु येणार असला तर तो तरी कसा टाळतां येईल ?" पुष्कळ वादिववाद क्रीस्यावर शेवटीं नाखणीनेंच त्यांनीं मला परवानगी दिली.

#### नेपाळचा प्रवास

ता. २ फेब्रुवारी १९०२ या दिवशीं दुर्गानाथ, त्याचा एक सोवती व मी काशीहून निवालों. दुसन्या दिवशीं आम्हीं रकसील स्टेशनावर पोचलों. हें स्टेशन नेपाळ सरहद्दीन्या अगरीं जवळ आहे. तेथून बीरगंज हें नेपाळी ठाणें अवधें टोन मैल आहे. स्टेशनाजवळच आम्हीं एका ठिकाणीं रात्रीं मुक्काम केला. हे दोन दिवस मी फराळावरच काढले. दुसन्या दिवशीं पहांटेम आम्हीं नेपाळची सरहद्द ओलांडली. माधवाचार्योनीं दिलेला एक जुना दक्षिणा जंखा माझ्या पायांत होता, तो पार फाटून गेला, म्हणून वार्टेत फेंकून देण्यासाठीं काढला असतां सगळा उजवा पाय रक्तानें माखलेला! अंधागंत जोडा लागून पायांतून रक्त निवालें व तें तेथल्या तेथें गोठून गेलें, हें अतिशय थंडीमुळें मला समजलें देखील नाहीं. लोक उठण्यापूर्वीच आम्ही बीरगंजला पोंचलों.

येथुन पृढील प्रवासाची सविस्तर माहिती ज्या पुस्तकांत लिहून ठेवली होती, तें हरवरें हें मीं मार्गे सांगितछेंच आहे; तेव्हां आतां मला केवळ माझ्या समरणशक्तीवर अवलंबून रहावें लागत आहे. सगळ्या मुक्कामांचीं नांबेंदेखील मला आठवत नाहीत. दुपारीं बीरगंज येथे जेवण करून आम्ही निवालों. मीं माझे डंबेरस बरोबर आणिले होते, ते तेथेंच एका दकानदारापार्शी ठेवले. बाकी माधवाचार्योनीं मला जुनी कांबळ दिली होती ती, माझ्या दोन कांबळी, व कांहीं पुस्तकें एवढें सामान मजबरोबर होतें. मजूर कोणीं न मिळाल्यामळें हें सर्व सामान मलाच ध्यावें लागलें. पण दोनं-तीन मैल चालत गेल्यावर मी अगर्दीच थकन गेलों. तीन दिवस पोटांत प्रेसें अन्न नव्हतें, व त्यावर एवढें ओहें घेऊन तीन मैल चालत जाणें माझ्यासारख्या अशक्त माणसाला शक्यच नव्हतें. किती तरी वेळां येथूनच मार्गे फिरण्याचा विचार माइया मनांत आला. पण नेपाळास गेलों नाहीं तर बौद्धधर्मीचें ज्ञान कसें मिळणार, हा विचार मार्गे फिरण्याच्या विचागवर जय मिळवीत असे. होबटीं बार्टेत आम्हाला एक मुसलमान गडी भेटला. त्यानें भीमफेडीपर्येत दीड रूपयांत येण्याचे कबल करून सामानाचा बोजा आपस्या शिरावर येतला. पहिला मुक्काम आम्हीं बीरगंजहन पांच मैलांबर एक गांव (या गांवाचें नांव आतां आठवत नाहीं. ) आहे तेथें केटा. येथें मीं पोहे आणि गूळ खाऊनच रात्र काढिली. दुसऱ्या दिवशीं म्हणजे बुधवारीं आन्ही सरासरी दहा मैल चालत गेलों. येथून नेपाळची तराई संपून हिमालयाच्या पायथ्याशीं असलेख्या जंगलास सुख्वात झाली.

नेपाळचे पहाडी मुलूल व तराई असे दोन भाग करितात. तराई हा मुलूल नेपाळाला इंग्रज सरकाराकडून मिळाला आहे. तराईतील रयत हिंदी आहे. सरकारी अधिकारी मात्र नेपाळी असतात. बीरगंज येथे एक बडा नेपाळी अधिकारी असतो. या तराईचें उत्पन्न नेपाळ सरकारास पहाडी मुललापेक्षां जास्त येत असावों. येथें भाताचें पीक फार येत असतें. कानपुरी तांदूळ ग्हणतात तो याच प्रांतांत्न येत असावा. हा प्रांत सुपीक खरा, पण येथें मलेरिया तापाची फार भीति असल्यामुळें नेपाळी लोक या प्रांतांत राहण्यास फार धावरतात. दुर्गानाथाला तर ही तराई ओलांडून नेपाळचे उंच डोंगर कधीं पाहीन असें झालें होतें. तो बाणासारखा धांवत सुटे. मी मागाहून हळूहळू चालें. त्याच्या आजोबानें पाटविलेले दोन गडी त्याला बीरगंज येथें भेटले. ते माझी विपत्ति पाहून खदखदां हांसत. मला त्यांच्या कोर्याचा अचंवा वाटला. माझा मुसलमान गडी मात्र माझी कींव करी. गुरुवारी दुपारीं आम्हीं एका ओढ्याच्या कांटीं स्वयंपाक केला. दुर्गानाथानें मला एक लहानशी लोखंडी कर्वई दिली. वारा सोसाट्याचा वाहत होता, तेव्हां या कर्वईत मीं केलेला भात एका ठिकाणीं मऊ झाला तर दुसऱ्या ठिकाणीं तांदूळच राहिले! त्या दिवसापासून दिवसान्त्र एकदा दुर्गानाथच मला आपल्याबरोवर जेवावयास घालूं लगाला.

#### नेपाळी स्नान

नेपाळची तराई सोडून जसजसे आम्ही हिमालयाच्या पायथ्याच्या महारण्यांतील मार्ग आक्रम्ं लागलों, तसतशी माझी शारीरिक विपत्ति वाढत गेली. सकाळीं अतिशय थंडी असल्यामुळें माझ्या अनावृत पायांत्न रक्त निषे. त्यावर रस्त्यांतील धूळ बसली म्हणजे फार त्रास होत असे. रात्रीं आम्ही रस्त्याच्या बाजूम असलेल्या दुकानदारांच्या झोंपड्यांपैकी एलाचा श्लोपडींत मुक्काम करून पुनः पहाटेस पुढें जात असूं. दुपारीं मध्यंतरीं सवडी-प्रमाणें स्वयंपाक करून भोजन होत असे. स्वयंपाक म्हणजे दुसरें कांहीं नसे. नुसता भात, व नेपाळांत मिळणारीं एक प्रकारचीं आमसीलें उक्ळून तयार केलेलें पाणी, एवढेंच असे. तरी पण भुकेच्या वेळी हें सुद्धां मला गोड लागे. रात्रीं रस्त्यांत पांच-सहा मैलांच्या अंतरा-वर छागणाऱ्या झोंंंंंवडीवजा दुकानांत्न मिळणारे पोहे व गूळ यांजवर आमचा निर्वाह होई. पण हा नेपाळी गूळ इतका वाईट आणि महाग होता, कीं, तो खाण्याचे भीं सोडून दिलें, व नुसत्या पोह्यांवरच तृष्ति मनून घेऊं लागलों. आम्ही एका नदीच्या कांठाकांठःनें जात होतों. मी बिछान्यांत असतांनाच दुर्गानाथ मला म्हणे, कीं, आपलें स्नान शालें. हा गृहस्थ उठळा कधीं, नदीवर गेळा कधीं व यानें अशा भयंकर थंडींत स्नान केळें कसें, याचें मला आश्चर्य वाटे. मी म्हणे, "तुम्ही नेपाळी लोक फार काटक आहां, तुम्हांला थंडीवाऱ्याची कांहींच पर्वा वाटत नाहीं. इतक्या पहाटेस नदीवर स्नान करणें मला तर अगर्दी अशक्य वाटतें.'' बीरगंजहून निषाल्यावर तिसऱ्या दिवशीं आम्ही नदीच्या कांटींच एका दुकानदाराच्या झोंपडींत रात्रीच्या मुक्कामास राहिलीं होतों. नदी आमच्या झोंपडीं-त्न दिसत होती. तथापि पाण्यापर्येत जाण्याचा मार्ग इतका बिकट होता, कीं, तेथें जाण्यास

बराच अवकाश लागे. जवळची एक बाट होती. पण ती कड्यावरून खालीं उतरण्याची अमल्यामुळें फार धोक्याची होती. मी सकाळीं ठवकर जागा झालों. मग थंडी फार असल्यामुळें अंथरूणांतच पहून होतों. इतक्यात दुर्गानाथ उठला, व आपल्या स्नानाच्या तयारीस लागला. त्यानें एका लहानशा पंचात्रीत पाणी घेऊन तें आपल्या टीचमर शेंडीच्या टोकास लावलें, नंतर दोन्ही कानशिलांस, दोन्ही डोळ्यांस व कपाळास पाण्याचा सर्श करून आपलें स्नान आटपलें. आणि तो म्हणाला, "काय हो, तुम्ही अजून निजलांच आहां, मीं तर माझें स्नानदेखील आटपलें!" मी म्हणालों, "अहो, मी थंडीमुळें पहून राहिलों आहें, पण तुम्ही उठण्यापूर्वीपासून मी जागा आहें. तथापि तुम्हांला मीं नदीवर जातांना पाहिलें नाहीं. मग तुम्हीं स्नान केलें म्हणतां हें कसें ?" तो म्हणाला "अहो, तुम्ही जागे होता तर मी येथें पंचपात्री घेऊन स्नान करीत होतों हें पाहिलें नाहीं कसें?" तेव्हां नेपाळी लोकांचे स्नान कशा प्रकारचें असतें, याची मला नीट कल्यना झाली. मारवाडांत एका बड्यांत दोन-तीन माणसें आंघोळ करतात असें माझ्या ऐकण्यांत आलें होतें. एण नेपाळी लोकांची स्नानपद्धति त्यांना माहीत असती तर एका बड्यांत निदान शंभर मारवाड्यांना सहज स्नान करतां आलें असतें! असो. त्या दिवसापासून नेपाळांत दुर्गानाथाश्येतर होतों तोंपर्येत सकाळीं उठल्याबरोवर (नेपाळी) स्नान करूं लागलों.

शुक्रवारीं रात्रीं आम्ही मीमफेदी येथें येऊन पोंचलों. येथून नेपाळचा पहिला मोठा घाट लागतो. रात्रीं आम्ही एका दुकानदाराच्या झोंपडींत उतरलों. माझ्याजवळ कांहीं नेपाळी मोहरा (या इंग्रजी रुपयाला सरासरी अडीच मिळतात.) होत्या. बीरगंज येथें इंग्रजी नाणें देऊन या मोहरा आम्हीं घेतल्या होत्या. माझ्या मुसलमान गड्याला माझ्या बरोबर काटमंझूपर्येत येण्यास मीं पुष्कळ आग्रह केला, पण गुरखे लोकांचा स्वमाव त्याला माहीत असल्यामुळें त्यानें तेथूनच परत जाण्याचा हृद्ध घरला. भीमफेदीपर्येत पोंचतें करण्याचा आमचा करार असल्यामुळें आम्हाला नाइलाजास्तव त्याची खानगी करावी लागली. दुर्गानाथानें माझ्या सामानासाठीं दोन मोटिया जातीचे गडी पाहिले. पण त्यांना त्यांची मजुरी आगाऊ पाहिले होती. मुसलमान गड्याची मजुरी व या नवीन गड्यांची आगाऊ मजुरी देऊन माझ्याजवळ एकच नेपाळी मोहर शिल्टक राहिली होती. ती पोहे घेण्यासाठीं दुकानदाराच्या बायकोला देत असता माझ्या हातून खाली पहून दुकानाच्या आंतल्या बाजूस गेली. दुकानदारानें व त्याच्या बायकोनें ती शोधण्याचा फार्स केला. पण ती मिळाली नाहीं या सबबीवर परत केली नाहीं. शेवटीं दुर्गानाथाकडून कांहीं पैसे उसने घेऊन मीं माझा कार्यभाग उरकला.

दुसऱ्या दिवशीं सकाळीं लवकर उठून नेपाळचा पहिला घाट चरण्यास सुख्वात केली. याला नेपाळी लोक गढी म्हणतात. या गढीचें नांच खरी गढी असावें. हिच्या मस्तकावर नेपाळ सरकारचा कडेकोट बंदोबस्त आहे. प्रत्येक मनुष्याची येथें झडती घेण्यांत येते व अपरिचित मनुष्यास पासाशिवाय पुढें जाऊं देत नाहींत. दुर्गानाथाजवळ अवघा पांचांचा पास होता. अर्थात् त्यांत माझ्या दोन भोटिया गड्यांचा समावेश होण्यासारखा नव्हता.

तेव्हां असा बेत ठरला, कीं, चौकीच्या अलिकडे कांहीं अंतरावर माझें सामान मीं ध्यावें व या भोटियांना पुढें जाऊं द्यावें. ते त्या प्रांतांतील असल्यामुळे त्यांना पासाची गरज लागत नाहीं. पण तेच जर परदेशी गृहस्थावरोबर असले तर त्यांस पास पाहिजे. गृढी चढतां चढतां मी पार थकून गेलों. त्यांत नाक्याजवळ पोंचल्यावर सगळें ओझें पाठीवर आलें. तथापि मीं तें कसेंबसें नाक्यापर्यंत नेलें. तेथें आमच्या कपड्यालत्त्यांची तपासणी झाली. त्या वेळीं तेथील शिपायांनीं माझे पायमोजे चोरले. पुनः सामान पाठीवर वेऊन मी पुढें चाळळों. पण मोटिये गडी कोठें दिसेनात. ते जेथें आमचा मुक्काम व्हावयाचा होता, तेथें जाऊन स्वस्थ विश्रांति त्रेत बसले. पण हें स्थान सरासरी एक मैल लांब असल्यामुळें माझ्यानें तेथवर्येत सामानाचा बोजा घेऊन जातां येणें केवळ अशक्य होतें. मी चौकीपासून बऱ्याच अंतरापर्येत चालत गेरयावर इतका थकलों, कीं, सामानाचें गांठोडें एका बाजूस फेंकून एका झाडाखालीं निचेष्टित पडलों- दुर्गानाथ आपस्या गड्यासह ठरलेस्या मुक्कामा-बर भोंचळा, तेव्हां तेथें स्थाळा भोटिये गडी सांगडले. माझी त्यानें चौकशी केळी; पण माझा थांग लागेना. तेव्हां त्या भोटियांना थेट नाक्यापर्येत जाऊन माझा शोध करून या असें त्यानें फर्मावलें. त्यांनीं येऊन माझें सामान घेतलें. त्यांनीं आपत्या कामाची उपेक्षा केल्या-बद्दल मी त्यांजवर रागावलों. पण माश्ची भाषा त्यांना नीट न समजस्यामुळें त्याचा त्यांजवर काय परिणाम झाला हैं मला समजलें नाहीं स्या झाडा नाली अर्घापाऊग तास मी पडून राहिल्यामुळे माइया अंगीं थोडीशी ताकद आली, व त्या भोटियांबरोबर मी आमन्या मुक्कामापर्यंत हळूहळू चालत गेलों.

दुर्गानाथानें जेवण तयार करून ठेवलें होतें. जेवण म्हणजे दुसरें कांहीं नव्हतें, फक्त भात आणि आमसोलांचें पाणी. ज्या जागीं आम्ही उतरलों होतों ती जागा एका झन्याच्या कांठीं होती. येथून आसपासची वनशोभा उत्तम दिसत होती, पण नेपाळी लोकांनीं चुली-पाशींच देहधर्म करून इतकी घाण केळी होती, कीं, इतर दिवशीं भाताचा एक वासदेखील षशाखाळीं उतरण्यास पंचाईत पडली असती. परंतु त्या दिवशीं तशा जागीं बसून दुर्गा-नाथाचा आम्लोदक्युक्त भात मीं मोठ्या रुवीनें खाल्ला! दुर्गानाथाला वरीं जाण्याची फारच बाई झाली होती. त्याने नंथून त्याच दिवशीं मध्यरात्रींच्या सुमारास आपलें धर गांठलें, पण त्याचे गडी, माझे गडी, व मी इतकी मंडळी मार्गे राहिलों. रात्रीं एका उषड्या धर्मशाळेंत आम्हीं मुक्काम केला. पोह्यांचा फराळ करून आम्ही निजलें. परंतु थंडी फार असल्यामुळें माझे दोन्ही पाय जणूं काय गळून पडत आहेत. असें मला वाटूं लागलें. मोठ्या कष्टानें ती रात्र मीं काढली. दुसऱ्या दिवशी म्हणजे ता. ९ फेब्रुआरी रोजीं आग्ही पहाटेस पुढील मार्ग आऋमूं लागलों. सगळा मार्ग हिमफेनानें झांकला होता. त्यांवरून अनवाणी चालण्याचा प्रसंग. मग काय विचारावें! माझ्या हालांना सीमा राहिली नाहीं. तापलेख्या तव्यावरून चालण्यासारखी माझी स्थिति झाली. जणूं काय माझी अत्यंत दया येऊन सूर्यनारायणानें आपले कोमल रिश्म क्षितिज्ञावर सर्वत्र पसरले आणि पाव अर्ध्या तासांत सर्व हिमफेन पार वितळवृन टाकला. त्यामुळें माझें दुःख समूळ

नाहींसें झाठें नाहीं, तथापि बरेंच कमी झाठें.

या दिवशीं सात-आठ वाजण्याच्या सुमारास आम्हीं नेपाळचा दुसरा घाट ( चंद्रगढी) चढलों. या घाटाच्या मस्तकावरून हिमाल्याच्या हिमाच्छादित रांगा इतक्या स्पष्ट दिसत होत्या, कीं, भाइया पार्याच्या वेदना भी क्षणभर विसरून गेलों.

> " अस्त्युत्तरस्यां दिशि देवतात्मा हिमालयो नाम नगाधिराजा | पूर्वापरौ तोयनिधी वगाद्य स्थित: पृथिव्या इव मानदण्ड: || ''

या आपत्या रसाळ वाणीनें किव कुळगुरूनें ज्याचें वर्णन केळें, जो ऋषिमुनींचें निवास-स्थान, जो आपत्या सान्निस्यानें प्रेक्षकांच्या मनांत उन्नत धर्मविचागंची जागृति करतो, त्या हिमगिरीची स्वच्छ रजतवत् चकाकणारीं तीं देदीप्यमान शिखरें पाहून भारतमातेच्या कोणत्या पुत्राला आनंद होणार नाहीं १ या प्रसंगीं माझ्या मनांत ज्या विचारलहरी उठत्या त्या संधींचें वर्णन करणें शक्य नाहीं. मी गोव्यासारख्या मागसलेख्या प्रांतीं जन्मलों; आमच्या प्रांतांतील मनुष्यानें काशीपर्यंत प्रवास केला तर मोठेंच धाइस केलें असें समजतात. सह्माद्रीचें सुद्धां उत्लंधन आग्हांला किती दुर्घट वाटतें ! पण त्याच स्थितींतील मी आज कोणीकडे आहें १ नेपाळच्या चंद्रगढीच्या मस्तकावर राहून हिमाल्याचीं सुंदर शिखरें मी अवलोकीत आहें ! वर्षे, हें सारें मी मोठ्या धाइसानें किंवा अंगांत अचाट सामध्यें आहे म्हणून केलें असें नाहीं. माझ्यासारखा प्रवासास मिणारा विरळा. सामध्यें म्हणावें, तर या थोडक्या प्रवासानें माझे कसे हाल झाले हें मी जाणून आहें. तेव्हां आज मला जें नगाधिराजाचें दर्शन झालें तें केवळ बुद्धप्रेमामुळें होय. अशा अनेक विचारपरंपरेनें माझें मन प्रभुव्लित होऊन बुद्धावरील माझी श्रद्धा हढतर झाली. दुपारीं चंद्रगढीच्या खालीं जेवण करून संध्याकाळीं चारपांचाच्या सुमारास आग्ही दुर्गानाथाच्या वर्शी पोंचलों.

दुर्गानाथाच्या पित्यानें आणि आजोबानें माईं चांगलें आदरातिथ्य केलें. नेपाळच्या प्रवासांत सुग्रास भोजन काय तें याच दिवशीं मला प्रथमतः मिळालें. मी खालच्या मजस्यावर उघडी जागा होती, तेथें निजलों. थंडी पारच होती. पण दुर्गानाथाच्या बापानें एक मली मोठी नेपाळी कांबळ दिली व गवत अंथरून विलाग तयार करून दिला. माइयाजवळ एक लहानशी धाबळी होती. ल्यांत सोघळ्यानें जेवण्यासाठीं तिचा उपयोग होत असे. तिचे दोन तुकडे करून पायमोज्यांऐवजीं मीं ते दोन्ही पायांस गुंडाळले. त्यामुळें थंडीची बाधा जरा कमी झाली. दुसच्या दिवशीं सकाळीं लवकर उठून मीं नेपाळी स्नान केलें, आणि नऊ वाजण्याच्या सुमारास भोजन केलें. नेपाळी ब्राह्मण मांसाहारी आहेत. दुर्गानाथाला आपण मांस खातों हें मला कळूं द्यावयांचे नव्हतें. तेव्हां त्यानें आफ्त्या

आईटा सांगृत माझ्या जेवणाचा बेत निराळा ठेवला. जेवण झाल्यावर दुर्गानाथ मला बेऊन काटमंड्रमधील मुख्य देवतांच्या दर्शनास गेला.

#### देऊळ की खाटिकखाना ?

काटमंद्रमध्यें ठहानमोठीं पुष्कळ देवालयें आहेत. पण त्यांत मुँख्य दोन आहेत. एक पशुपतीचें व दुसरें गुह्येश्वरीचें. प्रथमतः आम्ही गुह्येश्वरीच्या दर्शनास गेटों. गृह्येश्वरीच्या किंवा इतर कोणत्याहि नेपाळी मंदिरांत कळाकुसरीचें असें विशेष कांहीं आढळून येत नाहीं. गुह्येश्वरीच्या मंदिरावर सोन्याचा कळस व रूप्याचे पत्रे आहेत. आंतल्या बाजूस एक छहानसा चौक आहे. या चौकांत एका बाजूस एक हातभर स्ंदीची व दीड हात छांबीची स्त्रीयोनीची आकृति आहे. ही आकृति आंत दगडाची असावी. पण वरून तिला सोन्याचें स्पर्डे घातलें आहे. आजूबाजूम आपल्या इकडील म्हसोबादगडोबासारख्या कांहीं आकृति आहेत. हा सगळा चौक व तेथील दगडी आकृति रक्तानें इतक्या माखलेल्या असतात. कीं, त्या जागेला लाटिकलान्याची उपमा दिल्यास गैर-वाजवी होणार नाहीं. आम्ही त्या मंदिरांत गेलों, तेव्हां एक कुत्रा गुह्येश्वरीजवळच रक्त चाटीत होता, तेथील पुजारी कांहीं मंत्र म्हणून गुह्मेश्वरीची पूजा करीत होता, व एका बाजूस एक ब्राह्मण शतचंडीचा पाठ करीत होता. तो सगळा देखावा पाइन माझ्या अंगावर कांटा उभा राहिला. इतक्यांत एका पुजाऱ्यानें तीर्थप्रसाद म्हणून एक प्रकारची नेपाळी ताडी आणून दिली. मला प्रथमतः हा काय पदार्थ होता हैं माहीत नव्हतें. एण त्याचा तो चमत्कारिक वास आल्यावर मीं दुर्गानाथास ही ताडी आहे कीं काय असा प्रश्न केला. त्यानें जेव्हां ती ताडीच आहे असें म्हटलें, तेव्हां मी म्हणालों, कीं, " ही ताडी आम्हीं तीर्थ म्हणून कशी प्यावी ? " तो म्हणाला, " तुम्हांस जर प्यायची नसेल तर शिरावर शांसून दोन्ही डोळ्यांस लावा म्हणजे झालें. " असें म्हणून स्वतः त्यानें हा विधि केला. पण ताडी डोक्यांस ठावतांना जेव्हां त्यानें डोळे मिटले तेव्हां माझ्या हातावरीच ताडीरूपी तीर्थ मीं फेकन दिलें.

आम्ही गुह्मेश्वरं च्या मंदिरांतून बाहेर पहल्याबरोबर कांहीं अंतरावर घटाकृति बौद्ध स्तूप आम्हांस दिसला. यापूर्वी बौद्धमंदिर किंवा स्तूप मीं कधींच पहिला नव्हता. मीं "जबळ दिसतें आहे तें मंदिर कोणाचें ?" असा दुर्गानाथास प्रश्न केला, तेव्हां तो म्हणाला, "हें बौद्धाचें कायसें आहे, पण तुम्ही तिकडे पाहूंच नका. कारण तिकडे पाहिलें असतां ब्राह्मणांनीं स्नान करावें असे शास्त्र आहे!" दुर्गानाथाचे हे शब्द ऐकृन मी चिकित झालों! गुह्मेश्वरीच्या मंदिगंत तीर्थरूपधारिणी तार्डाचें सेवन करण्यास हरकत नाहीं, पण बौद्धमंदिराचें दुरून दर्शनदेखील अपवित्र! बौद्ध धर्मोसंबंधानें नेपाळी लोकांत इतका तिटकारा अमेल असें मला कधींहि वाटलें नव्हतें. परंतु दुर्गानाथाची यासंबंधानें वाद करण्याची सोय नव्हती. मी बौद्धधर्मीभमानी असे त्याला आढळून आलें असतां माह्या छळाला त्याच्याकहूनच आरंभ व्हावयाचा. तेव्हां त्याला प्रत्युत्तर न देतां बौद्ध स्तुपाच्या

बाजूस पाठ फिरवून त्याजबरोबर मी पद्युपतिनाथाच्या मंदिराकडे वळलों.

पशुपितनाथाचे मंदिर एका उंचवट्यावर आहे. हें फारच लहान आहे व तेथें एक मोठें महादेवाचे लिंग आहे. या लिंगास चारिह बाजूंम चार तोंडें आहेत. येथील पुजारी दिक्षणी ब्राह्मण असतात. अर्थात्, या मंदिराच्या पटांगणांत बलिदान होत नाहीं. पण जवळच जीं गोरक्षनाथाचीं वगैरे लहानसहान मंदिरें आहेत, त्यांत पशुवध होतो. आश्चर्याची गोष्ट ही, कीं, गोरक्षनाथासारख्या साधुपुरुषाची मूर्तिदेखील रक्तानें माखलेली असते. पशुपितनाथाचे पुजारी कृष्णशास्त्री द्रविड हे आमचे गुरु गंगाधरशास्त्री तेलंग यांचे गुरुबंधु. नागेश्वरपंत धर्माधिकारी त्यांजपाशीं कांहीं काळपर्येत शास्त्राध्ययन करीत असत. मी काशीहून निघालों त्या वेळीं नागेश्वरपंतांनीं त्यांना मेटून क्षेमसमाचार पुसावा व आपला त्यांना नमस्कार सांगावा असें सांगितलें होतें. पण आम्ही पशुप्तीच्या मंदिरांत गेलों, तेल्हां ते पूजत गुंतले होते. त्यांची पूजा दुपारीं तीन वाजतां आटपत असे. तेल्हां त्या दिवशीं त्यांची मेट होणें शक्य नल्हतें. परंतु मी काशीहून आलों असें त्यांना समज्जत्यावर त्यांनी दुसच्या दिवशीं संध्याकाळीं येऊन अगत्य मेटावें असा निरोप पाठविला. पश्चतीच्या मंदिरांतन आम्ही थेट धरीं आलों.

दसऱ्या दिवशीं सकाळीं मुखमार्जनादि विधि व नेपाळी रनान आटपस्यावर सहा सात बाजतां दुर्गानाथाच्या बापानें नेपाळी अपिलाची पद्धत पाहण्यासाठीं मला भीमममशेर (त्या वेळचे कमांडर इन् चीफ) यांच्या बंगल्यावर नेलें. रस्त्यांत दहिंवर प्डल्यामुळें मला थोडासा त्रास पोंचला. कमांडरसाहेबांचा बंगला म्हणजे एक साधारण तीन मजली घर होतें. कंपाउंड मात्र बराच मोठा होता. आम्ही येथें पोंचलों त्या वेळीं वीस-पंचवीस शिपायांची कवाईत चालली होती. इतक्यांत तिसऱ्या मजस्यावरील एका खिडकींत्न खाली जमलेल्या लोकांना कमांडरसाहेबांनी आपलें दर्शन दिलें. त्यांच्या जवळ त्यांचा कोणी कारमारी होता. डोक्याच्या केसांजवळ कपाळावर लावलेल्या मन्य टिळ्यावरून कमांडर-साहेबांनीं (नेपाळी १) स्नान केल्याचें चिन्ह स्पष्ट दिसत होतें. हे आपणास जरी क्षत्रिय म्हणवितात, तथापि त्यांचा बांधा अध्यपिक्षां अधिक मोंगोलियन वळणावर गेला होता. खिडकी उघड़न स्वारी आपलें तोंड बाहेर काढते न काढते इतस्यांत खालच्या मंडळींत मुजरे करण्याची एकच चळवळ उडून गेली; जो तो आपलें गान्हाणें कमांडरसाहेबांपुरें मांड्रं लागला. आम्हांला तर दहापांच मिनिटें कोण काथ म्हणतो याचा थांगच लागेना शेवटीं एका शिपायानें की दुसऱ्या कोणी अधिकाऱ्यानें गोंगाट शांत करून एकेकाला स्वारीसमोर येण्यास हुकूम केला. तथापि प्रत्येक वादी स्वारीला तिसऱ्या मजल्यावर ऐकुं जाण्यासाठीं मोठ्यानें ओरहून मुजरे करीत करीत आपलें गान्हाणें स्वारीपुटें मांडीत असे. कोणी कोणाला विनाकरण जातिबहिष्कृत केलें अशी एक तकार होती. कमांडरसाहेबांनीं ही तकार राजगुरूंकडे नेण्यास हुकुम केला. दुसऱ्याहि पुष्कळ तकारी होत्या. पण त्यांचा एकदम निकाल न करतां आपल्या कारभाऱ्याला त्या टिपून वेण्यास स्वारीनें हुकूम केला; व कांहीं गान्हाण्यांला तेयस्यातेथेंच नकाराधी उत्तर देऊन झटपट निकाल करून टाकला. न्थाय देण्याची ही पद्धति मला फार चमत्कारिक बाटली, यांत नवल नाहीं. कारण वकील, जड़ज, हायकोर्ट, इत्यादि गोष्टी या ठिकाणीं कांहीं नत्हत्या. तथापि या सरळ न्यायानें, नेपाळी लोकांचें समाधान होत असावें, असें बाटलें. निदान हायकोर्टाचा निकाल मिळे-पर्येत शेवटची पै, कोर्टाची फी, विकलाची फी, स्टांप इत्यादिकांवर खर्चून कंगाल होण्याची पाळी नेपाळी लोकांवर येत नसावी असा मीं तर्क केला. तो मुजन्यांचा विधि मात्र मला आवडला नाहीं.

कृष्णशास्त्री द्रविड यांनीं ज्या वेळीं मेटीस बोलावलें होतें त्याच्या पूर्वीच पंत्रग मिनिटें मी त्यांच्या वर्गी गोंचलों. शास्त्रीबोवा पूजा आटपून आपस्या विन्हांडी जेवावयास बसले होते. ते सरासरी साडेतीन वाजण्याच्या सुमारास मोकळे झाले. गंगाधरशास्त्री वगैरे त्यांचे सहाध्यायी व नागेश्वरपंत धर्माधिकारी वगैरे शिष्य यांच्या त्यांनीं बच्याच गोष्टी मला विचारत्या, व मी जेव्हां त्यांचा निरोप वेऊन निषालों तेव्हां पशुपतीचा प्रसाद, गंध आणि वाटखर्चाकरितां नेपाळी चार मोहरा त्यांनी मला दिल्या. माझ्याजवळची सर्व शिष्ठक संपून गेली होती; तेव्हां या अवितित लाभानें मला विशेष आनंद झाला. त्यांनीं सवडीप्रमाणें आणिखी एक वेळ आपव्या वरीं यांचें असें सांगून मला रजा दिली, व आपण वामकुक्षी-साठीं निध्न गेले. शास्त्रीबोवांनीं दिलेख्या मोहरातून दोन मोहरा क्वेंचून मीं एक नेपाळी जोडा घेतला, व त्याचा ताबडतोब उपयोग केला. पण तो प्रत्येक पायास दोन-तीन टिकाणीं लग्नून कातडी निवाली, आणि थंडीनें होणाऱ्या वेदनांत या नवीन वेदनांची भर पडली !

बौद्ध स्तूपाच्या दर्शनाला मी फार असुक झालों होतों. पण दुर्गानाथाला हा विचार कळूं देणें इष्ट नव्हतें, हें मीं मागें सांगितलेंच आहे. तेव्हां एक दिवशीं भर दुपारीं कोणास नकळत मीं या स्तूपाची भेट घेतली. येथें कोणी तरी विद्वान् बौद्ध साधु किंवा गृहस्थ मला भेटेल अशी आशा होती; पण ती निष्फळ झाली. स्तूपाच्या आसपास कांहीं तिबेटी साधु फासे टाकून शकून सांगत बसले होते, दुसऱ्या बाजूम बकरा मारून सगळ्याच्या सगळाच विकावयास ठेवला होता. हा सर्व देखावा पाहून माझें मन सखेदा-श्चर्यानें भरून गेलें. अहा ! नेपाळांतील बौद्ध धर्मदेखील या स्थितीला पोंचला काय ? नेपाळची राजधानी काटमंद्ध शहर तेथें देखील या पवित्र स्तूपाची कोण दशा ! मनाचें कसेंबसें समाधान करून मीं तेथें कोणी तरी विद्वान् साधु आहेत कीं काय याची चौकशी केली. पण फाशांच्या साहाय्यानें शकून सांगणाऱ्या साधूंपेक्षां अधिक प्राज्ञ पुरुष तेथें नसत्याचें आढळून आलें.

नेपाळी बौद्ध धर्माची ही अत्यंत खेदजनक स्थिति पाहून माझे मन उद्दिग्न झालें. आतां नेपाळांत राहण्यापासून कांहीं फायदा राहिला नाहीं, पण जावें कोठें १ बौद्ध धर्माचा जर शोध लागत नाहीं, तर जगावें तरी कशाला १ कांहीं कालपर्येत तर मी नुसता विचारमूल होऊन गेलों. इकड़े नेपाळांतील राजकीय वातावरण परिशुद्ध नसस्यासुळें दुर्गानाथाच्या आजोबांची मीं नेपाळांतून लवकर स्वदेशीं जावें अशी इच्छा दिसून आली, परंतु मला एकाकी पाठविणिहि त्यांना प्रशस्त दिसेना. इतक्यांत बदरीकेदाराहून कांहीं

कावडवाले तीर्थ वेऊन काटमंड्स आले व दुर्गानाथाच्या आजोशंची आणि त्यांची पूर्वीची ओळव असत्यामुळ त्यांच्या मार्फत त्यांची सर्व व्यवस्था लागली. दिवाणसाहेशंच्या वाड्यांतून दुर्गानाथांच्या आजोशनें त्यांची कांहीं संभावना करविली. एकंदरींत त्यांना सरासरी १०० कायांची प्राप्ती झाली असावी. हे कावडवाले रकसीलला येऊन तेथून हरिद्रारपर्येत रेत्वेनें प्रवास करणार होते; कारण वर्षामुळें नेपाळांतून डोंगरीमार्गानें या दिवसांत जाणें शक्य नव्हतें. तेव्हां त्यांच्याश्चरोश्चर मीं रकसीलार्येत जावें, ते मला चांगत्या रीतीनें संभाद्यन नेतील, असें दुर्गानाथाच्या आजोशंचें म्हणणें पडलें. परंतु रकसीलला पोंचत्यावर मन कोणीकडे जावें, याचं। मला नीट कल्पना होईना. इतक्यांत एकाएकीं एक विचार सुचला, व त्यामुळें मनाची चंचलता जागच्या जागीं निवाली.

ग्वारहेरीस असतांना 'काशीयात्रा 'या नांवाचे एक पुराक माझ्या वाचनांत आलें होतें. त्यांत गयेच्या दक्षिणेस पंधरा मैळांवर एक बौद्धांचें मंदिर असून त्यासंबंधानें कांहीं खटळा चालु आहे, इत्यादि अर्थाचा मजकूर वाचला होता. त्याचे या प्रसंगी मला समग्ण झालें. नेपाळांतन दसऱ्या कोणीकहे न जातां या टिकाणीं जाऊन रहावें असा मीं निश्चय केला. माझी करवना अशी होती, कीं, हैं स्थान ओसाड प्रदेशांत असावें, आणि त्या ठिकाणीं जेवणखाण मिळण्याची कांहीं सोय नसाबी. तथापि उपामांनीं मरण आहें तरी बेहत्तर, माओं अवशिष्ट आयुष्य मीं या टिकाणीं घाटविष्याचा बेत केला. आणखी मला अशीहि आशा वाटत होती, कीं, बुद्धगयेस एखादा बीद्ध साधु यात्रेमाठीं आल्यास त्याची भेट होऊन तो बौद्धधर्माचा अभ्यास कसा करतां येईल, हें सांगेल. जर कोणीच न भेटतां माझें देहावसान या निर्जन प्रदेशांत झालें तर निदान वैराग्ययुक्त मनानें मला मरण येईल. काटमंडु शहरांतील बौद्धधर्माच्या अवनताच्या अवलोकनानें शालेली मनाची तळमळ तरी शांत होईछ. अशा प्रकार मनाचा निश्चय झाल्यावर माझा उद्देग शमला. दुर्गानाथाच्या आजोबाला मी काटमंड्रहन कावडवात्याबरोबर जाण्यास तयार आहे, असे ताबडतोब कळिविलें. कावडवात्यांस निषण्यास अद्यापि दोन-तीन दिवस अवकाश होता. तेव्हां मी शांतपण नेपाळी लोकांसंबंधानें माहिती मिळविण्यांत व साधल्यास वाटखर्चासाठीं अल्प स्वल्प द्रत्य संपादण्यांत वेळ घाडवूं लागलों.

अक्षेरीनाथ शास्त्री या नांवाचे गंगाधरशास्त्री यांच्याजवळ शास्त्राध्ययन केलेले एक नेपाळी पंडित काटमहूच्या पाठशाळेंत संस्कृताचे अध्यापक होते. गंगाधरशास्त्र्यांचा शिष्य या नात्यानें जशी कृष्णशास्त्री द्रविड यांनीं मला मदत केली तशी हेहि करतील अशी आशा धरून मी त्यांना मेटावयास पाठशाळेंच गेलों. ही पाठशाळा काशीच्या पाठशाळेच्या धर्तीवरच चालते, पण काशीच्या पाठशाळेच्या मानानें ही लहान आहे. येथे एकंदर दहा कीं अकरा शिक्षक होते. परंतु काशीच्या पंडितांसारखी त्यांची प्रसिद्ध नव्हती. ते काशीच्या पंडितांच्या तोडीचे असते, तर दुर्गानाथांसारखे नेपाळी विद्यार्थी अध्ययनासाठीं काशीस कां जाते १ असो; मी पाठशाळेंत गेलों तेव्हां अधोरीनाथ मला मेटले नाहींत. पण दुसरे एक पंडित मेटले. ते माइयाशीं मोठ्या आदरानें बोलले. परंतु त्यांच्या बोलण्या-

वरून नेपाळी पंडित निष्कांचन आहेत असें मला सहज अनुमान करतां आलें. मी गरीब विद्यार्थी असून मला कांहीं मदत पाहिजे ही गोष्ट मीं या म्हाताऱ्या पंडितांस बिलकूल कळूं दिली नाहीं. आतां अघोरीनाथास भेटण्यांत विशेष फायदा होता असें नाहीं. तथापि सहजासहजीं भेटून जावें अशा विचारानें मी त्यांच्या घरीं गेलों.

काटमंडू शहरांतील एका गर्छीत अघोरीनाथांचे घर होतें. हें दोन मजली होतें. पुण्यां-तील वाड्याप्रमाणें या घराला बराच मोठा चौक होता. चारी बाजूंस आर्दी अरुंद खोल्या होत्या; व त्यांत पुष्कळ बिन्हाडें होतीं. मी या चौकांत शिरलों त्या वेळीं येथील घाण काढण्याचें काम चाललें होतें. कांहीं नेपाळी मज़्रू सगळा मैला कावडींत भरून नेत होते. नेपाळी लोक केरकचरा बाहेर न टाकतां मधस्या चौकांतच टाकतात; देहधर्मही तेथेंच करितात; व बक-यामंद्ध्यांचें मांस खाऊन हाडेंहि याच ठिकाणीं टाकतात. वर्ष सहा महिन्यांनीं ही सगळी घाण सांचली म्हणजे कावडींत्न जवळपासच्या शेतांत नेऊन तिचा खत करण्याकडे उपयोग करण्यांत येतो. दुर्गानाथाचें घर शहराबाहेर होतें. तथापि शेजारींच सर्व केरकचरा, शेण वगैरे सांचवृन ठेवण्यांत आलें होतें. परंतु तेथें मोकळी हवा असल्यामुळें मला फारसा त्रास झाला नाहीं.

क्ण अवीरीनाथांच्या घराची ती शोभा पाहून मला अत्यंत वीट आला. एका पडवींत एक-दोन मुलें देहधर्म करीत होतीं. इतक्यांत वरच्या मजल्यावरून एकानें बकच्याचीं कीं मेंढराचीं हाडें खालीं फेंकलीं; पडवींत देखील पाय ठेवण्याची पंचाईत झाली. तेव्हां भी दुरूनच अवीरीनाथ घरीं आहेत कीं काय याची चौकशी केली, व नाहींत हैं वर्तमान ऐकल्याबरोबर तो घाणेरडा चौक सोहून पार चालता झालों. पुनः अघोरीनाथांच्या घरीं गेलों नाहीं.

#### नेपाळी राज्यव्यवस्था

नेपाळी लोक साधारणपणं फार संशयी असतात. परकी लोकांना आश्रय देण्याला ते फार बाबरतात. न जाणो कोणी इंग्रज सरकारचा गुप्त हेर येऊन आपल्या आश्रयानें आपल्या देशाची माहिती मिळवील, व त्यामुळें आपणाला शिक्षा मोगावी लागेल, असें त्यांना वाटत असावें. त्यांत नुकतीच नेपाळांत राज्यकांति झाली होती. त्यामुळें नेपाळी लोकांत मोकळेपणं मला मिसळतां आलें नाहीं. दुर्गानाथदेखील राजकीय बाबतींत कांहीं एक बोलूं इच्छीत नव्हता. तथापि काटमंद्भंत त्या वेळी असलेल्या एक-दोन दक्षिणी ग्रहस्थां-कडून व कृष्णशास्त्री द्रविड यांजकडून नेपाळी राज्यव्यवस्थेची थोडीबहुत माहिती मला समजली, ती संक्षेपानं येथे देणें अप्रासंगिक होणार नाहीं.

जंगबहादूर नावाचा एक प्रसिद्ध पुरुष नेपाळांत होऊन गेला. तो शिपायाच्या दर्जा-पासून मुख्य प्रधानाच्या योग्यतेला चढला. त्या काळी हल्ली ज्याला पांच सरकार म्हणतात त्या राजवराण्याच्या हातीं सर्व सत्ता होती. पण जंगबहादुरानें त्या काळच्या मानकऱ्यांचा एकदम वघ करून सर्व सत्ता आपण बळकावली. राजा केवळ नामधारी झाला. मराठ्यांच्या

इतिहासांत शाहू छत्रपतीनंतर सातारच्या गादीची जी वाट झाली, तीच जंगबहादूरच्या कारकीदींत नेपाळच्या मुख्य गादीची झाली. तेव्हांपास्त जंगबहादूरच्या वराण्याच्या ताब्यांत नेपाळचीं राज्यस्त्रें आलीं. आपण स्वतः मुख्य प्रधान (याला नेपाळांत तीन सरकार म्हणतात, व नामधारी राजाला पांच सरकार म्हणतात.) ही पदवी धारण करून जंगबहादूरनें आपल्या भावास मुख्य सेनापित वगैरे पदांवर आरूढ केलें. १८५७ सालच्या बंडांत जंगबहादुरानें इंग्रज सरकारास मदत करून मोठी कीर्ति व तराईजवळचा बराच मुख्य संपादन केला. जंगबहादूरच्या मरणानंतर त्याचा मुलगा मुख्य प्रधानाच्या गादीवर आला पण तो विशेष चलाल नसल्यामुळे त्याचा चुलतभाऊ वीरसमशेर यानें त्याला व त्याचरीवर त्याच्या एक दोन साध्यांस टार मारून गादी बळकावली. वीरसमशेरचा मागचा भाऊ खड्गममशेर मुख्य सेनापित झाला. त्याच्या मागचा देवसमशेर काटमंडूचा गव्हर्नर झाला व त्याच्या मागच्या चंद्रसमशेरला त्याच्या खालची दुसरी जागा मिळाली.

वीरसमरोरनें नेपाळी राज्यांत बऱ्याच सुधारणा केल्या. परंतु त्याचा भाऊ खड्गसमरोर यानें त्याला मारून आपण मुख्य प्रधानाची जागा बळकावण्याचा एक कट उभारला. पण हा कट लक्करच उघडकीस आल्यामुळें वीरसमरोरनें खड्गसमरोर याला एकदम हद्दपार केलें, व त्याच्या जागीं त्याच्या मागचा भाऊ देवसमरोर यास मुख्य सेनापतीचें पद दिलें. १९०१ सालीं मार्च महिन्यांत वीरसमरोर निवर्तला. तेव्हां कायद्याप्रमाणें देवसमरोर तीन सरकारच्या पदावर आला. देवसमरोर जरा ख्यालीखुशाली होता, पण त्याला आपल्या राज्यांत शिक्षणाचा प्रसार करण्याची फार इच्छा होती. शिवाय नेपाळांतील दास्याचा प्रघात बंद करण्याचाही त्यानें बेत केला होता. हिंदुस्तानांतून नामांकित गानवादनपटु स्त्री-पुरुषांना काटमंडू येथें बोलावून त्यानें मोटा जलसा केला. या कामीं हजारों रुग्ये खर्च झाले. त्याच्या घराण्यांतील मंडळींस त्याचें हैं व इतर कृत्यें आवडलीं नाहींत. वीरसमरोरच्या मुलांनीं आपला चुलता चंद्रसमरोर याला सामील होऊन देवसमरोर याला पदच्युत करण्याचा कट केला.

वीरसमशेरच्या दोन मुळी नेपाळच्या राजास दिल्या होत्या. अर्थात् वीरसमशेरच्या मुळांचे या राजावर फार वजन होतें. एके दिवशीं त्यांनीं देवसमशेर याळा असें सांगितळें, कीं, आम्ही आपल्या विडळांच्या संपत्तीची वांटणी करणार आहों; तेव्हां तुम्हीं स्वतः येऊन आम्हांळा योग्य सल्ला देऊन यथायोग्य वांटणी करावी. देवसमशेर आपल्या विडीळ भावाच्या घरीं मोठ्या ळवाजम्यासहवर्तमान गेळा. बरोबर मुख्य सेनापित चंद्रसमशेर हाहि होता. नेपाळचे नामधारी राजा पांच सरकार हेिंह आपल्या मेहुण्यांचीं मांडणें मिटविण्यासाठीं आले होते. या वेळीं देवसमशेरबरोबर ५०० फीज होती. शिवाय राजेसाहेबांचा ळवाजमा, कमांडरसाहेबांचा ळवाजमा, असे सारे ळवाजमे बाहेर पटांगणांत उमे होते. देवसमशेरचें आपल्या पुतण्यांबरोबर कांहीं वेळ संभाषण झाल्यावर

88

त्यांतील एकजग म्हणाला, "आपणाशीं कांहीं गोष्टी एकान्तांत बोलायच्या आहेत, तेन्हीं जरा आंत यावें. " देवसमशेर आपले शरीररक्षक (बॉडीगार्ड) बाहेर ठेवून आंत गेला. तेथें त्याच्या पुतण्यांनी आणि त्याच्या साध्यांनी त्याला पिस्तुलांच्या जोरावर चतुर्भुंज केलें. इकडे त्याच्या बॉडीगार्डीनी थोडी कुरकूर केली, पण त्यांना थंड करण्यास फारसा वेळ लागला नाहीं. पुढें देवसमशेरकडून दिवाणगिरीचा सक्तीनें राजीनामा वेण्यांत आला; व पाच सरकारनें विडकींत उमें राहून तो खालीं असलेल्या फीजेस वाचून दालवून असें जाहीर केलें, कीं, आपण हा राजीनामा स्वीकारला असून आजपासून मुख्यप्रधानाच्या जागीं चंद्रममशेरची योजना करीत आहों, तेव्हां सर्व कारभार त्यांनें पाहावा. खालीं असलेल्या फीजेनें पांच सरकारचा हुकूम मान्य करून चंद्रसमशेर, त्यांचे पूर्वीचे सेनापित, दिवाण झाल्याबद्दल आनंदप्रदर्शनार्थ बंदुकांची सलामी दिली. झालें. बिचाऱ्या देवसमशेरची कारकीर्द आटपली. त्याला त्याच रात्रीं नेपाळच्या तराईत पाठविण्यांत आलें. ही गोष्ट १९०१ सालच्या जून महिन्यांत घडली.

सध्यांचे मुख्य दिवाण चंद्रसमशेर कलकत्ता युनिव्हर्सिटीची मॅट्रिक परीक्षा पास आहेत. त्यांनी युद्धकलेवरील पुष्कळ पुस्तकांचे नेपाळी भाषेत भाषांतर केलें आहे. त्यांच्याबहल विशेष सांगण्यासारखी एक गोष्ट आहे ती ही, कीं, त्यांना एकच बायको होती. १९०५ सालीं त्यांची ही प्रथम पत्नी निवर्तत्यावर त्यांनीं दुसरें लग्न केलें असें ऐकतों. परंतु एकाच कालीं पांच-सहा बायका असण्याची जी त्यांच्या घराण्याची वहिवाट, तिला ते अपबाद आहेत. देवसमशेरनें योजलेल्या कांहीं सुधारणा त्यांनीं देखील अमलांत आण्व्या असत्या. पण त्याचा परिणाम काय होईल हें ते जाणून असत्यामुळें त्यांनीं आपला कारमार फारच धिम्मेपणानें चालविला. देवसमशेरचें एकदम उच्चाटण झालें ही गोष्ट फार विलक्षण आहे, अशा अर्थाची टीका कलकत्त्याच्या 'अमृतबझार पत्रिका ' वगैरे इंग्रजी वर्तमानपत्रांन्न झाली. पण तिचा परिणाम नेपाळ दरबारावर इष्ट न होतां, या वर्तमानपत्रांना नेपाळी राज्यांत मनाई करण्यांत आली. सारांश, चंद्रसमशेरच्या कारकीरींत नेपाळची कांहीं एक सुधारणा न होतां वीरसमशेरच्या कारकीरींत जी स्थिति होती, तीच कायम राहिली.

काटमंड्रमध्यें मी अववा आठ-दहा दिवस होतों. कोणत्या दिवशीं मीं नेपाळची राजधानी सोडली, याची आतां पक्की आठवण नाहीं. परंतु मी दहा दिवसांपेक्षां जास्त तेथें नत्हतों असें वाटतें. बाबू शारदाप्रसाद नांवाचे एक बंगाली गृहस्थ तेथें हेडमास्तर होते. त्यांनीं मला इंग्रजी एक स्पया दिला. आणखी एक दोन गृहस्थांनीं अल्पस्वल्य मदत केली. कृष्णशास्त्री द्रविड यांनीं मला आणखी दोन कीं तीन मोहरा (नेपाळी) दिल्या. एकंदरींत इंग्रजी पांच कीं सहा स्पये माझ्याजवळ जमा झाले. येवढी वाटखर्ची घेऊन दुर्गानाथांच्या आजोबांच्या ओळखीच्या कावडकरांवरोवर मी काटमंड्रहून निवालों.

# नेपाळपासून सीलोनपर्यंत

काटांबचा मुक्काम करीत नसत. भी थकलों असे त्यांना दिसून आल्याबरोबर त्यांनीं मुक्काम कराता, माझ्या जेवणाची त्यांनीं प्रथम व्यवस्था करावा व मला थंडीची बाधा होऊं नये म्हणून निवान्याची जागा पहावी. नेपाळास जाते वेळीं बीरगंज येथें मी माझे पांच पौंडांचे डंबेस्स एका नेपाळी दुकानदाराजवळ ठेवून गेलों होतों, ते परत येतांना घेतले. कावडवाले बरोबर असस्यामुळें सामानाचा बोजा मजवर मुळींच पडला नाहीं. रकसीलला पोंचस्थावर कावडकरांना मी माझ्या दोन कांबळी, एक तांब्या इत्यादी सामान देऊन मोकळा झालों. आतां एक कांबळ, एक कोट, कांहीं पुस्तकें, दोन घोतरें, एक फेटा, एक तांब्या, दोन खादीच्या बंड्या व एक डंबेस्सची जोडी, येवरें सामान मजजवळ शिल्लक राहिलें.

रकसीलहून दोन कीं सब्बादोन क्यये खर्चून मीं बांकीपुरचें तिकीट काढलें, व दुसऱ्या दिवशीं संध्याकाळीं मोकीपुरास पोंचलों. माझ्याजवळ आठ-बारा आणे शिल्लक होते, पण त्या दिवशीं रात्रीं मीं फराळ केला कीं नाहीं याचें आतां मला स्मरण नाहीं. बहुधा रात्रीं मी उपाशीच राहात असें. बांकीपुरास मी एका मठांत उतरलों. एका ओसरीवर संन्याशी, बैरागी, ब्राह्मण इत्यादी यात्रेकरूंचे विछाने पसरले होते, त्यांतच थोडी जागा करवून तेथील मुख्य संन्याशानें माझी सोय केली. माझ्या शेजारींच एक दाढीवाला बैरागी होता. त्याला माझ्या आगमनानें संताप आला असावा. माझ्यावर त्यांनें आगल्या कठोर वाग्वाणांचें संघान घरलें. मला त्यांच्या बोलण्याचें कारण काय तें समजेना. शेवटीं मीं त्याला सांगितलें, कीं, मी एक रात्रीपुरता येथें राहणार आहें, येवढ्या वेळेंत आपली कांहीं गैरसोय झाल्यास क्षमा असावी. हें ऐकून या योग्याचा (जोग्याचा) राग शांत झाला. जी काय गैरसोय होईल ती एका रात्रीपुरतीच होईल असें वादून त्यांचें समाधान झालें असावें!

## बुद्धगयेच्या मार्गावर

बांकीपुराहून गयेस जाणारी गाडी सकाळीं सातआठाच्या दरम्यान निघत असे. गाडीचें भाडें बारा आणे; पण येवढे पैसे मजपाशी नन्हते. मी उतरलों होतों त्या मठाशेजारींच

एक मंगळप्रसाद नांवाचे सिशक्षित कायस्य राहत होते. माझी डंबेल्सची जोडी घेऊन मी त्यांजपाशीं गेलों आणि ती विकत घेण्यास त्यांना विनंती केली. त्यांना ती नको होती: पण माझ्या आग्रहास्तव त्यांनी ती बारा आण्यांस विकत वेतली. (ही जोडी मी काशीस असतांना एक रूपया दोन आण्यांस घेतली होती.) बारा आणे मिळाल्याबरोबर मी ताबडतोब स्टेशनावर जाऊन गयेस जाणारी सकाळची गाडी साधळी. गाडींत एका त्रिपण्डधारी पंडिताची गांठ पडली. मी गयेस जाणार आहें असे त्याला समजल्यावर तो म्हणाला, "अहो, गया म्हणजे बकाली शहर! तेथे तमच्यासारख्या विद्यार्थ्याची दाद लागणें फार कठीण. तेथें तुम्हांला नुमतें दारांत देखील उमें राहूं देणार नाहींत. तथापि मी माझ्या एका मित्राचा तुम्हांला पत्ता सांगतों. तो वैद्यकीचा धंदा करतो. तो गयावळांसारखा नाहीं. माझें नांव मांगितलें असतां तो तम्हांला आपत्या घरीं राहण्यास जागा देईल." पंडितजीनें सांगि रेल्या ब्राह्मग वैद्याचा पत्ता, व पंडितजीचें नांव मीं टिपून घेतलें. पण पंडित जींची गयेनरील टीका मला यथार्थ बाटली नाहीं, माझ्यासारख्या विद्यार्थ्यास उतरण्यापुरती जागा गयेसारख्या क्षेत्रांत मिळणार नाहीं हें संभवेल तरी कसें १ पंडितजींच्या नांबाचा किंवा त्यांच्या मित्र।च्या पत्याचा उपयोग कराबा लागेल असे मला बाटलें नाहीं. केवळ भिडेखातर त्यांचें नांव व त्यांच्या मित्राचा पत्ता भी माझ्या संग्रहीं ठेवला. पंडितजी मधल्या एका स्टेशनावर उतरले. मी दुपारी अकरा वाजण्याच्या समारास गयेस पोंचलीं.

स्टेशनावर पोंचल्याबरीवर गयावळांच्या हेरांनी मछा गांठलें. जो तो विचारी "तुम्हास पिंडदान करावयाचें काय ? " मी म्हणें, " मी गरीब विद्यार्थी. मला पिंड देण्याचें सामर्थ्य नाहीं. केवळ एक रात्र मला येथें राहावयाचें आहे. तेवढी सीय लावून दिल्यास मी आभारी होईन " पण मला पिंडदान करावयाचें नाहीं, हें वाक्य कानीं पडल्याबरोजर पुढील हकीगत ऐकुन घेण्यास बहुधा कोणी जवळ राहातच नसे. यदाकदाचित् माझी सर्व गोष्ट ऐकून घेतली तर, या गयावळांच्या हस्तकांनीं मुला म्हणार्चे, कीं तुम्ही गरीब विद्यार्थी, त्याला आन्ही काय करणार १ तुम्हांला पिंडदान करावयाचे असेल तर बोला. मग तमची व्यवस्था लागेल; तुम्हाला आमच्या मालकाकडून आम्ही कर्जी रुपये देववूं. ते घेऊन तम्ही पिंड चा. पण पिंडप्रदान करण्याची इच्छा असल्याशिवाय तुम्हास राहण्यास कोणीहि जागा देणार नाहीं ! मगळें शहर हिंडलों, पण नुसतें सामान ठेवण्यास जागा सांपडेना. मी दक्षिणेकडील आहें असें समजन्यावर एका दुकानदारानें मला सांगितलें कीं, विष्णु-पदाच्या देवळाजवळ कांहीं दक्षिणी ब्राह्मणांचीं वरें आहेत, तेथें मेळा आश्रय मिळेल. त्या ठिकाणीं जाऊन शोध केल्यावर दक्षिणी ब्राह्मणाचें घर सांपडलें. ब्राह्मण तैलंगी असावा. तो वरी नन्हता. दुसरी कांहीं मंडळी जेवत होती. एका बाईनें बाहेर येऊन तुम्हास काय पाहिजे असा प्रश्न केल्यावर मी म्हणालों, " एका रात्रीप्रता मला आश्रय द्याल तर फार आभारी होईन. माझ्या जेवणास जो खर्च होईछ तो मी देईन. " बाई म्हणाल्या, "तुम्हांस िंड द्यावयाचे आहेत काय ? " मी मनांत म्हणालों, " आतां कोणी तरी मला पिंड द्यावयाची पाळी आठी खरी।" मी म्हणाठों, "मठा निदान एक जेवण श्राठा, त्याचे पैसे देतों.

दोन-तीन दिवस मी केवळ फराळावर आहें." बाई म्हणाली, "जेवणाचे पैसे घेऊन आम्ही जेवण घालीत नसतों. पिंड द्यावयाचे असतील, तर बोला. मन सर्व व्यवस्था होईल, नाही तर येथे कांहीं मिळण्यासारखें नाहीं!" या दक्षिणी बाईला देखील पिंड-दानानें इतकें घेरलेलें पाहून गयानगरीत दुपारच्या प्रहरीं अन्न मिळण्याची किंवा रात्रीं वस्तीस जागा मिळण्याची आशा राहिली नाहीं. मला पिंडदान करावयाचें आहे असें खोटें सांगृन एलाद्या गयावळाकडून यथेच्छ पाहुणचार घेतां आला असता व वाटखर्चाला कांहीं पैसेदेखील उपटतां आले असते, हें मी जाणून होतों. पण हा विचारसुद्धां माझ्या मनाला शिवला नाहीं. उपाशी मरण्याची पाळी आली तरी बेहचर, खोटें बोलावयाचें नाही, हा माझा निश्चय तिळमात्र ढळला नाही.

दक्षिणी ब्राह्मणाच्या घरून निषालों, व गर्येतील मध्यवर्ती तलावाच्या कोपऱ्यावर असलेल्या एका दुकानांत बसून मीं फराळ केला. थोडी विश्रांति वतस्यावर मला एकाएकीं पंडितजींच्या वैद्य मित्राची आठवण झाली. त्याच्या घरीं जागा मिळण्याची फारशी आशा नव्हती. तथापि प्रयत्न करून पहावा असा बेत करून सगळ्या सामानाचा बोजा पाठीवर चेऊन मी वैद्यराजांच्या घराकडे वळलों. वैद्यराज द्रन्या एका गर्ल्डात राहत होते. भ्रमण करीत करीत एकदाचे संध्याकाळीं चार वाजण्याच्या सुमारास त्यांचे घर गांठलें. पण त्यांची गांठ पड़ली नाहीं. ते कांहीं कामानिमित्त बाहेरगांवीं गेले होते. त्यांचा एक सोळा वेपें वयाचा मुलगा घरी होता: त्यानें माञ्चा आदरमत्कार चांगला केला. परंतु वडील घरीं नसस्यामुळे त्यांच्या परवानगीवांचून मला आपस्या वरीं ठेवून वेण्याची जनावदारी वेण्यास तो कबूल नव्हता. " देह टाकुनि नभाप्रति जाणें कर्म त्याहुनि पुढें करी पेणें।।" असा हा प्रकार झाला. मी तर इतका थकून गेलों होतों, कीं, पुढें काय करावें हा विचारदेखील मला गोड बाटेना, वैदाबुवांच्या पडवींत सामान एका बाजूस टाकृन मी क्षणभर निश्चित बसलों, कांहीं वेळानें इकडच्या तिकडच्या गोष्टी झाल्यावर वैद्यबुवांच्या चिरंजीवास मीं बुद्धगयेची गोष्ट विचारली. तो म्हणाला, "बुद्धगया येथून सात मैल आहे. " " तेथे रात्र होण्यापूर्वी मी पोंचेन काय ? " असा प्रश्न केल्यावर तो म्हणाला, " सहज पोंचाल. " बुद्धगया गयेहून सात मैल आहे हें मला खरें बाटेना. तथापि गया शहरांत ज्या अर्थी वस्तीला जागाच मिळेना त्या अर्थी कोठें तरी रख्यांत वस्ती करणे चांगलें, असा विचार करून मी वैद्यबुवांच्या चिरंजीवास म्हणालों, "मी आतांच्या आतां बुद्धगयेस जातों, मात्र मला एक मजूर आणून द्या. सामान घेऊन इतक्या दूर जाणें मला शक्य नाहीं " त्यानें एक मुसलमान मजूर आणला. पण तो आठ आणे मार्गू लागला. मजजवळ एक पावली आणि एक पैसा येवढीच काय ती शिल्छक होती. शेवटीं तो चार आण्यांस येण्यास कबूल झाला.

'बुढगया गयेहून पंधरा मैल आहे 'हें काशीयात्रा नांवाच्या पुस्तकांतील विधान खोटें आहे, असे माइया प्रत्ययास आलें. वैद्याच्या मुलाच्या आणि माइया मुसलमान कुळीच्या म्हणण्याप्रमाणें बुद्धगया गयेहून सात मैलांच्याच अंतरावर आहे. माझा कुली

चांगला माणूस होता. परंतु बौद्ध, हिंदू वगैरे भेद त्याला माहीत नव्हते. त्यानें मला बुद्ध-गयेच्या महंताच्या मठांत नेलें. मला वाटलें होतें, कीं, बुद्धगया बौद्धांच्या ताब्यांत आहे. पण येथें निराळाच प्रकार दिसून आला. मठांत शिरस्याबरोबर बाहेरच्या बाजूस बैल. उंट, धोडे, वगैरे जनावरें बांघलीं होतीं. आंत जाऊन पाहतों, तों एका बाजूस देवीची मूर्ति होती, व तिची त्यावेळीं शंखनादयुक्त पूजा सुरू होती. महंताचे प्रमुख शिष्य देवीच्या शेजारी ओसरीवर हक्का पीत बसले होते. संन्याश्यांनीं हक्का ओढण्याची चाल या दिवर्शीच मीं प्रथमतः पाहिली. (या मठासंबंधानें विशेष माहिती चौदाव्या प्रकरणात आहे, तेव्हां येथे जरूर तेवढीच माहिती दिली आहे.) महंताच्या अग्र शिष्यानें मला दोन-तीन संस्कृत विद्यार्थी राहात होते त्या खोलींत जागा देण्यास हुकूम केला. मला स्वयंपाक करून जेवण्यासाठीं त्यानें फार आग्रह केला. परंतु मी रात्रीचा जेवत नसतों असें त्याला सांगितस्यावर त्याने बाजारांत्न पेढे, बर्फी वगैरे लाण्याचे पदार्थ आणवन ते माझ्या खोळीत पाठवून दिले. हे पेढे म्हणजे नांवाचेच पेढे होते. त्यांत साखरेऐवजीं गूळच षातला होता. बर्फी तर तोंडात बालण्याची सोयच नव्हती. मीं या पदार्थीचा फारच थोडा भाग खाऊन बाकी सर्वे त्या खोलींत राहणाऱ्या विद्यार्थ्योस वांद्रन दिले. इकडच्या तिकडच्या गोष्टी निषात्या असतां त्या विद्यार्थ्यांनीं मठा असे सांगितलें, की, येथें धर्मपाल नांवाचा कोणी मग जातीचा भिक्ष आहे. तो महंताबरोबर खटला चालवीत असतो. सध्यां तो कोठें असतो १ असा प्रश्न केल्यावर एक विद्यार्थी म्हणाला. " सध्या तो येथेंच आहे ! "

#### सीलोनला जाण्याची कल्पना

त्या रात्रीं महा क्षोंप कशी ती मुळींच आही नाहीं. धर्मपाहाच्या दर्शनाहा मी अत्यंत उत्सुक झालों होतों. दुसऱ्या दिवशीं सकाळीं कोणास नकळत मी बुद्धमंदिरांत गेलों. तेथें एक शिपाई होता. त्यानें आंत नेऊन बुद्धाची मूर्ति दाखिवली. या मूर्तीच्या कपाळास एक महा मोटा त्रिपुंडू छावला होता. याचा अर्थ मला समजेना. (चौदाव्या प्रकरणांत बुद्ध गयेसंबंधानें विशेष माहिती आहे. तेथें यासंबंधानें स्पष्टीकरण केलें आहे.) पण मी धर्मपालाच्या दर्शनास उत्सुक झालों असत्यामुळें तेथील वस्त्रंच्या निरीक्षणांत व त्यांच्या इतिहासाची माहिती मिळविण्यांत काळ न घालवितां, मंदिरांतील शिषायास एक पैसा—हाच पैसा काय तो मजजवळ शिल्लक होता—देऊन धर्मपालाच्या वसतिस्थानाकडे वळलों.

मंदिराच्या पश्चिमेस उंचवट्यावर ब्रह्मदेशाच्या भिंदों मिन राजानें तीन खोल्या व त्यांना जोडून एक पडवी बांघटी. थींबो राजाटा कैंद करून रत्नागिरीस आणत्यावर तेथें राहणारे ब्रह्मी भिक्षु स्वदेशीं गेले, व तें स्थान इंग्रज सरकारच्या ताच्यांत आलें. नंतर इंग्रज सरकाराकडून तें केवळ राहण्यासाठीं धर्मपालास देण्यांत आलें. या वेळीं तेथे एक भिक्षु होता. त्याला पाहून हाच धर्मपाल असावा अशी माझी समजूत झाली व त्याला मी हिंदी माषेत म्हणालों, "आपणच धर्मपाल काय ?" "मी एक भिक्षु आहें; हा जवळ फोटो दिसतो आहे, तो धर्मपालाचा आहे. सध्यां धर्मपाल येथें नसून सीलोनास आहेत," असें

त्यानें हिंदी भाषेंतच उत्तर दिलें. नंतर त्यानें मला तेथें असलेली बुद्धाची जपानाहून आणलेली मूर्ति व इतर चित्रें दाखबिलीं.

पालि भाषा ही प्राचीन सयामी भाषा असावी अशी माझी समजूत होती; कारण पालि भाषेतील त्रिपिटक नांवाचा ग्रंथ सयामच्या राजानें छापला आहे असें माझ्या ऐकण्यांत होतें. तथापि या भिक्षला तिची कांहीं माहिती असण्याचा संभव आहे असें वाटून मी म्हणालों, "आपणास पालि भाषेची कांहीं माहिती आहे काय ?"

तो म्हणाला, "आमचे धर्मग्रंथ पालि भाषेतच आहेत, व ते विहारांत राहून आम्हास शिकावे लागतात."

स्यानें सिंहली लिपीत लिहिलेले कित्येक पालि ग्रंथ मला दाखिवले, व त्यांतील कांहीं वाक्यें वाच्नून दाखिवलीं. तीं ऐकून मी मोठ्या आनंदानें महणालें, "पालि भाषा महणजे जवळववळ संस्कृतच आहे. ती शिकण्यास मला उशीर लागणार नाहीं!"

भिक्षु म्हणाला, " तुम्हांस संस्कृत येत आहे काय ?"

" कीमुदी, तर्कसंग्रह वगैरे ग्रंथ मीं वाचले आहेत. काव्याचेंहि बरेंच बाचन आहे. " " असे आहे, तर तुम्हांस पालि माषा सहज येईल. "

आका मला शिकवाल काय ? असा प्रश्न केल्यावर तो म्हणाला, "मला चांगल्या रीतीनें शिकवितां येगार नाहीं. तुम्ही सीलोनला गेलांत तर तेथें मोठमोठे पंडित आहेत. ते तुमच्या सर्व शंकांचें समाधान करून तुम्हांला ग्रंथ शिकवितील."

"ठीक आहे. मी सीलोनला जाण्यास तयार आहें. पण मजजवळ एक पैसादेखील शिल्लक नाहीं. मग सीलोनला जाणें शक्य कसें ?"

तो म्हणाला, "तुम्ही कलकत्त्यास गेलां तर तेथे 'महाबोधि समा 'या नांवाच्या संस्थेकडून तुम्हांस सीलोनला जाण्यास मदत मिलेल. नुकताच एक सिंहली भिक्षु येथें येऊन गेला. तो इतर बौद्ध क्षेत्रांचें दर्शन वेऊन मार्च महिन्याच्या दहाव्या तारखेस कलकत्त्याहून सीलोनला जाण्यास निष्णार आहे. त्याजबरोबर तुम्ही जाल, तर तुम्हास कांहीं अडचण पडावयाची नाहीं."

या दिवशीं फेब्रुआरीची २८ तारील असावी. दहा दिवसांच्या आंत कलकत्याला पोंचलों, तर सर्व मनोरथ सफल होतील असें मला बाटूं लागलें, नव्हे माझ्या मनानें कलकत्त्याच्या मार्गीनें सीलोनपर्यंत त्याच बेळीं धांव मारली.

पण जडदेहाचें कसें व्हावें ? कलकत्यापर्येत चार रूपये आणि कांहीं आणे आग-गांडीचें माटें होतें. येवढे पैस मिळाले असते म्हणजे फारशी अडचण पडली नसती. तेवढ्याकरितां त्या मिक्षूलाच मीं विनंती केली, कीं सध्यां येवढी रक्कम त्यांनीं मला द्यावी, व महाबोधि समेकडून मला सीलोनला जाण्यास मदत मिळाली नाहीं तरी कलकत्त्याला गेस्यावर माहीं पुस्तकें वगैरे विकृत ही रक्कम मी परत करीन. तेव्हां तो म्हणाला, " मजवाशीं कांढीं नाहीं. तुम्ही महंताच्या येथें उतरलां आहां त्या अर्थी महंत तुम्हांला चार-पांच रूपये सहज देईल. तो मोठा श्रीमंत आहे."

त्या दिवशीं मी बुद्धगयेसच राहिलों. मजजवळ अमरकोशाची काशीमध्ये खरेदी केलेली एक लहानशी नवी प्रत होती. ती माझ्या खोलींत राहणाऱ्या तिवां विद्यार्थ्योपैकीं एकानें आठ आण्यांस घेतली. परंतु कीमुदी वगैरे पुस्तकें त्यांना नकी होतीं. दुपारीं मोजन करून मी महंताजवळ गेटों. मला कटकत्यास जावयाचें आहे. माझ्या तिकिटापुरते पैसे दाल तर मी फार आभारी होईन, अशी त्याला विनंती केल्यावर तो म्हणाला, "मालक मुख्य महंत येथें नाहींत. ते असते तर त्यांनीं तुम्हांस मदत केली असती. तथापि तुम्हांला विन्मुख पाठवं नये म्हणून मी येवढी मदत करतों. " असे म्हणून बटव्यांत हात घालून त्यानें एक रूपया काढला, व तो माझ्या हातावर ठेवला. मी मोठ्या नाखुर्यानें तो स्वीकारला. महंताकडून आणखी कांहीं मदत मिळण्याची आशा राहिली नाहीं. तेव्हां भी पुन: भिक्षुजवळ गेलों, व त्याची अनेक प्रकारें विनवणी केली. पण त्याला कांहीं माशी दया आही नाहीं. शेवटीं तो म्हणाला, " तुम्ही हिंदुस्तानांतील लोक फार लबाड आहां. त्यांत ब्राह्मण अतिशयच लबाड. कांहीं दिवसांपूर्वी दोघे ब्राह्मण मजपाशीं आले, ब तुमच्याप्रमाणेंच कलकत्त्याला जाऊन सीलोनला जाऊं असें सांगृत आठ स्वये वेऊन गेले. पण ते महाबोधि सभाग्रहांत न जातां कोठें गेले याचा पत्ताच नाहीं. म्हणून माझा तुमच्या-वर बिलकुल विश्वास नाहीं!" तेव्हां मी त्याला म्हणालों, "माझा तुम्हांस विश्वास न भेठ तर माझीं पुस्तकें, एक कांबळ व कोट एवढें सामान मी तुमच्या स्वाधीन करतों. याची किंमत कमीत कमी दहा रुपये होईछ. मला फक्त कलकत्यास जाण्यापुरती मदत करा, व मी कलकत्याला पोंचस्यावर जेव्हां तुमचे पैसे पाठवीन तेव्हां माझीं पुस्तकें मला पाठवा. " पण त्याला काडीमात्र दया आली नाहीं.

दुसच्या दिवशीं मी बुद्धगयेहून निघालों, व रात्रीं गया स्टेशनावर आलों. तेथें एका दिखणी यात्रेकरूची गांठ पड़ली. त्याला माझी अडचण कळवून म्हणालों, " मजनवळ दीड रूपया आहे. माझें सर्व सामान घेऊन मला जर तुम्ही तीन रूपये चाल, तर मी फार आभारी होईन." परंतु हा गृहस्थ देखील गयावळांच्या सहवासानें कठिनहृदय झाला असावा. तो म्हणाला, "मीं होते नव्हते ते पैसे यात्रेस खर्च केले. तथापि दोन रूपयांस देत असाल तर मी तुमचें सामान घेईन." मी म्हणालों, " तुम्हांला मीं माझें सामान फुकटच दिलें असतें. परंतु समय कांहीं असा कठीण आहे, कीं मला तसें करतांच येत नाहीं. तथापि मला तुम्ही तीन रूपये या सामानाची किंमत म्हणून देऊं नका. केवळ दान म्हणून चा." परंतु त्या ग्रहस्थास माझी कींव आली नाहीं. माझें सामान विकण्याची गोष्टिह मीं इतर यात्रेकरूंशीं काढली नाहीं; कारण परकी देशांत अस्य किंमतीस मी सामान विकण्यास तयार आहें, हें पाहून पोलिसांनीं मला पकडलें, तर सुरुण्यास बरेच दिवस लागावयाचे, शिवाय त्रास व्हावयाचा तो निराळाच.

ती रात्र मीं गया स्टेशनांतच घालविली. दुसऱ्या दिवशीं सकाळीं असा विचार केला कीं, गयावळांची किंवा त्यांच्या सहवासांत राहिलेल्या यात्रेश्लंची करूणा भाकृत कांहीं व्हावयाचें नाहीं. पण नवीन पद्धतीनें शिकलेल्या ग्रहस्थांची गांठ घेतल्यास ते कांहीं मदत केत्यावांच्यन राहणार नाहींत. या प्रसंगीं मला उज्जयनी येथील प्रोफेसरांची आठवण झाली. पण येथे कालेज नव्हतें. तेव्हां गया हायस्कूलच्या हेडमास्तरास भेटून त्याच्या द्वारा कांहीं खटपट करून पहावी असा बेत केला, व वाट पुसीत पुसीत व्यांच्या घराचा पत्ता लावला. गांगोली बाबू (हेडमास्तर) घरांतच होते. माझी सर्व कहाणी ऐकून घेतत्यावर त्यांनीं मूळा ' भिक्षा मागतां कामा नये ' ह्या विषयावर एक लांबलचक व्याख्यान दिलें. बंगाली लोक मोठे बोलके आहेत असें ऐकत होतों, त्याची प्रतीति या दिवशीं पहिल्यानें आली. बाबूंनीं व्याख्यान संपवल्यावर मला आंत नेऊन एक हातमाग दाखविला, व ते म्हणाले, "हें पहा, हातमाग मी मुद्दाम घरांतील बायकांसाठीं आणला आहे. त्यांनीं मुद्धां रिकामें राहतां कामा नये, असें माझें मत आहे. " पुनः बाब्रंच्या वक्तृत्वाचा ओव वाहूं लागला, तेव्हां मी म्हणालों, " बाबूसाहेब, मी जरी इंग्रजी शिक्लों नाहीं, तरी तुम्ही सांगतां या सर्व गोष्टी मला माहीत आहेत. परंतु वेळ अशी आणीवाणीची आहे, कीं कांहीं कामासाठीं मला या महिन्याच्या दहा तारखेच्या आंत कलकस्यास पोंचलें पाहिजे; आणि म्हणूनच माझ्यावर हा याचनेचा प्रसंग आला आहे. जर तुमच्याकडून मुळा मुद्रत होत नसेळ तर तुमचे विद्यार्थी किंवा इतर मित्र यांजकहून थोडीबहुत मुद्रत करविल्यास मी फार आभारी होईन." हेडमास्तर म्हणाले, "मी तुम्हांला दुसऱ्या लोकांकडून मदत करवूं शकणार नाहीं. जें काय चावयाचें असेल तें मी स्वतः देईन. पण माझी वृद्ध आई निवर्तल्यामुळें सध्यां मला दान देतां येत नाहीं. आणखी पांच-महा दिवसांनीं मी अशीचांतून मुक्त झाल्यावर तुमची संभावना करण्यांत येईल. पण मजपासून दोन आण्यांपेक्षां जास्त कांहीं मिळूं शकणार नाहीं हें क्क्कें लक्ष्यांत ठेवा. नाहीं तर तुग्ही माझ्या भरंबशाबर बसाल इकडे तिष्ठत!"

गांगोली बाबूंच्या घरून त्यांचे आमार मानून मी चालता झालों. गया शहरांतील गया-बळच नत्हत, तर इतर लोक देखील तसेच वस्ताद आहेत अशी माझी समजूत झाली, व आतां एक पळदेखील या शहरांत राहण्यांत अर्थ नाहीं अशी गांठ बांधून मी स्टेशनचा रस्ता घरला त्या दिनशीं फराळाला चार आणे गेले. बाकी सच्वा रुपया राहिला. स्टेशनावरील दराच्या तक्त्यावरून स्टबा क्याच्या आंत कलकत्त्याच्या बाजूस कोणत्या स्टेशनापर्येत जातां येणे शक्य आहे हें पाहून वेतलें, व एक रुपया आणि वर कांहीं पैसे देऊन लखीसराई स्टेशनचें तिकीट काढलें; व त्याच गली लखीसराईस पोंचलों. लखीसराई हें एक नवीन शहर आहे. आगगाडी होण्यापूर्वी येथें कांहीं नव्हतें व मां या ठिकाणीं पोंचलों त्या वेळीं येथील कित्येक दुकानें झोंपडींतच होतीं. ती रात्र मीं स्टेशनांतच काढली. दुसऱ्या दिवशीं सकाळीं येथें धर्मशाळा आहे असें समजलें; आणि अल्पा-यासानें मीं तिचा शोध लावला. ही धर्मशाळा म्हणजे एक पडवीवजा जागा होती. तेथें माझें सामान ठेवून मी स्वस्थ बसलों. इतक्यांत एक मारवाडी जातीचा नोकर आला, त्यानें माझी चौकशी केली. मी एक विद्यार्थी आहें, व कलकत्त्यास जातों, असें समजूत आल्यावर त्यानें कोटून तरी माहयासाठीं शिधा आणला. पण तो शिजविण्यास मजपाशीं मांडें नव्हतें. तेव्हां त्यानें एक मातीचें भांडें आणून दिलें, व खिचडी कशी बनवतात हें मला सांगितलें. त्याच्या सांगण्याप्रमाणें त्या मातीच्या भांड्यांत डाळ, तांदूळ, मीठ इत्यादि पदार्थ घालून मीं खिचडी बनवली. ती किती उत्तम असावी याची वाचकांनीं कर्यनाच केली पाहिजे! कांहीं असो; गयेला फराळावरच दिवस काढला असल्यामुळें मला ती अगदींच स्वली नाहीं असें नाहीं. माझें जेवण नऊ वाजण्याच्या सुमारास आठपलें. त्याच दिवशीं मीं पुढें जाण्याचा बेत केला.

मी त्या मारवाडी नोकराच्या सांगण्यावरून चार-पांच दुकानांत जाऊन याचना केळी. पण लभ्यांश कांहीं झाला नाहीं. एका लंबोदर व्यापाच्यानें तर दुकानांत्नच माझ्या अंगा-वर एक पैसा फेंकला, व तो म्हणाला, "तुम्ही कलकत्यास जा की त्याच्या पलीकडे जा. मजपाशीं तुम्हांस देण्यास यापेक्षां जास्त नाहीं. " यावरून सगळा बाजार फिरून चार पैसे देखील गोळा करण्याची आशा राहिली नाहीं. तेव्हां जवळच बुलालीलाल म्हणून एक कायस्य जातीचा वकील होता त्याजपाशीं गेलों. हा मनुष्य सज्जन दिसला. त्यानें आपल्या सामर्थ्याप्रमाण मला एक पावली दिली, व तो म्हणाला, "माझें या व्यापाच्यांशीं कांहींएक चालण्याभारकें नाहीं. त्यांना विद्येची किंमत ठाऊक नाहीं; तुसऱ्याच्या अडचणि ते जाणत नाहींत. " त्यांने मला अशी सल्ला दिली, कीं तेथून जवळ असलेल्या गिद्धोर या गांवीं जाऊन तेथील संस्थानिक रावणेश्वरप्रसाद यांस माझी अडचण कळवावी. रावणेश्वरप्रसाद हे मोठे दाते आहेत, ते मला खात्रीनें मदत करतील असें त्यांचें मत पडलें. तेव्हां आणली विचार करीत न बसतां दुसऱ्या दिवशीं सकाळच्या गाडीनें गिद्धोरास जाण्यास निघालों.

वाटेंत खेरा या नांवाचे दुसरें एक संस्थान होतें. मी थेट गिद्धोरास न जातां जमुई या स्टेशनावर उतरलों, व सरासरी सहा-सात मैल चालत तेथील महाराजांच्या राजवाड्या-पर्यंत गेलों. पण येथे असा शोध लागला, की राजेसाहेब याचकांची विलकूल भेट घेत नाहींत. परस्परच संभावना करतात; व सगळा दिवस तपश्चर्या केली, तरी एक आण्यापेक्षां जास्त दक्षिणा फार करून कोणाच्या वांट्यास येत नाहीं. तेव्हां निराश होऊन राजवाड्या-पासून मागे परतून तेथील बाजारांत एका दुकानीं थोडे पोहे व दोनतीन पैशांचे पेढे घेऊन खाल्ले; व तेथून गिद्धोरास जाण्यास पार्थीच निधालों. येथून गिद्धोर पांच मैल आहे.

संध्याकाळीं साताच्या सुमारास गिद्धोरास पोंचलों. महाराजा रावणेश्वरप्रसाद यांनीं आपल्या शिवमंदिराच्या मार्गे एक लहानशी धर्मशाळा बांधून वाटमरू लोकांस उतरण्याची सोय केळी होती. तेथें बैरागी वगैरे लोकांची व इतर वाटमरूंची व्यवस्था लावून ठेवण्या-साठीं एक मनुष्य ठेवला होता. मी तेथें पोचल्याबरोबर मला रात्रीं जेवावयाचें आहे कीं नाहीं, याची त्यानें चौकशी केली. पण मी इतका थकून गेलों होतों कीं, स्वयंपाक करून जेवण्याची ताकट माझ्या अंगीं राहिली नव्हती. मी त्या मनुष्यास (याला जमादार महणत) महणालों, "आतां माझ्यानें जेवण करवत नाहीं मला कांनी तरी फराळाचा जिन्नस आणून चा महणजे झालें." त्यानें ताबडतोब तेथील पेढे, वर्मी वगैरे मिठाई आणून

दिली. ही मिठाई बुद्धगयेन्या महंतानें दिलेस्या मिठाईसारखीच निरास्वाद होती, तथापि फार भूक लागली असस्यामुळें मी ती कशी तरी खाऊन पाणी प्यालों.

दुसऱ्या दिवशीं सकाळीं रावणेश्वरप्रसाद राजाच्या एका आश्रित पंडितास मेटण्यास गेलों. पंडितजींचे श्रोंपडीवजा घर पाहून राजाश्रय करूनसुद्धा पंडितजींवर लक्ष्मीची दया झाली नसावी, असें अनुमान करतां येत होतें. पंडितजी बोलण्याचालण्यामध्यें चांगले दिसले. त्यांनीं माझी सर्व हिकगत मोठ्या आदरानें ऐकून घेतली, व ते मला म्हणाले, " तुम्ही सध्यां विलक्षण प्रदेशांत आलां आहां. येथें तुम्हांस मदत करणारे फारच विरळा; तथापि येथील राजेसाहेब थोडी मदत करतील, पण त्यांजपासून आठ आण्यांपेक्षां जास्त अपेक्षा धरण्यांत अर्थ नाहीं. दोन दिवस जेवण घालून जाते वेळीं दोन-चार आणे वाटलर्ची द्यावी, अशी त्यांची वहिवाट आहे. पण तुम्ही ज्या अर्थी काशीहून आलां आहां त्या अर्थी तुम्हांस बारा आणे मिळतील असा माझा अंदान आहे. पण राजेसाहेबांना सध्यां सुतक आहे, आणखी चार दिवस ते तुम्हास भेटणार नाहींत. तोंपर्येत तुमच्या जेवणा-खाणाची व्यवस्था करण्यास मी जमादारास सांगतों. " आतां राजेसाहेबांवर कलकत्त्याच्या वारखर्चासाठीं अवलंबून राहणें शुद्ध वेडेक्णाचें होतें. मी ताबडतोब माझे मित्र नीलकंठ-भटजी यांस पत्र लिहिलें. त्यांना माझा सर्व वृत्तान्त कळवून मला लवकर कलकत्त्यास जावयाचे आहे, व त्यासाठी तीन रुपये तुमच्याजवळ नसतील तर दुसऱ्या कोणाकडून तरी उसने घेऊन पाठवा असें छिहिलें होतें. त्यांनीं पत्र पोंचल्यावर मनिआईरीनें पैसे पाठविले. रयांनीं पाठविलेली मनिआईर मला गिद्धोरला आस्यावर, तिसऱ्या कीं चवथ्या दिवशीं मिळाली. तिचे पैसे वसूल करून भी ते तेथील पोस्टमास्तरजवळच ठेवले. हा ग्रहस्थ जातीचा कायस्य असून फारच मनमिळाऊ होता. या दोन-तीन दिवसांत त्याची व माझी चांगली ओळख झाली होती.

आतां राजेसाहेबांबर अवलंबून राहण्याची आवश्यकता नव्हती. तथापि त्यांना मेटून जाणें मला योग्य वाटलें. दुसऱ्या दिवशीं ते मृताशीचांतून मुक्त झाल्यामुळें महादेवाच्या दर्शनार्थ मंदिरांत आले होते तेथें त्यांची मेट झाली. पंडितजीनें, त्यांना एक संस्कृत माषेंत पत्र लिहा, असें सांगितलें होतें, तें मीं लिहून तयार ठेवलेंच होतें व राजेसाहेबांची मेट झाल्यावर तें त्यांच्या हातीं दिलें. संध्याकाळीं राजेसाहेबांकहून जमादारामार्फत एक रूपया मला बिदागीदाखल मिळाला, तेव्हां रात्रीच्या गाडीनें कलकत्त्यास जाण्याचा बेत करून पोस्टमास्तरास मेटण्यासाठीं मी पोस्ट आफिसांत गेलों. पोस्टआफिस स्टेशनच्या रस्त्यावरच होतें. पोस्टमास्तराशीं कांहीं वेळ इकडच्या तिकडच्या गोष्टी करीत बसलों. तो महणाला, "बाई कशाला करतां ? गाडीला फार लशीर आहे. रस्ता सरळ आहे. कांहीं वेळ वसून स्वस्थपणें जा." मी महणालों, "रस्ता जरी सरळ आहे, तरी मला तो अपरिचित आहे, तेव्हा येथून दिवस असतांच निधावें हें बरें." तथापि पोस्टमास्तराशीं गोष्टी करतां करतां सूर्य अस्तास गेला. मला जरा धाई झाली. त्यानें माझे तीन रुपये मला दिले. मला एक स्पयाची मोड पाहिजे होती, तीहि त्यानें मला दिली. पण मजपासून एक स्पया

घेण्यास तो विसरला, व घाईमुळें रूपया देण्यास मी पण विसरलों.

पोस्टमास्तर मला पोंचिवण्यासाठीं येत होता. परंतु मीं त्याला येऊं दिलें नाहीं. त्याचा एक शिपाई तो पाठिवणार होता, पण तोहि कोठें त्या वेळीं सांपडेना. मलाहि दुमन्या माणसाची गरंज भासली नाही. रस्ता मोठा होता व त्या वेळी रस्त्यांत स्टेशनावर जाणारे कोणी तरी भेरतील अशी माझी समजूत होती. पोस्टमास्तर म्हणाला, " तुम्ही सरळ जा. डाव्या किंवा उजव्या हातास वळू नका. म्हणजे झालें. " त्याच्या सांगण्याप्रमाणें समोरचा रस्ता घरला, परंतु पंघरा वीस मिनिटें चालत गेल्यावर रस्त्याला दोन फांटे फुटलेले आढळले. पोस्टमास्तरच्या म्हणण्याचा नीट अर्थ न समजल्यामुळें व तेथें कोणीहि मनुष्य न सांपडल्यामुळें मीं डावा फाटा सोझन उजवा स्वीकारला. आठ वाजले, नऊ वाजले, तथापि स्टेशन कांहीं मिळेना. दोन-तीन मैलांवर अनलेलें स्टेशन दोन-तीन तास चालून देखील मिळत नाही याचा मला मोठा अचंबा वाटला! रस्त्यामध्यें दुतर्फा गवत फारच वाढलेलें. त्यांतृन वाषासारखें हिंख पद्य असल्याचा मला संभव वाटूं लगाला. त्याहिपेक्षां या बुभुक्षित प्रदेशांत कांहीं लुटाक मेटून माझें सर्वस्व हरण करतील अशी मला बळकट शंका येऊं लगाली. गाढ अधकारांतृन मी सपाट्यानें चाललों होतों. रस्ता सखल उंच असल्यामुळें मला बऱ्याच ठेंचा लगाल्या. पण मागें पाऊल न टाकतां वेगानें मी तसाच पुढें चालूं लगालों.

शेवटीं दुरून आगगाडीच्या सिमलाच्या दिव्यामारखा एक दिवा दिसला. सिमलाच्या दिव्यासारखा तो उंच खांबावर होता. पण तो हिरवा किंवा तांबडा नसून सफेत होता. स्टेशन जरी नसलें, तरी या दिव्याच्या आसपास लोकवस्ती असेल असें बादून मला समाधान बाटलें. पण इतक्यांत बाज्ज्या आडवाटेनें एक मन्छ्य येऊन माझ्यापढें उभा राहिला. अंघकारामुळे तो माझ्या अगदीं जवळ येईपर्येत मला दिसला नाहीं; आणि त्याला पाहिल्याबरोबर चोरानें मला गांठलें याजबद्दल शंका राहिली नाही. तो म्हणाला, " महाराज, तुम्ही येवढ्या रात्रीं या रस्त्यानें कोणीकडे चाललां ? " मी म्हणालों, " मी कोटें जातों, याची चौकशी तुम्ही का करतां ? " त्यानें माझ्या बोलण्याचा रोख ओळखळा, व तो म्हणाला, " महाराज, मी गरीब माणूस आहें. तथापि मी चोर नाहीं. येथें येवद्या रात्रीं माणूस येण्याचा संभव नाहीं, म्हणून मीं तुम्हांला प्रश्न केला.'' त्याला मी तेथें कसा आलों हें वर्तमान सांगितलें. आम्ही दोने बोलत बोलत त्या दिव्याजवळ पोंचलों. तेव्हां तो म्हणाला, " झाझा आणि गिद्धोर या स्टेशनांच्या दरम्यान हें नवीन स्टेशन बनत आहे पण तें अद्यापि तयार झालें नाहीं. आजच स्टेशनमास्तर व एक दोन प्यून आले आहेत. आणस्त्री चार-आठ दिवसांत या स्टेशनावर गाड्या उभ्या राहतील असें म्हणतात. आज रात्रीं येथेंच तुम्हास वस्तीस जागा मिळेल. मीं तुम्हाला गांवांत नेलें असतें, पण गांव येथून लांब आहे; आणि माझ्याबरोबर येण्यासहि कदान्तित् तुम्हाला संशय येईल. " स्टेशनाजवळ पोंचल्यावर मी त्या माणसास एक पैसा देऊं लागलों. पण तो न वेता तो मला म्हणाला, " महाराज, आपला आर्चार्वाद असू द्या. मी अत्यंत गरीब आहें. तथापि आपणापासून

द्रव्य वेण्याची माझी इच्छा नाहीं." असे म्हणून त्यानें दोन्ही हात जोहून नम्रपणें मला नमस्कार केला व काळोखांत रेल्वेच्या बाजूच्या तारेवरून उडी टाकून तो कोटें दिसेनासा झाला !

### शेवटीं कलकत्त्यास पोंचलों

त्या स्टेशनांतील शिपायांनीं रात्रीं निजण्यास मला जागा दिली. दुसऱ्या दिवशीं पहाटेस उठून मी झाझा स्टेशनाचा रस्ता धरला. रेल्वेच्या बाजूनेंच मी झाझाप्येंत चालत गेलों। गिद्धोरच्या पोस्टमास्तरचा एक रुपया चुकून मजजवळ आला याची मला खात्री झाली. पण तेथून कोणताच इलाज करतां येण्यासारखा नव्हता. झाझाकडून कलकत्त्यास जाणारी गाडी सकाळीं आठ-नवाच्या दरम्यान निधत असे. मी येथें तास दींड तास आगाऊच पोंचलों. तोंड धुऊन थोडा फराळ केला व गाडींत बसलों आणि संध्याकाळीं सात-आठाच्या दरम्यान हावरा स्टेशनावर पोंचलों. येथून हुगळी नदीचा जहाजावर बांधलेला पूल उल्लंघून एकदांचा कलकत्ता शहरांत जाऊन पोंचलों. पण महागोधि समेचा पत्ता लागेना. एका गृहस्थानें ट्रामगाडींत्न अमुक अमुक ठिकाणीं जावें असें सांगितलें. परंतु मी भलत्याच ठिकाणीं जाऊन पोंचलों व तेयून पुनः ट्राममध्यें बसून धरमतल्ला स्ट्रंटवर आलों. चौकशी अंतीं महागोधि समेचें घर (क्रिको नं. २) सांपडलें.

याच दिवशीं मिस आल्बर्स या अमेरिकन बाईला महाबोधि समेतर्फें मेजवानी देण्यांत आली होती. मंडळी जेवून उठली व मी सभाग्रहांत पोंचलों. त्या वेळीं बाब अधोरीचंद्र चतर्जी नांवाचे एक गृहस्य महाबोधि सभागृहांत रहात असत. कलकत्ता हायकोटीत ते क्लार्क होते. पग धर्नेपालाची व त्यांची ओळख असल्यामळे धर्मपालानें त्यांना तेथे राहण्यास परवानगी दिली होती. त्यांनी माझे आदरातिध्य चांगलें केलें. मला त्यांनी आपल्या खोळीच्याच शेजारी दुसऱ्या एका खोळीत जागा दिछी. मेजवानीळा आणलेले कांहीं रसगुल्ले शिल्लक होते. त्यांपैकीं अघोरीबाबूनें दोन-तीन मला दिले व कांहीं पृऱ्याहि दिल्या. रसगुल्ल्याचा आकार अंड्यासारला असतो व त्याचा वर्णहि पांढराच असतो. त्यामुळे मला शंका आली. पण अधोरीबाबूंनी मला तो निवळ दुधाचा करितात अशी हमी दिली; आणि ते म्हणाले, "अमेरिकन बाईच्या पंक्तीस आम्ही बसलों म्हणून तुम्हास कदाचित् रांका येईल. पण बाई स्वतः शाकाहारिणी आहे आणि या मेजवानींत आम्ही सर्वजण हिंदु वहिवाटीप्रमाणें केळीच्या पानावर जेवलों, हें येथें हीं पानें आहेत त्यावरून तुम्हांला दिसून येईलच. " बाबूच्या आग्रहावरून त्यांनी दिलेले पदार्थ खाल्ले. नंतर त्यांनी ' इंडियन मीरर 'चे माजी संपादक बाबू नरेंद्रनाथ सेन यांची ब माझी ओळख करून दिली. नरेंद्रबाबू मला म्हणाले, कीं, "तुम्हाला सीलोनास जावयाचें असल्यास तुम्ही सर्टिफिकिंटें दाखिविछीं पाहिजेत. एरवीं आम्ही तुम्हांला मदत करणार नाहीं, "

द्वसऱ्या दिनशीं प्रथमतः एक रूपयाचीं पोस्टाचीं तिकटें आणून तीं साध्या पत्रांतन

गिद्धोरच्या पोस्टमास्तरास पाठविलीं, आणि नंतर सीलोनच्या प्रवासाच्या विचारास लागलों. आघोरीबावूंच्या म्हणण्याप्रमाणें तुतिकोरीनपर्यंत गाडीनें जाऊन पुढें आगबोटीनें जावें असा बेत ठरला. पण माड्याचे पैसे कोठून आणावे ? महाबोधि समेचा कारमार त्या वेळीं चारुचंद्र बोस या बंगाली गृहस्थांकडे होता. त्यांच्या हाताखालीं दुसरे एक किष्टो बाबू (गोंच्याला जसा कृष्ण शब्दाचा कुष्ट असा अपभ्रंश होतो, तसा तो बंगालांत किष्टो असा होतो ) नांवाचे गृहस्थ होते. चारबाबूनें माइया सांगण्यावरून गयेच्या भिक्षूस पत्र लिहिलें, कीं, "तुम्हीं पाठविलेला मनुष्य येथें येऊन पोंचला. पण पुढें त्याला सीलोनास पाठविण्याची व्यवस्था कशी करावी ?" मिक्षूकडून उत्तर येईपर्यंत चारबाबूनें माइया जेवणाची सोय महाबोधि समेतफें केली. समाग्रहांत पद्दो (हा पद्म शब्दाचा अपभ्रंश) म्हणून एक नोकर होता. धर्मपाल जेव्हां कलकत्त्यास असे, तेव्हां त्याचा तो स्वयंपाक करी व इतर कामेंहि करी. पण धर्मापाल येथें नसला म्हणजे समाग्रहाची झाडलोट व पत्रें पोस्टांत टाकावयाचीं वगैरे किरकोळ कामें त्याला कारावीं लागत. चारबाबूनें त्याजकडूनच माझ्या जेवणाची तजवीज करविली. या दिवशीं अवोरीबाबू आट दिवसांची रजा घेऊन कांहीं कामानिमित्त आपल्या धरीं गेले.

पांच-सहा दिवसांनीं गयेच्या भिक्षूचे उत्तर आलें. चारबाबुस त्यानें पार दोष लाविला होता. त्याचे म्हणणे असे होते, की, धर्मपालाकडून त्याचीच खर्ची त्याला वेळेवर पोंचत नाहीं: त्याला दुसऱ्याचें कर्ज काद्रन खर्च भागवावा लागतो. मग एका विद्यार्थ्याला सीलोनला पार्ठावण्यास त्याजकइन मदत कशी व्हावी १ याप्रमाणे उत्तर आख्यावर चारू-बाब म्हणाले, '' गयेचा भिक्ष तुम्हांस मदत करू इच्छीत नाहीं. येथे आमच्याजवळिह कांहीं जास्त फंड नाहीं. आम्ही तुम्हास तीन रुपये देऊं. येवढ्यावरच काय शक्य असेल तें करावें. " तीन रुपयांनीं पुरीपर्येत जाणे शक्य होतें. पुढें भिक्षेवर निर्वाह करीत मद्रासपर्येत जावें व तेथील महाबोधि समेनें मदत केल्यास आगगाडीनें व न केल्यास पायवाटेनें तुतिकोरीनपर्यंत प्रवास करावा; व आगबोटीपुरते पैसे कोठून तरी मिळवून सीछोनला जार्वे असा बेत ठरला. चारबाबूलाही तो पसंत पडला; आणि त्यानें मला मद्रासचे महाबोधि सभेचे सेक्रेटरी ए.मू. सिंगारावेलू यांस व धर्मपाल यांस अशीं दोन पतें दिलीं. माझा कोट वगैरे सामान मीं पद्दो यास देऊन टाकलें. फक्त एक लोटा, दोन घोतरें, दोन बंड्या, एक कांबळ व एक फेटा, एवढें सामान जवळ ठेवलें. पुस्तकें चारुवाबूंच्या स्वाधीन करून त्यांना सांगितलें, कीं, भी सुखरूप सीलोनास पोचलों तर पुस्तकें पोस्टांतून पाठवून द्या; नाहीं तर महाबोधि सभेच्या वाचनालयांत तीं सामील करा. चास्त्राबू सभाग्रहांत संध्याकाळी सहा ते आठ वाजेपरेंत असत; नंतर ते आफ्ल्या घरीं जात. पुरीची गाडी सकाळीं सात किंवा आठांच्या दरम्यान निघत असल्यामुळें चारबाबुंचा मीं पूर्वदिवशींच निरोप बेतला. त्यांनीं पद्दो यांस हावरा स्टेशनापर्यंत मला पोंचवावयास जाण्यास फर्माविलें.

हा सगळा बेत ठरून चारबाबू आपल्या घरीं गेल्यावर अघोरीबाबू गांवाहून परत आले. सीलोनला जाण्यासंबंधानें स्यांनीं प्रश्न विचारल्यावर मीं घडलेली सर्व हकीगत स्यांना निवेदित केली. ती ऐकून ते म्हणाले, "या उन्हाळ्याच्या दिवसांत मद्रासपर्यंत पायी प्रवास करणें म्हणजे द्युद्ध वेडेपणा होयः चास्त्राब्याच्याची या कामीं तुम्हांला अनुमति मिळाली याचें मला फार आश्चर्य वाटतें. या कलकत्त्यासारख्या सधन शहरांत तुम्हाला मद्रासला जाण्यापुरते पैसे मिळूं नयेत ही मोठ्या लज्जेची गोष्ट आहे!" त्या वेळीं नरेंद्रनाथ सेन सभायहांत मिस आल्वर्स बाईबरोबर गोष्टी करीत बसले होते. अघोरीबाबूंनी त्यांना माझी सर्व हकीगत सांगितली. कलकत्त्याहून मद्रासला जाण्यास सरासरी दहा रुपये लागतात, अशी अघोरीबाबूंची समज्त होतीः नरेंद्रनाथ बाबूंनीं जेव्हां त्यांना मद्रासला जाण्यास किती लर्च येतो असे विचारलें, तेव्हां ते म्हणाले, "सरासरी दहा रुपये खर्च येतो. पैकीं तीन रुपये महाबोधि सभेकडून त्याला मिळाले आहेत. आतां अवचे सात रुपये पाहिजे आहेत." नरेंद्रबाबू म्हणाले, "एवढेच असेल तर सात रुपये मी देतों. मात्र स्टेशनावर जाठन तुम्ही स्वतः तिकीट काद्वन त्याला गाडींत बसविण्याची हमी घेतली पाहिजे." अघोरीबाबू म्हणाले, "उद्यां मी स्टेशनावर जाठन मद्रासर्चे भाडें काय याची नीट चौकशी करून येतों, व मग आपणास काय तें नक्की कळवितों."

दुसऱ्या दिवशीं आफिसांतून येतांना अघोरीबाबूंनीं सर्व माहिती आणली. मद्रासचैं भाड़ें तेरा रुपये आणि काही आणे होतें, व थेट कोलंबोचें भाड़ें बावीस रुपयांत काहीं आणे कमी होतें. तेव्हां अधोरीबाब मला म्हणाले, "नरेंद्रबाबूंनीं करी सात रुपये दिले, तरी मद्रामला जाण्यास आणखी तीन-चार रुपये पाहिजेतच. त्याच्यापेक्षां येथस्या येथ पंचवीस रुपये गोळा केले असतां तुम्हाला एकदम कोलंबोस जातां येईल. दुसरे कांहीं श्रीमंत लोक महाबोधि सभेचे मेंबर आहेत, त्यांस विचारून पाहूं. त्यांनी जर मदत केली नाहीं, तर मी तुम्हास ओळखीच्या कांहीं गृहस्थांकडे नेईन. ते तुम्हांस खात्रीनें मदत करतील. पनः मद्रासेस थाचनेचा प्रसंग न येतां तुम्ही कोलंबोस जावें हें उत्तम. " नंतर अधोरी-बाबूंनीं स्वत:च्या सहीनें एक इंग्रजी विनंतिपत्र काढलें. त्यांत त्यांनीं मला कोलंबोस जाण्यास एकंदर खर्च २५ रुपये पाहिजे आहे, अशा अर्थाचा मजकूर जिहिला होता. विनंतिपत्राच्या खालीं महाबोधि सभेकडून तीन रूपये मिळाल्याचा निर्देशं केला होता; व नरेंद्रनाथ सेन यांचा सात स्पयांचा आंकडा घातला होता. मी तें विनंतिपत्र वेऊन डॉ. अमृतलाल सरकार यांजपाशी गेली. त्यांनी दोन रुपयांचा आंकडा बालून दोन रुपये तेव्हांच देऊन टाकले. दुसरे दोघे सिंहली व्यापारी महाबोधि सभाग्रहांत रहात असत त्यांनी एक स्पया दिला. नीलकमल मुकरजी हे गृहस्थ महाबोधि सभेचे ट्रेशरर होते. त्यांच्या घरीं मी पद्दो याचबरोबर गेलों. त्यांनीं एकदम १२ रुपयांचा आंकडा घातला. पग रुपये मजपाशीं न देतां दुसऱ्या दिवशीं संध्याकाळीं आपल्या कारकुनाबरोबर महाबोधि समेत पाठविले. त्यामुळे कलकत्त्याहुन निष्ण्यास मला एक दिवस उशीर झाला.

#### सीलोनास प्रस्थान

अन्नोरीबाबूंनी पंचवीस रुपयांची वर्गणी गोळा झाल्यावर माझ्या पाथेयासाठी एक

बिस्किटांचा डवा आणला. महाबोधि सभेच्या पुस्तकालयांत ठेवलेलीं माझीं पुस्तकें व तो डवा एकत्र बांधून मीं एक गांठोडें तयार केलें. चारवावंक्ट्रन एक धर्मपालाला, व दुसरे मद्रासचे एम. सिंगारावेल् यांना अशीं टोन पत्रें चेतलीं. मद्रासेस उतरण्याचा बेत नक्की ठरला नव्हता तथापि बरोबर पत्र असलेलें बरें, अशा अथींनें चारवावंचें पूर्वी दिलेलें पत्र परत करून नवीन पत्र चेतलें. यांत पैशाची गोष्ट नव्हती. जरूर पडल्यास मार्गातील अडचणींसंबंधानें माहिती वगैरे पुरवृन मला मदत करावी, असें लिहिलें होतें. याशिवाय अधोरीबावंनीं धर्मपालास आणाची एक पत्र दिलें होतें. दुमन्या दिवशीं म्हणजे ता. १५ मार्च १९०२ रोजीं अधोरीबावं्बरोबर हावरा स्टेशनावर आलों. आधोरीबावं्नीं एकदम कोलंबोचें तिकीट कादून दिलें, व मला गाडींत बसवून ते माधारे गेले.

रविवार ता. १६ मार्च १९०२ रोजी अकरा-बाराच्या दरम्यान मी मद्रासला पौंचली. येथें भोंचण्यापूर्वीच, तुतिकारीन येथें कलकत्त्याहून आलेल्या मंडळींस क्वारंटाईनमध्यें ठेवतात, अशी बातमी गाडींत एका गृहस्थाकडून समजली. माझ्याजवळ सारा दीड रुपया होता. दहा दिवस करंटाईनमध्यें पडलों, तर भुकेनें मरण्याची पाळी थावयाची. तेव्हां मां असा विचार केला, की, मद्रासेसहून थेट पुढें न जातां येथे एक दिवस मुस्काम कावा, व एम्. सिंगारावेलू यांची भेट घेऊन क्वारंटाईनमधून पार पडण्याचा कांहीं उपाय अमल्यास पहाचा. त्याप्रमाणें मी मद्रासला उतरलों, व मोठ्या कष्टानें सिंगारावेल्वें घर शोधून काढलें. त्यांनीं पत्र वाचून माझें आदरातिथ्य चांगलें केलें. स्नान वगैरे करून त्यांच्या वरीं मीं भोजन केलें. परंतु आमचा सबै व्यवहार खुणेनें चालला होता. मला इंग्रजी येत नव्हतें, व सिंगारावेव्ह्ना हिंटी भाषा अवगत नव्हती. माझें जेवण झाल्यावर काहीं वेळानें, त्यांचा भाऊ कामानिभित्त बाहेर गेला होता, तो वरीं आला. त्याला हिंदी बोलतां येत असे. त्याने सिंगारावेल्स माझे काय म्हणणें होतें ते कळवलें. एक तर मला क्वारंटाईनमध्यें पडल्यावांचन सीलोनला जावयास पाहिजे होतें; किंवा क्वारंटाईनमध्यें राहण्याची पाळी आली तर तितक्या दिवसांचा जेवणखर्च पाहिजे होता. तुतिकोरीन येथें मुदलियार आडनांबाचे एक सिंगारावेलूचे मित्र त्या वेळीं हेल्थ आफिसर होते. त्यांना सिंगारावेळ्नें मला क्वारंटाईनमधून लवकर मुक्त करण्यासाठीं एक पत्र दिलें; व आपल्या भावाकडून मला त्यांनी असे सांगितलें, की यदाकदाचित् क्वारटाईनमध्ये राहण्याचा प्रसंग आला, तर तुतिकोरीनहून तार करावी म्हणजे माझ्या जेवणाच्या खर्ची-पुरते पैसे पाठवून देण्यांत येतील.

संध्याकाळीं पांच-सहाच्या दरम्यान तुतिकोरीन मेल निषत असे. पण माझें तिकीट पसेंजरचें होतें. तथापि दूरचा प्रवास मेलनें देलील करतां येतो असा एक कायदा असल्याची सिंगारावेलूच्या भावास माहिती होती. तो मला म्हणाला, " तुम्हांला मेल फार सोयवार आहे. आम्ही आतांच्या आतां स्टेशनावर जाऊन चौकशी करूं, व तुम्हांस मेलनें जातां आलें, तर तुम्ही आजच्याच गाडीनें जा." आम्ही दोघे एक टांगा करून चार वाजण्याच्या सुमारास स्टेशनावर गेलों. मेलला फार उशीर होता. सिंगारावेलूच्या

भावानें परिश्रमाअंतीं असा शोध ठावला, कीं, कलकत्त्याहून एकदम कोलंबोचें तिकीट काढलें असतां वाटेल त्या ट्रेननें प्रवास करतां येतो. त्याप्रमाणें मला त्यांनीं मेल गाडींत बसवून त्यांच्या ओळखीच्या एका गृहस्थाला माझी काळजी घेण्यासंबंधानें सांगृत माझा निरोप वेतला: व मीं त्याचे फार आभार मानले.

गाडी इांभर सब्बारों मैळ गेळी नसेळ इतक्यांत माझ्यामागें तिकीट कलेक्टरांचा तगादा लागला. एखाद्या तिकीट कलेक्टरानें यावें, माझें तिकीट पहावें, व मला खालीं उतरावयास सांगावें: नंतर मटा तामिळ भाषेत किंवा इंग्रजी भाषेत कांहीं प्रश्न विचारावे; आणि मला या दोन्ही भाषा ग्रीक किंवा त्याटिन भाषांइतक्याच अवगत आहेत असें समजून आल्या-वर गाडी मुरू होण्याच्या मुमारास ' यो यो यो ' ( यो म्हणजे तामिळ भार्षेत जा. पण हा अर्थ त्या बेळी मला ठाऊक नव्हता. ) म्हणत सुटावें. परंतु या पोपोचा अर्थ काय हें न कळल्यामुळे पहिल्यापहिल्याने आश्चर्यमुद्रेने मी इकडेतिकडे बघत उमा राही ! एका ठिकाणीं तर स्टेशनमास्तरानें की त्याच्या असिस्टंटनें पो पो करीत मला स्वतः गाडीच्या हन्याशीं आणून दार उघट्टन आंत ढकललें, व दार बंद केलें. इतक्यांत गाडी सुरू झाली. दुसऱ्या दिवशीं सकाळीं जें माइया हातून तिकीट गेलें, तें मला तुतिकोरीनला उतरस्यावर मिळाठें. तेथील तिकीट कलेक्टर मजपाशीं दोन अडीच रुपये जास्त माग्रं लागला. पण मला त्याची भाषा समजेना, व त्याला माझी समजेना. शेवटीं तेथे एक तंजावरकडील देशस्थ ब्राह्मण भेटला. त्याला साधारण भराठी बोलता येत होतें. मी त्याला इत्थंभूत वर्तमान सांगितळें. मद्रासेस खुद स्टेशनमास्तराची या गाडींत बसण्यास मला परवानगी मिळाली असतां आतां मजकडून जास्त पैसे घेण्यांत येतात हैं कसें ? असा मीं त्याला प्रश्न केला. त्याने रहवेचे नियम दाखबून तिकीट कलेक्टरची समजूत घातली; व तो म्हणाला, "या छोकांना रेख्वेचे नियमदेखील माहीत नाहींत. मी येथें नसतों, तर तुम्हास विनाकारण त्रास झाला असता !" माझी एकदाची स्टेशनांतून मुक्तता झाली. परंतु बाहेर निषाल्या-बरोबर मला हेल्थ ऑफिसर डॉ. मुदलियार यांनीं गांठलें. त्यांनीं मी तुतिकोरीन येथें कोणत्या ठिकाणीं राहणार इत्यादि चौकशी केली. पण कोठें राहणार हैं मलाच माहीत नव्हतें. तेव्हां मीं त्यांना सिंगारावेलूचें पत्र दिलें. त्यावरून माझा सर्व वृत्तान्त त्यांना समज्जा असावा. त्यांनी आपल्या कारकुनाबरोबर मला एका खाणावळींत पाठविलें: व 'साधस्यास उद्यांच तुमची येथून रवानगी करूं', असे आपस्या कारकुनाकडून ( याला हिंदी भाषा येत होती. ) मला सांगितलें.

डॉ. मुद्दित्यार यांची नेमणूक मद्रास सरकारकडून होती. परंतु सीलोनला जाण्याचा पास देंगे त्यांच्या हातीं नव्हतें. सीलोन गव्हरमेंटच्या मार्फत एक युरेजियन डॉक्टर तुतिकोरीन येथे ठेवण्यांत आला होता, व तो डॉ. मुद्दित्यार यांनी परवानगी दिल्यावर तपास्तृ सीलोनला जाण्यास पास देत असे. दुसऱ्या दिवशीं मी डॉ. मुद्दित्यारच्या कारकुनास मेटून पासाची गोष्ट विचारली. परंतु तो मजजवळ आठ आणे बक्षीस मार्गू लागला. मी

१२.

एक आणादेखील देण्यास कबूच नव्हतों. अर्थात् तो दिवस तुतिकोरीन येथेंच काढावा लागला. दुमऱ्या दिवशीं पुनः डॉ. मुदलियार यांना मेटलों. मला पाहिस्यावरोवर त्यांना मोठा अचंवा वाटला. इंग्रजींत ते काय बोल्ले हें मला समजलें नाहीं. त्यांचा कारकृत आठ आणे मागतों; व ते दिल्याशिवाय तो मला जाऊं देत नाहीं असें मीं त्यांना हिंदी भाषेंत सांगितलें. शिवाय 'एट आनाज 'हे शब्द कसेबसे इंग्रजींत उच्चारले. त्यांना माहया म्हणण्याचा मथितार्थ समजला, तेव्हां त्यांनी दुसऱ्या एका कारकृनास माझी व्यवस्था करण्यास सांगितलें. परंतु त्या दिवशीं पास मिळणें शक्य नव्हतें. शेवटीं ता. २० मार्च १९०२ रोजीं मला पास मिळाला; व त्याच दिवशीं संध्याकाळीं कोलंबोस जाण्यास निवालों. आग-बोटींत तामिळ कुलींची फारच गदीं झाली होती. पण तुफान नसल्यामुळें व रात्रीं उपाशीच राहित्यामुळें मला फार त्रास झाला नाहीं. दुसऱ्या दिवशीं सकाळीं दहा वाजण्याच्या सुमारास मचव्यांतृन आग्हा उतारू लोकांस कोलंबो बंदरावर उतरविण्यांत आलें.

#### धर्मपाल शेवटीं भेटले

धर्मपालाम दिलेल्या फ्रांचरील पत्ता दालवीत पुष्कळ गळ्या फिरलों, एकदोनदां ट्राम गाडींत बमलों, व एकदाचा धर्मपालाच्या बिन्हाडाचा थांग लावला. त्या वेळीं धर्मपाल आपल्या विडलांच्या धरीं राहत नसे. विडलांच्या दुकानाशेजारीं एका खोलींत राहत असे. कपाळशूळाच्या वेदनेनें तो आजारी होता. त्याची मेट घेऊन मी चास्त्राकृचें व अधोरी-बाबूचें अशीं दोन्ही पत्रें त्याला दिलीं, व सीलोनला येण्याचें कारण काय हैं हिंदी भाषेत थोडक्यांत सांगितलें. परंतु भाषणापेक्षां पत्रांतील मजकुरावरूनच माझ्या येण्याच्या कार-णाचा त्याला विशेष बोध झाला असावा. त्यानें खुणेनेंच मला स्नान वगैरे करण्यास सांगितलें. त्याच्या नोकराशींहि सर्व व्यवहार खुणेनेंच चालला होता.

घर्मपालाच्या नोकरानें माझ्यासाठीं एक पाव व एक नुकताच उघडलेला विलायती लोण्याचा डवा टेबलावर ठेवला. दुपारचे दोन वाजून गेले असल्यामुळें या वेळीं दुसरें कांहीं मिळणें शक्य नव्हतें. पावांची मला ओळख होती; परंतु लोण्याचा डवा व त्यांतील पिंवळ्या रंगांचे लोणी यापूर्वी माझ्या पाहण्यांत आलें नव्हतें. मला वाटलें, ही एक प्रकारची विलायती मिठाई असावी. मीं सरासरी अर्घा डवा संपविला. धर्मपालाच्या नोकरास माझ्या अडाणीपणाचा चमत्कार वाटला असल्यास नवल नाहीं. तथापि त्यानें माझा कोण-त्याहि रीतीनें अनादर केला नाहीं. परंतु संध्याकाळीं पुनः पाव ठेवतांना त्याबरोबर एका काचेच्या सुंदर मांड्यांत थोडें लोणी घालून तें मजपुटें केलें. तेव्हां माझें अज्ञान माझ्या लक्ष्यांत आलें. हा मिठाईसारखा लाण्याचा पदार्थ नसून याचा उपयोग तुपाप्रमाणें होत असावा असे मीं अनुमान केलें व धर्मपालाच्या नोकरास पावावर त्या पदार्थाचा प्रयोग कसा करतात तें खुणेनें विचारलें. त्यानें तें चहाचे दोन चमचे लोणी पावांच्या सर्व तुकड्यांस सुरीनें लावून दाखिवेंं. तेव्हांपासून पाव आणि लोणी याचे प्रमाण काय असावें याची मला नीट माहिती झाली.

### विद्योदय विद्यालय

इ.स.न १५०५ मध्यें जेव्हां फ्रांसिस्क दी आल्मेद हा पोर्तुगीज सरदार सिंहल-द्वीपाच्या किनाऱ्यावर उतरला, तेव्हां त्या द्वीपाची राजसत्ता सात निरनिराळ्या राजां-मध्यं वांटली गेली होती. १५१७ मध्यं गोव्याच्या गव्हर्नर जनरलनें कोट्टा येथील राजाच्या परवानगीनें कोलंबो येथें एक किछा बांधला. त्या वेळेपासून पोर्तुगीजांनी हळूहळू एक एक पाऊल पुढें टाकून पंचवीस-तीस वर्षीत समुद्रकिनाऱ्याचा प्रदेश आपल्या तान्यांत आणिला. पोतुँगीज लोक मुसलमानांप्रमाणेंच धर्मवेडे होते हें सर्वविश्रुत आहे. त्यांनीं आपूछी राजसत्ता कायम करण्याची खटपट न करतां रोमन क्याथोलिक धर्माचा सामोप-चारानें आणि जबरदस्तीनें आपल्या तान्यांतील मुलखांत प्रसार करण्याचा एकसारखा सपाटा चालविला. सीलोनांतील आपल्या अंगलाखालच्या प्रदेशांत त्यांनी असा एक कायदा केला होता, कीं, ज्यांचीं लग्नें क्याथोलिक धर्माप्रमाणें झालीं नसतील त्यांच्या संततीस त्यांचे कायदेशीर वारस समजण्यांत येणार नाहीं. सिंहली बौद्धांमध्यें जातिभेदाचें बंड हिंदु लोकांइतकें माजलें नसल्यामुळें या कायद्याचा परिणाम असा झाला, कीं, कित्येक गृहस्य जरी बौद्ध धर्माला मानीत असत, तरी आपल्या संततीला वारसाचे हक्क मिळावे या उद्देशानें रोमन क्याथोलिक पादीकड़न ते आपला लग्नविधि करवीत, व आपलीं लग्नें चर्चच्या वहींत नोंदवीत. याप्रमाणे आसपारुच्या प्रदेशांत जरी रोमन क्याथोलिक पंथाचीं पाळेंमुळे खोळ गेलीं नाहींत, तरी कोलंबोसारख्या पोर्तुगीज वस्तीच्या ठिकाणीं बौद्ध मिध्नंचें दर्शन दुर्लभ होऊन गेलें.

पोर्तुगीजांच्या कारकीदींत सीलोनांत रोमन क्याथोलिक पंथाचा प्रसार करण्याचा सेंट फ्रांसिस्क झेवियरच्या मागोमाग ज्यांनीं जिवापाड मेहनत केली ते फादर जुजे वास, <sup>१९</sup> हे,

१९ यांचे संपूर्ण नाव जोझेफ कायतान व्हाज असून, त्यांचा जन्म १६५१ मध्ये धर्मानंदांच्या गावीच झाला होता. २१ व्या वर्षी आपले शिक्षण संपवून ते पाद्री झाले. काही काळ भारतात धर्मप्रसाराचे काम केल्यावर ते सीलोनास गेले. तेथे त्यांनी तेवीस वर्षे धर्मप्रसाराचे कार्य फार उत्तम रीत्या केल्यामुळे, त्यांचा 'दुसरा झेवियर 'असा गौरवाने उल्लेख केलेला त्या वेळच्या लिखणातून आढळून येतो. त्यांनी सीलोनमधील औषधोपयोगी वनस्पतींवर सिंहली भाषेत एक ग्रंथ लिहिला होता, अशी माहिती मिळते. ते सीलोनमध्येच बारले.

मी ज्या गांवीं जन्मलों त्याच गांवीं जन्मले होते. गोव्यांत रोमन क्याथोलिक पंथाचा उत्तम अभ्याम करून धर्म-प्रमारार्थ ते सीलोनला गेले. परंतु ज्या धर्माचा उच्छेद करण्यासाठीं त्यांनीं इतकी मेहनत केली, भयंकर संकटें सोसलीं, त्याच धर्माचा अभ्यास करण्यासाठीं विसाव्या शतकाच्या आरंभीं आपल्या गांवचा एक तक्षण होतकरू अतोनात क्लेश सहन करून सीलोनला जाईल, हें त्या वेळीं त्यांच्या स्वप्नीं तरी आलें असेल काय ? काल्चकाची गति विलक्षण आहे सेंट झेवियर आणि फादर जुजे वास यांसारख्या थोर पुरुषांनीं ज्या धर्माचा उच्छेट मांडला होता, त्याला अनुसरणारे भाविक लोक खुद यूरोप खंडांत निपजें लागंचे आहेत; आणि ज्या धर्माचा प्रसार करण्यासाठीं वरील साधु पुरुषांनीं जिवापाड मेहनत केली, त्याचा इटलीसारख्या मायदेशांतच लोप होत चालला आहे! आजला फान्म आणि पोर्तुगाल या देशांत रोमन क्याथोलिक पंथाला किती महत्त्व राहिलें आहे, हें सांगण्याची तरी येथें गरज नाहीं!

इ. स. १६५८ या वर्षी पोर्तुगांज लोकांच्या ताब्यांतील सिंहलद्वीपांतील सर्वे मुलूब डच लोकांच्या ताब्यांत गेला. पोर्तुगांजांमारखे डच धर्मवेडे नव्हते. क्यांडी येथील सिंहली राजाशीं आणि इतर सरदारांशीं तह करून आपळा व्यापार वाढविण्याच्या ते खटपटं स लागले. त्यांच्या हात्न कोणस्याहि खिस्ती धर्मपंथाला उत्तेजन मिळालें नाहीं. तथापि कोलंबोमारस्या ठिकाणीं रोमन क्यायालिकांचे वर्चस्व कायम राहिलें, इ. स. १७९५ या वर्षी डचांचा आणि इंग्रजांचा युरोपमध्यं बेबनाव झाला. त्याचा परिणाम असा झाला. की. इंग्रजोनी डचांच्या सिंहली मुळलावर स्वारी करून तो सर्वे इ. स. १७९६ साळी काबीज केला. पुढें क्यांडी येथाल श्रीविक्रमराजिमह राजाचें आणि इंग्रजांचें वांकडें आलें. १८०३ साली इंग्रजांनी क्यांडीवर स्वारी केली: परंत् डोंगराळ प्रदेशांतन चाल करून जावें लागल्या-मुळे त्यांच्या सैन्याचे अतोनात नुकसान झालें, व या स्वारीत त्यांना जय मिळाला नाहीं, सन १८१५ साठीं एका प्रधानांचे आणि विक्रमराजसिंहांचे मांडण झालें. त्याला कांहीं कामानिभित्त दुसरीकडे पाठवून राजानें त्याच्या बायकोटा आणि मूलांटा ठार मारहें, विक्रमराजसिंह हा आमच्या शेवटच्या बाजीरावासारवाच मूर्ल आणि क्रूर होता. तथापि त्याला राज्यपदावर अभिषिक्त केल्यामुळे लोकानी त्याची अनेक दुष्ट कमें सहन केली. परंतु त्याच्या या शेवटच्या कृत्याचा त्याच्या सरदारांना फार राग आला. त्यांनीं त्या प्रधाना-मार्फत इंग्रजांशी गुप्त तह केला, व १८१५ साली त्यांना क्यांडीस बोलावन नेऊन आक्त्या निर्देय राजाला पकडून त्याच्या हवाली केलें. इंग्रजांनी विक्रमराजसिंहाला मद्रास इलाख्यांत कोठेंसें नेऊन ठेविलें: व त्याचा मुळूल आपल्या राज्यास जोडिला.

याप्रमाणें अनायासें सर्व सिंहलद्वीपार्च। राजसत्ता इंग्रजांना लामजी व दोन हजार वर्षोपासून चालत आलेली, सिंहलराजपरपरा नष्ट झाली! त्यांतत्या त्यांत एक समाधानाची गोष्ट बहून आली. इ. स. १८१५ सालच्या मार्च महिन्याच्या दुसऱ्या तारखेस विक्रम-राजसिंहाच्या सरदारांवरोवर इंग्रज सरकारानें जो तह केला, त्यांत बौद्ध धर्माला इंग्रजी अंमलदारांपासून काणत्याहि प्रकारें घकका पोंचतां कामा नये, असें एक कलम होतें. व तें व्यागरी स्वभावामुळें इंग्रजांना सहज पाळतां आलें. त्यांनी बौद्ध विहारांना पूर्वीच्या राजांनी दिलेली इनामें कायम केलीं; व उत्सवादिकांत व्यत्यय येऊं दिला नाहीं. पण बौद्ध धर्म नास्तिक असून तो कुचकामाचा आहे ही कल्पना बहुनक ब्रिटिश अंमलदारांच्या डोक्यांत कायम राहिल्यामुळें बौद्ध धर्मांचें ज्ञान सपादण्याची इच्छा कोणालाहि झाला नाहीं.

जार्ज टर्नरमारस्या शोधक इंग्रजी पंडितांनी आपल्या लोकांचें बौद्ध धर्माविषयीं अज्ञान भार वेळ टिकूं दिलें नाहीं. सिंहलद्वीपाची सर्व राजमत्ता इंग्रजी सरकारच्या ताब्यांत आल्यापासून पन्नास वर्षोच्या आंतच पालि भाषेंतील बन्याच ग्रंथांचीं इंग्रजी भाषेंत भाषांतरें झालीं; व त्यामुळें बौद्ध धर्म निवळ टाकाऊ आहे ही कत्यना नष्ट्रपाय होत चालली. गौतम बुद्धाच्या उपदेशांत पुष्कळच ग्राह्मांश आहे अशी त्या काळच्या कित्येक उदार ब्रिटिश अंमलदारांची ममजूत होऊन त्यांनीं बौद्ध ग्रंथांच्या अभ्यासाला यथाशक्ति उत्तेजन दिलें. सर मधुकुमार स्वामी, जेम्म दा. आवित्रम, रेवरंड गोजरें इत्यादि पंडितांनीं एकोणियाच्या शतकाच्या उत्तराचींत इंग्रजी भाषेच्या द्वारें बौद्ध धर्मानी भाषांतररूपानें जी पुष्कळशी माहिती प्रसिद्ध केली, ती सीलोनांतील ब्रिटिश मुत्मह्यांच्या उदार घोरणाचेंच फळ समजलें पाहिले.

### सुमंगलाचार्यांचा विहार

या मर्व गोष्टींचा खुद्द बौद्ध लोकांवर फार चांगला परिणाम झाला. कोलंबोनारख्या िठकाणी आपण बौद्ध आहों असे म्हणण्यास कोणी धवत नसे; तथेंच आता बौद्ध विहार स्थामन होकं लागले. फेर्नांद, सिल्वा इत्यादि पोर्तुगींव नांवें वरी कायन होतीं, तरी पुष्कळ सुशिक्षित व ववनदार लोक आपण बौद्ध आहोंत हैं उवडणों कब्लूल करण्यास डगमगेना-तसे झाले. कोलंबोमध्यें जे नवीन विहार स्थापन झाले त्या सर्वांत मालिगाकंद येथें श्रो-सुमंगलाचार्योंनीं स्थापन केलेला विहार श्रेष्ठ होय. यालाच सध्यां विद्योदय विद्यालय असे म्हणतात. इतर विहागंप्रमाणों केवळ बुद्धाच्या मूर्गिची आणि बुद्ध ज्या दृशाचालीं ब गला होता त्याच्या बीजापासून झालेल्या पिंपळाच्या झाडांची पूजा करण्यासाठीं व गहरणांना आशीर्वाद देण्यामाठीं विद्योदय विद्यालयाची स्थापना झाली नव्हती. येथें भिक्षूंना आणि गहस्थांना पालि आणि संस्कृत भाषेचें शिक्षण देण्यांत येत आहे, व स्थामुळें सिंहलद्वीपातील अत्यंत आळशी झालेल्या मिक्षुवर्गांत धर्मशानाचा अस्पावकाशांतच चांगला प्रसार झाला आहे.

विद्योदय विद्यालयाचे संस्थापक श्रीसुनंगलाचार्य हे गास्ले शहराजवळ हिक्कडुवे या गांवीं जन्मले. सर्व भावंडांत ते अशक्त असस्यामुळें त्यांच्या पालकांनी त्यांना संसारास निरुप्योगी ठरवून लहानपणींच बौद्ध विहारांत नेऊन श्रामणेराची दीक्षा दिली. त्या कालीं ज्या मुलासंबंधानें विद्रोप आशा वाटत नसे त्याला त्याचीं आईबापें विहारांत एखाद्या मिश्चूच्या स्वाधीन करीत. त्यानें तेथें भिश्चुभावानें आजन्म राहून विहाराच्या उत्पन्नावर खुशाल पोट भरावें, असा परिपाठ असे. श्रीसुमंगल या नियमाला अपवाद होतं. शरीरप्रकृति

नाजूक असतां, व आपल्या विहारांत कोणी विद्वान् भिक्षु नसतां, त्यांनीं स्वतःच्या हिम्तीवर पार्ळि आणि संस्कृत भाषांचा अभ्यास केळा. हिंदुस्तानांतून कोणी विद्वान् ब्राह्मण
आला आहे, असें वर्तमान त्यांना समजल्याकरोकर त्यांची गांठ घेळन मोळ्या आर्जवानें
त्याजपाशीं असळेळी विद्या ग्रहण करावी, असा त्यांनीं क्रम चालविलाः विनयादि पालिग्रंथांचें त्यांनीं स्वतः अध्ययन केळें. हे ग्रंथ त्यांना इतके उत्तम येत असत, कीं, वाटेल तो
प्रश्न विचारला, तरी त्यांचे उत्तर देण्यास ते तयार असत. एकदां भी त्यांच्याजवळ
असतांना त्यांचे एक प्रमुख शिष्य व विद्योदय कॉलेजांतील आचार्य तेथें येऊन त्यांनी
त्यांना विनयासंबंधानें एक विकट प्रश्न विचारला. त्यांनीं त्या प्रश्नाचें तेव्हांच उत्तर दिलें,
व जवळच एका टेक्लावर पढलेल्या भत्या मोठ्या ताडपत्री पुस्तकाकडे हात करून ते
ग्रहणाले, "या पुस्तकाचीं अमक्या अक्षरापर्येत (ताडपत्र—पुस्तकावर एक दोन असे
आंकडे न लिहितां क, का, कि, की अशा बाराखडीच्या सर्व अक्षरांनीं त्याची गणना
करण्याची विह्वाट आहे.) पानें चाळा. " त्यांच्या शिष्यानें तेवढीं पानें चाळल्यावर ते
ग्रहणाले, "सुमारें अमक्या ओळीमध्यें भी सांगतों या प्रश्नाचा खुलासा केला आहे."
त्यांचा हा विनयग्रंथाचा परिचय पाहन भी चिकत होऊन गेलों!

विद्योदय विद्यालयाच्या स्थापनेनंतर थोडक्याच वर्षोनीं कर्नल ऑल्काट व मॅडम ब्लाव्हाटस्की आपत्या थियासोफीच्या प्रसारासाठीं सीलोनला आली. तेथें कर्नल ऑल्काट यांनीं प्रसिद्धणों श्रीसुमंगलाचार्योकडून बौद्ध धर्माची दीक्षा वेतली, व ते सिंहली बौद्धांच्या उन्नतीसाठीं अविश्रांत मेहनत करूं लागले. सध्यां ज्या शॅकडों प्राथमिक शिक्षणाच्या शाळा बौद्ध लोकांनीं चालवित्या आहेत त्या कर्नल ऑल्काट यांच्याच श्रमाचें फळ होय. कर्नल ऑल्काट सीलोनाहून मद्रासेस येऊन त्यांनीं तेथेंच आपलें मुख्य ठागें केलें. सन १८९१ सालीं त्यांच्या सांगण्यावरून दोन क्यारोलीस या नांवाच्या प्रसिद्ध सिंहली व्यापाच्याचे चिरंजीव श्री. धर्मपाल हे हिंदुस्तानांत आले, व बुद्धगयेच्या बौद्ध मंदिराची अत्यंत शोचनीय स्थिति पाहून त्याच्या सुधारणेसाठीं त्यांनी एक सभा स्थापन केली. कलकत्त्याला ज्या समेनें मला आश्रय दिला तीच ही महाबोधि सभा होय. या समेचे अध्यक्ष श्रीसुमंगलाचार्यच होते; व श्री. धर्मपाल जनरल सेकेटरी होते. महाबोधि समेनें काय कामिगरो बजावली, व समेच्या कार्याचा हिंदु लोकांवर काय परिणाम झाला, याचा विचार करण्याचें हें स्थळ नव्हे. आमच्या वाचकांना विद्योदय विद्यालयाची आणि त्याच्या संस्थापकांची वर दिलेली माहिती सध्यां पुरे आहे. मी आतां मुख्य विषयाकडे वळतों.

धर्मपाल कपाळश्ळाच्या वेदनेनें आजारी होते, हें मागील प्रकरणांत सांगितलेंच आहे. तेन्हां मजबरोबर विद्योदय विद्यालयांत येणें त्यांना शक्य नन्हतें. त्यांनीं अनवरत्न नांवाच्या तरुण मनुष्यावरोबर त्या दिवशीं संध्याकाळीं मला श्रीसुमंगलाचार्योना मेटण्यास पाठिवलें. अनवरत्न यानें कलकत्त्याहून धर्मपाल यांस आलेलीं माझ्यासंबंधाचीं दोन शिकारसप्त्रें आचार्योना वाचून दाखिवलीं. नंतर आचार्योनीं मला संस्कृत भाषेत कांहीं प्रश्न विचारले. मजकहून मिळालेल्या उत्तरांनीं त्यांचें समाधान झालें असावें. त्यांनीं आपत्या विद्यारांत येऊन राहिल्यास जेवणाखाणाची सर्व सोय आपण करूं, असे आश्वासन दिलें. दुसऱ्या दिवशीं मी विद्योदय विद्यालयांत राहण्यास गेलों. तेथें बौद्धमंदिराच्या मागच्या बाजूस एक खोली होती, ती दुरुस्त करून मला राहण्यासाठीं देण्यांत आली.

त्या दिवशीं आमन्या आचार्योन्या परिवेणान्या (राहण्याची जागा) मागत्या पडवींत मला एका चिनीमातीन्या वशींत्न जेवण देण्यांत आलें. मातीन्या वशींत जेवण्याचा हा पहिलाच प्रमा असत्यामुळें त्या जेवणाकडे पाहित्याचरोबर माइया अंगावर शहारे उमे राहिले. त्या वेळीं बुद्धानें राजगृह नगरींत पहित्याच दिवशीं नानाविध भिक्षेचें प्रहण करते वेळीं जो आपत्या मनाला बोध केला त्याची मला आठवण झाली. मी माइया मनाशीं ग्रहणालों, "राजकुलांत उत्पन्न झालेत्या सिद्धार्थ कुमाराला महाराचांमारांचें अन्न प्रहण करतवेळीं आपत्या मनाचें दमन करणें शक्य झालें, आणि त्याच्याच धर्म-मार्गाचा अभ्यास करण्यासाठीं मी येथें आलों असतां माइया आश्रयदात्यांनीं दिलेत्या अन्नाचा मला वीट यावा हें ठीक नाहीं." मीठें आत्मसंयमन करून मी तें अन्न लालें. दिवसेंदिवस असलें अन्न लाणें माइया अंगवळणीं पहलें व माइयासाठीं उत्तरोत्तर विशेष तरतुदिह ठेवण्यांत येऊं लागली.

सिंहली लोक आमच्या गोमांतकस्थ बांधवांप्रमाणेंच सकाळी पेज जेवीत असतात; व भाजीपाल्यामध्यें नारळाचा फार उपयोग करितात. परंतु त्यांच्यांत एक विशेष प्रकार आहे. तो हा, कीं, ते भात, पेज आणि गोड पदार्थ खेरीज करून इतर पदार्थीत वाळलेल्या माशांचे तुकडे घाळतात. या तुकड्यांना 'अंबलकाडा ' असे म्हणतात. माझ्यासाठीं वरण वगैरे मत्स्यमांस्विमहित पदार्थ, लोकांनी भिक्षूंला दान देण्यासाठीं आणलेल्या पदार्थीत्न, निराळे काढून ठेवीत असत. पण त्या सवीत अंबलकाडा असल्यामुळें मला त्यांचे आगाऊ पृथक्करण करावें लगे. असें असतां एखादे वेळीं चुकून अंबलकाडा तोंडांत जाई, आणि

> सार्द्धं कथंचिदुचितैः पिचुमंदपत्रै-रास्यान्तरालगतमाम्रदलं स्रदीयः। दासेरकः सपदि संबल्तिं निषादै-वित्रं पुरा पतगरादिव निर्जगारः। \*

या माघ कवीच्या क्लोकाची आठवण होऊन माइण तोंडांतील घांस मला टाकून द्यावा लागे ! पण हळूहळू सर्व घांस बाहेर न टाकतां तेयढा अंबलकाडा टाकून देण्याची मला संवय झाली.

<sup>\* &</sup>quot; पूर्वी गरुडानें निधादांचें भक्षण करण्याम आरंभ केला असतां त्यांत एक ब्राह्मण सांपडला व त्यामुळें गरुडाला आपला सर्व घांस ओकून टाकावा लागला! त्याप्रमाणें उंट निंबाचा आवडता पाला खात असतां मध्येंच त्याला एक आंब्याचें मृदु पान सांपडलें व त्यामुळें त्यानें सर्व घास बाहेर टाकला!"

दुसऱ्या दिवशीं म्हणजे ता. २३ मार्च १९०२ या दिवशीं फाल्युन पौर्णिमेचा उपोसथ होता. खिस्ती लोकांत जसा रिववारचा दिवस पिवत्र समजतात; किंवा हिंदु लोक जसे एका-दिशीला पिवत्र समजतात, तसे बौद्ध लोक उपोसथाच्या दिवसाला पिवत्र मानतात. दोन्ही पक्षांतील अष्टमी, कृष्ण चतुर्दशी आणि पौर्णिमा असे मिहन्यांतून उपोसथाचे चार दिवस असतात. पण या सर्वात पौर्णिमेलाच विशेष महत्त्व देण्यांत येतें. याचें कारण बुद्ध मगवान् याच दिवशीं बुद्ध झाला, याच दिवशीं काशी येथें त्यानें आपत्या धर्माचा प्रथमतः उपदेश केला, व याच दिवशीं त्याचें कुशिनारा येथें महापरिनिर्वाण (देहावसान) झालें, हें असावें. कांहीं का असेना, पौर्णिमेच्या दिवशीं विहारामध्यें पुष्कळ बौद्ध उपासक जमून धर्मचिंतनांत काळ बालवीत असतात. मला ही गोष्ट माहीत नव्हती. मला वर सांगितलेल्या दिवशीं सकाळीं एका अर्धवट संस्कृत बोलणाच्या विद्यार्थाकहून अशी बातमी लागली, कीं, स्यामच्या राजाचा बंधु भिक्षु होऊन जवळच एका विहारांत राहत असतो. त्याला पाहणें शक्य आहे कीं काय, असा प्रश्न केल्यावर 'होय' असें उत्तर देऊन त्यानें मला संध्याकाळीं तेथें नेण्याचें कबूल केलें.

सयामचा राजकुमार राहत होता तो विहार विद्योदय विद्यालयापासून फार दूर नव्हता. सरासरी तीनचार मिनिटांनीं आम्ही तेथं पोंचलों. प्रथमतः त्या विहारांतील मुख्य स्थविर वास्कडुने सुभूति यांची आम्हीं मेट घेतली. पालि भाषेत निष्णात अशी यांची ख्याती होती; पण त्यांना संस्कृत बोलतां येत नसे. तथापि मी जें कांहीं बोललों, तें त्यांना समजलें असावें. शेवटों त्यांनीं ग्रुद्ध करून छापलेख्या अमिधानप्रदीपिकेची एक प्रत मला दिली, व आम्हांस सथामचा राजकुमार राहत होता त्या परिवेणाकडे पाठिवलें. राजकुमार मिक्सूला पालि किंवा संस्कृत भाषा बोलतां येत नसे व समजतहीं नसे. इंग्रजी व फेंच या दोन भाषा त्याला उत्तम येत असत. सीलोनांत त्याचा सर्व व्यवहार इंग्रजींत चाले. माइयान्वरोक्तर गेलेख्या विद्यार्थास थोडें इंग्रजी बोलतां येत असे. मी जें कांहीं संस्कृतांत बोललों त्याचें त्यांनें यथामित इंग्रजींत भाषांतर करून राजकुमाराला समजावून दिलें; व राजकुमाराच्या म्हणप्याचा निष्कर्ष अर्धवट संस्कृत भाषेत मला सांगितला. त्याच्या बोलण्याचा सारांश असा होता, कीं, "राजकुमार मला पाहून फार संतुष्ट झाले; पण संस्कृत समजत नाहीं याजबह्ल त्यांना फार वाईट वाटतें. पुढल्या जन्मीं हिंदुस्तानांत काशीसारख्या ठिकाणीं जन्म चेकन संस्कृतांत प्रावीण्य संपादून माझ्याशीं बोलण्यास समर्थ होईन अशी त्यांना आशा वाटत आहे."

#### संस्कृतांतून भाषण

राजकुमाराचें व माझें भाषण संवर्ले त्या वेळीं सूर्यास्ताचा समय झाला होता. विद्योदय विहारांत येऊन पहातों, तों लोकांचा मोठा जमाव माझ्या पहाण्यांत आला. मी त्या विद्यार्थ्यांला म्हणालों, "हे गृहस्य येथें कां जमले आहेत १" तो म्हणाला, "आज पौर्णिमेचा खोसथ आहे. श्री. धर्मपालांचें येथें व्याख्यान होणार असें माझ्या ऐकण्यांत आलें होतं. पण तें इतक्यांत संपर्छे असावें. " विद्योदय विहारांतील धर्मशाळेत ( धर्मोपदेश करण्याच्या जागॅत ) मी त्या विद्यार्थ्यासहवर्तमान प्रवेश करतों न करतों, तोंच मंडळीची माइयावर दृष्टि गेली. जो तो हिंदु पंडित, हिंदुस्तानांतृन आलेला ब्राह्मण असें कुजबुजं, लागला. धर्मणल माइयाजवळ येऊन मला संस्कृतांत कांहीं बोला असें म्हणाले. त्यांचे म्हणणें मला नीट समजलें नाही. परंतु विद्योदय विद्यालयाचे द्वितीय आचार्य श्रीदेविमत्र स्थिवर यांनीं त्यांचे म्हणणें मला समजावृन सांगितलें. मी म्हणालों, " व्याख्यान देण्यास माझी तयारी नाहीं." पण मंडळीचा फारच आग्रह पडल्यामुळें माझा नाइलाज झाला. देविमत्र स्थिवराबरोबर व्यासपीठावर उभा राहून मी संस्कृत भाषेत एक लहानसें भाषण केलें. स्थिवरांनीं त्याचा अर्थ सिंहली भाषेत जमलेल्या मंडळींस सांगितला.

माइया भाषणाचा सारांश हा होता: — ज्या वृक्षाखाळी बुद्ध भगवान् बसले होते, त्या वृक्षाचा बुद्धधर्मदेष्ट्रचा राजाकटून नाश करण्यांत आला. पण महेन्द्रानें (अशोक राजाच्या मुलानें) जी त्या वृक्षाची शाला या द्वीपांत आणळी ती अद्यापि अप्रतिवंध वाढत आहे. त्याचप्रमाणें बौद्धधर्मेल्पी वृक्षाची स्थित झाळी आहे. मूळ वृक्ष हिंदुस्तानांत वाढळा, पण त्याचा विषम बुद्धीच्या राजांनीं आणि मुत्मह्यांनीं नाश केळा. परंतु या धर्मवृक्षाची जी शाला महेन्द्र स्थित्रानें येथें आणळी, ती आज दोन हजारांपेक्षां जास्ती वर्षें कायम राहिळी आहे. बौद्ध धर्मांवंधानें विशेष बोळण्यास मला अधिकार नाहीं. सांप्रत मी केवळ जिज्ञासु आहे. पण श्रीसुमंगळाचार्थ यांच्यासारख्यांच्या शिष्यत्वानें बौद्ध धर्मांचें मी लवकरच ज्ञान संपादन करीन, अशी मला बळकट आशा आहे. इत्यादि.

या माझ्या भाषणाचा जमलेल्या मंडळींवर काय परिणाम झाला हैं समजण्याची सोय नव्हती. ते सिंहली भाषेत काय बोलले हें मला समजलें नाहीं. पण माझें भाषण संपत्यावर कांहीं बेळानें श्रीयुत धर्मपाल हे कांहीं बोलले, व अनवरत आपली विलायती टोपी हातांत बेऊन पुढें सरसावला. जो तो अनवरत्नाच्या टोपींत पैसे टाकूं लागला! मला हा काय प्रकार आहे याची नीट कल्पना झाली नाहीं. शेवटीं सर्व पैसे गोळा कल्पन एका कागदांत बांधून ते त्यानें धर्मपाल यांच्या स्वाधीन केले, व त्यांनीं ते मला देण्यासाठीं पुढें केले. मी बोटाळ्यांत पडलों! इतक्यांत देविमत्र स्थविर पुढें हाऊन मला म्हणाले, " हे पैसे तुमच्यासाठीं जमविण्यांत आले आहेत. येथें जमलेल्या स्त्रीपुरुपांनी तुमच्याचसाठीं ही वर्गणी दिली आहे. तेव्हां तुम्ही हे पैसे घेतले नाहींत तर त्यांना फार वाईट वाटेल!" मीं ते पैसे घेतले व श्रीमुमंगल यांजपाशीं गेलों. त्यांच्यासमोर ती पैशाची पुडी ठेवून मी म्हणालों, " मला ब्राह्मण समजून आपल्या लोकांनीं ही दक्षिणा दिली आहे. पण मिक्षुकी कधींच केली नसल्यामुळें ती स्वीकारावी कीं नाहीं, या विचारांत मी पडलों आहें!" ते म्हणाले, " तूं गरीब विद्यार्थी आहेस त्या अर्थी हे पैसे घेण्यास शंका धरण्याचें कारण नाहीं. तुला हे पुस्तकांना उपयोगी पडतील." मी विन्हाडीं जाऊन सगळा खुरी माजून पाहिला. तो अडीच आणि तीन स्पर्यांच्या दरम्यान होता.

विद्योदय विद्यालयांत राहण्यास गेल्यावर दुसऱ्याच दिवशीं मी सिलोनी लिपि

शिकण्यास आरंभ केला. सगळा पालि ग्रंथसमुदाय सिंहली लिपींत लिहिला किंवा छापला असल्यामुळें तिचा परिचय असणें आवश्यक होतें. एका आठवड्याच्या आंतच सगळीं अक्षरें मला वाचतां येऊं लागलीं व हळूहळू भी त्या लिपींत छापलेलीं पालि पुस्तकें वाचूं लागलों. मार्च महिन्याच्या शेवटीं किंवा एप्रिलच्या आरंभीं श्रीसुमंगलाचार्य गाले शहरीं कांहीं कारणानें जाणार होते. त्यांनीं तिकडे जाण्याची माश्री इच्छा आहे कीं काय असा प्रश्न केला. सिंहलद्वीपाची सृष्टिशोभा पाहण्यास मी फार उत्सुक झालों असल्यामुळें मी आचार्योवरोबर जाण्याम तेव्हांच तयार झालों.

कोलंबोपासून गास्लेपर्येत समुद्रिकनाऱ्यानेंच आगगाडीचा रस्ता आहे. आम्ही हा प्रवास दिवसासच केला. आगगाडींतून जात असतांना, गोव्यांत सुग्गांव आणि रामांचें सूशिर यांच्या दरम्यान जो सासछ प्रांताचा समुद्रिकनारा आहे त्याची मला आठवण झाली. गास्ले येथें आमचा दोन-तीन दिवस मुक्काम होता. येथें माझ्या पाहण्यांत एक चमत्कार आला; तो हा, कीं, गोव्याला जशीं काजूचीं झाढें डोंगरावर आवतात तशींच येथें पोफळींचीं झाढें पाटाचें पाणी न देतां वाढतात. चौकशीआंतीं असें समजलें, कीं, या प्रांतांत बाग्माही पाऊस असस्यामुळें केळींला, पोफळींला व अशाच प्रकारच्या इतर झाडांना पाणी देण्याची यातायात पडत नाहीं. गास्लेहून आगही आचार्योच्या हिक्कडुवे गांवी गेलों व तेथें एक दिवस मुक्काम करून पुन: कोलंबोस आलों. या प्रवासांत पुष्कळ विद्वान् मिक्श्चें माला परिचय झाला; व किरयेकांनीं आपण ग्रुद्ध करून छापलेले पालि ग्रंथ मला मोठ्या आदरानें दिले.

ता. २२ मे १९०२ रोजी वैशाखी पौर्जिमा होती. हा दिवस बौद्ध लोक फारच पवित्र समजतात. कां कीं, या दिवशीं सिद्धार्थ राजकुमार गयेजवळ नैरंजरा नदीच्या कांठीं एका पिंग्लाच्या झाडाखालीं बसला असतां त्याला खन्या धर्ममार्गाचा बोध होऊन तो बुद्ध झाला. पौर्णिमेच्या आधीं दोन-चार दिवस विद्योदय विहारांत हा दिवस माजरा करण्या-साठीं बौद्ध उपासकांकडून जय्यत तयारी चाल्ली होती. ध्वजपताका वगैरे उमारून समामंडप, प्रथसंग्रहालय इत्यादि स्थानें शुंगारण्यांत आलीं होतीं या दिवशीं म्हणण्यासाठीं मीं एक संस्कृत पद्य लिहिलें व तें श्रीमुमंगलावायोंना दाखिलें. त्यांना तें फारच पसंत पडलें. सिंहलममयच्या एडिटरांनीं तें सिंहली लिपींत लिहून चेऊन आपल्या पत्रांत छापलें. त्यामुळें पुष्कळ लोकांना माझी माहिती झाली व संस्कृत मापेचा थोडाबहुत परिचय असलेल्या एहस्थांनीं आणि मिक्सुंनीं माझी फार तारीफ केली.

या सिंहली लोकांनीं केलेखा गौरवाचा आणि एकंदर परिस्थितीचा माइया मनावर इष्ट परिणाम झाला नाहीं. मनोवृत्ति जोरानें प्रपंचमार्गाकडे बाहूं लगल्या. संस्कृत भाषा शिकविण्याचा घंदा पत्करला असता तर दरमहा साठ किवा सत्तर रुग्ये मला सहज मिळाले असते; व तेथळ्यावर सीलोनांत एलाद्या गांवीं माङ्या कुटुंबाचा निर्वाह मला करतां आला असता. परंतु त्यामुळें पालिभाषेच्या अध्ययनास पांटा द्यावा लगला असता, आणि पुनः स्वदेशीं जाण्याचा बेत कायमचा सोड्सन द्यावा लगला असता. श्रामणेराची दीक्षा

पुण्याहून निष्ठतेवेळीं मीं दोन निश्चय केले होते; पहिला, कुडींत प्राण असेपर्यंत बौद्ध धर्मीचें ज्ञान संपादण्याचा प्रयत्न करावयाचा, व दुसरा, जर या धर्माचें ज्ञान संपादतां आलें तर त्याचा आपत्या महाराष्ट्र देशबांघवांस फायदा करून द्यावयाचा. पण सीलोनांतच प्रपंच करून राहण्याच्या विचारानें या दोन्ही निश्चयांवर एकाएकीं षाला घातला, व अंतःकरणरणभूमीवर तुंबळ युद्ध सुरू झालें. या लढाईच्या बातम्या दृश्य युद्धाइतक्या रम्य नसस्यामुळें त्या समग्र देऊन वाचकांना कंटाळा आणण्याची माझी इच्छा नाहीं. पुण्यास केलेल्या निश्चयाचा जय झाला, व प्रापंचिक विचाराचा पाडाव झाला, एवढी गोष्ट सांगितली म्हणजे परे आहे.

सिंहगडावर चढून गेर्स्यावर सूर्याजीनें शिड्या कापून टाकस्या व आपत्या परत पळ काढूं पाहणाऱ्या लोकांना अवरंगजेबाच्या लोकांशीं लढण्याशिवाय दुसरा मार्गच टेविला नाहीं, ही गोष्ट सुप्रसिद्ध आहे. कृतिनश्चयापासून माधार बेऊं पाहणाऱ्या माझ्या मनो- कृतींना अशा कांहीं युक्तीनें ताळ्यावर आणणें भाग होतें. भिक्षु होण्यानें हा प्रश्न सुटण्यासारला होता, व प्रपंचाकडे धांवणाऱ्या मनोकृतींच्या शिड्या कापून टाकण्याला याशिवाय दुसरा उपाय नव्हता. भिक्षु झाल्यावर विहारांत मोकळेपणे राहतां येणें शक्य होतें, व विनयादि ग्रंथ शिकण्यास सुलभ पडणार होतें. पण या कामीं बऱ्याच अडचणी होत्या. आईची परवानगी लगते, ती मिळण्यासारली नव्हती. मला ज्यांनी सीलोनला पाठविले त्यांचीही सेमित पाहिजे होती. शेवटीं श्रीसुमंगलाचार्योनीं बाबू नरेंद्रनाथ सेन यांना पत्र लिहून या कामीं त्यांची संमित विचारली. नरेंद्र बाबूंनी आपत्या पत्रांत माझा फार गौरव करून आपली संमित दिली. आईच्या परवानगीसंबंघानें दुसरा एक शास्त्राधार काढून आमच्या आचार्यानें मला श्रामणेराची दीक्षा दिली.

बीद्ध धर्मात आजन्म संन्यासवत पाळले पाहिजे असा नियम नाहीं. मात्र जोंपर्येत मिश्रुभावानें राहील, तोंपर्येत त्यानें संवाचे सर्व नियम पाळले पाहिजेत; त्यांत कस्र करता कामा नये. सामणेराला अववे दहा नियम पाळावे लागतात. संसद्धत्यांत जरी त्याला हात वालण्याचा अधिकार नसतो, तरी विहारांत पुष्कळ सवलती मिळतात; अध्ययनाची विद्रोष सोय होते. सामणेर झाल्यावर दुसन्या कोणत्याहि भानगडींत न पडतां सर्व वेळ पालि ग्रंथ वाचण्यांत वालवृं लागलों. कांहीं दिवसांनीं संस्कृत शिक्तिण्याविषयीं पुष्कळ मिश्लूंचा माझ्यामागें तगादा लागला. त्यांना मी रात्रीं एक किंवा दोन तास कौमुदी आणि तर्कसंग्रह शिकवीत असें; व आकी सर्व वेळ पालि भाषेच्या अध्ययनांत बालवीत असें.

जेवणाखाण्याची व्यवस्था आश्रमांत होत होती. इतकेंच नव्हे, तर मला लागणारी

<sup>\* &</sup>quot; बुद्ध, धर्म आणि संघ, " पान ६५, ६६ पाहा; व " बुद्धलीलासारसंग्रह " पान १६६ टीप पाहा.

पुस्तकें देखील ग्रहस्थांकडून आणि भिक्षुकांकडून मिळत असत. एण या बाबतींत थोडा स्थायय आला, तो असा:— मद्रास महाबोधि सभेचे सेकेंटरी श्री. सिंगारावेळू कांहीं कामानिमित्त विलायतेस गेले होते. ते जातांना कीं येतांना एक दिवस कोलंबो येथें राहिले व आमच्या आचार्योना भेटण्यासाठीं विद्योदय आश्रमांत आले. श्रीसुनंगलाचार्य त्यांना भेटले नसावे; एण द्वितीय आचार्य देविमत्र स्थिवर यांची त्यांनी भेट घेतली. त्यांजारोवर इंग्रजी जाणणारा कोणी तरी सिंहली ग्रहस्थ आला असावा; नाहीं तर देविमत्र स्थिवरांशीं त्यांचें संभाषण झालें नसतें इकडच्या तिकडच्या गोष्टी झाल्यावर देविमत्राचार्योनी त्यांना माझें वर्तमान सांगितलें. आपल्या भाषणांत त्यांनी माझी फार स्त्रुति केली असावी. तेव्हां सिंगारावेळूनें अशा अर्थाचे उद्गार काढले, कीं, " हिंदुस्तानांतील ब्राह्मण फार लबाड असतात. त्यांचा विश्वास नाहीं. हा मनुष्य जरी साधाभोळा दिसला, तरी याचा विश्वास घरूं नका. तो ब्राह्मण आहे हें लक्ष्यांत टेवा." त्याच दिवशीं देविमत्र स्थिवरानें हें सिंगारावेळूचें महाबोधि सभेच्या सेकेंटरीचें— मत सर्वत्र बाहीर केलें. श्रीसुमंगलाचार्योवर त्याचा कांहीं परिणाम झाला नाहीं एण कांहीं ग्रहस्थांचा मात्र माइन्यावरचा विश्वास उडाला.

ही गोष्ट जेव्हां माइया कानावर आली, तेव्हां माझी याप्टें गैरसोय होणार याचें वाईट न बाटतां, सिंगारावेल्सारख्या मुशिक्षित हिंदी ग्रहस्थाचे हें आत्मबातकी वर्तन पाहून मला फार बाईट बाटलें. ज्या गृहस्थानें मला मोठ्या आदरानें जेनूं धातलें, ज्यानें तुतिकोरिनच्या डॉ. मुदलियाराला पत्र देऊन माझी अडचण दूर केली, त्यानेंच माझ्यासंबंधानें केवळ ब्राह्मणत्वावरून सिंहली लोकांत गैरसमजूत उत्पन्न करण्यास तयार व्हावें याचें मला सखेदाश्चर्य वाटलें. याच वेळीं दुसरी एक गोष्ट घडून आली. जनरल पोकुशिमा है प्रसिद्ध जपानी योद्धे जर्मनीहून स्वदेशीं जात असतां कोलंबोला आले. त्यांना आमच्या आश्रमांत कांहीं गरीब जवानी विद्यार्थी पालि भाषेचा अभ्याम करितात, हें वर्तमान समजलें; तेन्हां मुद्दाम ते श्रीसुमंगलाचार्योना मेटावयाम आले. त्या वेळी विद्योदय विद्यालयांत कीण्डिन्य नांवाचा एकच जपानी विद्यार्थी होता. बाकी चार विद्यार्थी परिचम किन व्यावरील निरनिराळ्या गांवीं राहत असत. पोर्कुशिमानें आचार्योची मेट वेऊन गरीव जगनी विद्यार्थ्यों नी काळजी घेतल्याब्रहल त्यांचे फार फार आभार मानले, व आपण त्याच कामा-साठीं मुद्दाम आश्रमांत आलों असे मांगितलें. ज्यानें मला मदत केला, ज्याला माझ्या-संबंधानें थोडीबहुत माहिती होती अशा हिंदी सुशिक्षित गृहस्थानें माझ्यासंबंधानें-एका हिंदी विद्यार्थ्यासंबंधानें-विनाकारण गैरसमज करावा, व एका मोठ्या जपानी टब्करी अधिकाऱ्याने ज्यांचे जनमांत दर्शन घडलें नाहीं अशा जवानी गरीव विद्यार्थ्योला उत्तेजन मिळावें म्हणून श्रीसुमंगलाचार्योची मुद्दाम भेर घ्यावी, या दोन गोर्घीची तुलना केली असतां आमच्या सुशिक्षितांच्या देशप्रीतीच्या आड जातिमेद कसा येत अमतो हें तेव्हांच लक्ष्यांत येण्याजोगें आहे.

श्री. सिंगारावेल्च्या आगमनानंतर कांहीं थं।ड्या दिवसांनी विहारांतील जेवणावर

अवलंबून न राहतां मी भिक्षेवर माझा निर्वाह करूं लेगलों. भिक्ष्मुंचे हें कर्तव्य असल्यामुळें आचार्य याच्या आह आले नाहींत. भिक्षेला शिजविलेलें अन्न— विशेषतः भातच मिळत असे. भाज्या वगैरे विहारांत्न देण्यांत येत असत. शिवाय सकाळीं दूध, तांदळांची पोळी (हिला आप्प म्हणतात; गोव्यांत पोळे म्हणून पदार्थ करितात त्यामारखी ही असते) व एक दोन केळीं विहारांत्नच देत असत. पण सिंहली लोकांचे मुख्य अन्त उकडा भात, तें मला मुळींच पचेना. या जेवणामुळें माझा संधिवाताचा विकार फार बाढला, व पुनः अन्तद्वेषानें उचल खाली. मी अगरीं कंटाळून गेलों. पुस्तकें वाचणें हीच काय ती अशा प्रसंगीं माझी विश्वांति होती. विहारांत व्यायामाची सोय मुळींच नव्हती. त्यामुळींह माझ्या प्रकृतीला बराच घोका पोंचला.

अशा स्थितींत असतांच मी इंग्रजी शिकण्यास सुद्दात केली. मुंबई हून 'सेल्फ टीचर' नांवाचे पुस्तक आणवून कांहीं इंग्रजी शब्द पाठ केले, व पुढें अभ्यास वाढावा या उद्देशानें सूर्यगोड सुमंगल मिक्संच्या श्रीवधनारामांत राहण्यास गेलों. सूर्यगोड मिक्सु मजपासून संस्कृत शिकत असत व मला इंग्रजी शिकवीत, परंतु हा कम एका आठवड्यापेक्षां अधिक दिवस चालला नसावा. त्यांना कामें फार, त्यामुळें मला शिकविण्यास सवड नत्हती. दुसऱ्या एका इंग्रजी शिकणाऱ्या मुलाच्या मदतीनें काहीं दिवस पुढें अभ्यास चालविला. परंतु आणली एका आठवड्यापलीकडे या दुसऱ्या प्रयत्नाचीहि मजल गेली नाहीं. दोन किंवा तीन महिने श्रंवधनारामांत राहिलों. तेथें समुद्र जवळ आहे. कांहीं दिवस समुद्रस्नान करून पाहिलें. पण प्रकृति न सुधारतां अधिक विघडली. जवळच एक हिंदी वैद्यक जाणणारा मिक्स राहत असे. त्यानें एक अरिष्ट कीं आसव तयार करून दिलें. पण त्यामुळें माझा रोग अधिकच बळावला, शेवटीं सीलान सोडून एकदांचें कलकत्याला परत जावें असा माझा बेत ठरला.

१३

### मद्रास आणि ब्रह्मदेश

म्हाबीर नांवाचा उत्तर हिंदुस्थानांत भोजपुर येथे राहाणारा एक क्षत्रिय जातीचा गृहस्थ श्रीमंत महाराज मल्हारराव गायकवाड यांच्या पदरीं होता. याला कुस्ती वगैरे सर्व मर्दानी खेळ उत्तम येत असत, आणि म्हणूनच मल्हाररावांची याच्यावर मर्जी

जडली होती. पुढें मल्हाररावांची र भद्रासेस खानगी झाल्यावर महावीरानें बडोदें सोडलें व दुसऱ्या एका सोबत्याबरोबर फिरत फिरत तो सीलोनला आला. महावीर सीलोनला सात-आठ वर्षे होता. तेथे त्याचे आणि कांहीं भिक्ष्चे सख्य जडलें, व पुढें भिक्ष होऊन तो खदेशीं परत गेला. कलकत्त्याला त्याची एक कुटी असे. कलकत्ता शहरीं राहणाऱ्या एका सिंहली गृहस्थानें या कुटींत राहणाऱ्या भिक्षंच्या खर्चासाठी दरमहा बीस रुपये द्यावे असें आपस्या मृत्युपत्रांत लिहन ठेवलें होतें. कांहीं वर्षे ही रक्कम सरकारी तिजोरीतच पडून राहिली होती, ती एकदम त्या गृहस्थाच्या मृत्युपत्राचा निवाडा झाल्यावर महावीर भिक्षच्या हातीं आली. भिक्षला पैसे घेऊन काय करावयाचें अशा उद्देशानें महावीरानें या पैशांचा विनियोग बौद्धांच्या उपयोगासाठीं करण्याचा वेत केला. बुद्धगया किंवा काशी या ठिकाणीं बौद्ध यात्रेकरूंस उतरण्यासाठी एक धर्मशाळा बांधावी असा त्याचा विचार होता, पण त्या दोन ठिकाणीं जेथें बौद्धांचीं स्थानें आहेत त्यांच्या आसपास त्याला जागाच मिळेना. शेवटीं बुद्ध भगवान ज्या ठिकाणीं परिनिर्वाण पावला (हें स्थान गोरखपुर जिल्ह्यात कसया तालुक्याच्या गांवाजवळ आहे ), त्याच्याजवळ त्याने एक होत खरेदी करून तेथें धर्मशाळा बांधण्यास सुखात केली. महावीराला मिळालेखा पैशांतून ही धर्म-शाळा तयार होण्याजोगी नव्हती; पण कलकत्ता येथील खेजारी नांबाच्या ब्रह्मी व्यापाऱ्यानें पदरचे बारा-तेरा हजार रुपये खर्च करून ही धर्मशाळा तयार केली. तेव्हांपासून महावीर भिक्ष तथैंच राहत असे.

योगसूत्रें मीं काशीस असतांनाच वाचलों होतीं. अशा तन्हेंचें कांहीं योगशास्त्रविषयक पुस्तक बौद्धवाड्ययांत आहे किंवा नाहीं हें जाणण्याची मला उल्लुट इच्छा होती. विद्योदय विद्यालयांतील प्रियरत्न नांवाच्या भिक्षूनें विद्युद्धिमार्गाची एक प्रत देऊन, यांत योगशास्त्राचें चांगलें विवेचन केलें आहे, असें मला सांगितलें. परंतु पालि भाषेचा त्या वेळीं विशेष परिचय नसल्यामुळें तो ग्रंथ मला मुळींच समजला नाहीं. पुनः चार-पांच महिन्यांनीं एक ब्रह्मी लिपींत छापलेली या ग्रंथाची प्रत माझ्या हातीं आली. केवळ ब्रह्मी लिपी शिकण्याच्या उद्देशानें मी हा ग्रंथ वाचला. परंतु त्याची मला इतकी चटक लागली, कीं, मीं त्याचे पहिले कांहीं भाग दोनदां वाचले; व त्यांतील ध्यानभावनादिक प्रकार आपण स्वतः करून पहाचे अशी बळकट इच्छा उद्भवली. परंतु त्यांत विगिलेलें योग्य निवासस्थान सीलोनांत सांपडणें कटीण होतें. सिहलद्वीपांत पुष्कळ रमणीय विहार आहेत. सृष्टिवैमवाची अनुपम शोभा पाहावयाची असेल तर ती लंकतच सांपडेल. परंतु अशा रम्य विहारांत मी रहाण्यास गेलों असतों, तर तेथें हिंदी लोकांना अनुकूल अन्न मिळालें नसतें, व त्या ठिकाणीं पालिभाषा बोलणारे भिक्षु दुर्मिळ असल्यामुळें बोलण्या-चालण्याची

मोठी पंचाईत पडली असती।

वर सांगितलेखा महावीर भिक्षूचा धर्मदास नांवाचा एक पंजावी शिष्य बौद्ध धर्माचा अभ्यास करण्यासाठीं सीलोनला आला. सिंहणी लोकांच्या जेवणाला तो पहित्याच दिवशीं कंटाळून गेला. त्यानेंच मला महावीर भिक्षूची आणि कुश्चिनारा येथील धर्मशाळेची बातमी दिली. तेथे गेल्यास माझी सर्व सोय होऊन ध्यानभावनेला मला चांगला अवकाश भिळेल असें त्याचे म्हणणें होतें; आणि म्हणूनच प्रथमतः कलकत्त्याला जाऊन मग तेथे जावें, असा माझा विचार होता. परंतु माझा टैबदुर्विपाक न संपत्यामुळें अकित्यत ठिकाणीं कसें जावें लागलें, हें या प्रकरणांत सांगावयाचें आहे.

श्रीसुमंगलाचार्यांना मीं माझा बेत कळिवला. तेव्हां त्यांना फार वाईट वाटलें, व नाखुर्यानेंच त्यांनी मला परवानगी दिली. जवळ पैसे ठेवावयाचे नाहींत असा माझा निश्चय होता. त्याप्रमाणें बरोबर कांहींएक न घेतां तीन चीवरें (भिश्चचीं वस्त्रें) व भिश्चापात्र घेऊन ता. २६ मार्च १९०३ रोजीं मी निघालों. धर्मणल यांच्या विद्यांनी मद्रासचे सेकंड कलामचें तिकीट घेऊन टिलें. दुमन्या मित्रांनी रस्त्यांत खाण्यासाठीं विस्किटें वगैरे पदार्थ क्लिंग एग्मोर स्टेशनावरून श्रीसिगारावेलूच्या घराव्येंत मी चालत गेलों. थोडें शोडें इंग्रजी समज्लें लागल्यामुळें सिगारावेलूचें म्हणांं काय, हें समजण्यास फारशी अडचण आली नाहीं. त्यानें मला जेवूं घातलें, पण कलकत्त्याचें तिकीट देणें साफ नाकारलें. तो म्हणाला, " येथली सभा दिग्द्री आहे. ती तुग्हांला मदत करूं शकणार नाहीं." सीलोनाहून पैसे येईपर्यंत मला ठेवून घेण्याचें त्यानें कबूल केलें. पण दुसन्या कीं तिसन्या दिवशीं हाहि बेत बदलला; व मद्रासला एक नवीन संस्था काढून मला तेथेंच ठेवण्याची नवी कल्पना त्यानें शोधून काढली.

### मद्रासमघील अनुभव

सीलोनांतील पुष्कळ मित्रांना कलकत्त्याच्या वर्चासाठीं पत्रें लिहिलीं. परंतु दु:खाची गोष्ट ही, कीं, त्यांजकडून मुळींच उत्तर आलें नाहीं; किंवा उत्तर आलें तरी पैशाच्या बावतींत कांहींच मदत झाली नाहीं. अर्थात् सिगारावेलु म्हणेल तें ऐकत्यावांचून गत्यंतर राहिलें नाहीं. त्याच्या घराच्या शेजारीं एका कर्नाटकी ब्राह्मणाचें घर त्या वेळीं रिकामें होतें तेथें त्यानें माझ्या राहण्याची सोय केळी. जेवण त्यांच्याच वरीं होत असे. परंतु या मद्रासी जेवणानें सीलोनच्यापेक्षां माझी प्रकृति अधिक विघडली. माझ्या अंगीं दिवसें-दिवस त्राण कमी होऊं लागलें. तथापि येथें मीं जारीनें इंग्रजीचा अभ्यास चालविला. दसरा शिकविणारा कोणी नल्हता, स्वतःच कोशाच्या साहाय्यानें प्रयत्न चालविला.

मद्रास शहरांत त्या वेळीं मद्रास महाबोधि सभा या नांवाची एक बौद्धसंस्था होती. तिचे प्रो. लक्ष्मीनरसू नाइड्स हे अध्यक्ष व सिंगारावेळ् सेक्रेटरी होते. वैशाख पौर्णिमेच्या दिवशीं बुद्धाला बुद्धपदाचा लाम झाला, हा दिवस साबरा करण्यापठीकडे ही सभा दुसेर कांहीं करीत नसे. या उत्सवाला लागणारा खर्च ब्रह्मदेशांतील प्रसिद्ध व्यापारी मोंगक्वे हे

२० हे बडोद्याच्या राज्याचे अधिपती होते. पण नंतर, तेथील रेसिडॅट कर्नल फ्रेअर यांच्यावर विषययोग केल्याचा आरोप त्यांच्यावर ठेवून त्यांस १८७५ मध्ये पदच्युत करण्यात आले. नंतर त्यांस मद्रासला पाठवले होते. तेथेच त्यांचा अंत झाला.

देत असत. मद्रास शहरांत पाराया (अतिशूद्र) जातीच्या पुष्कळ छोकांतीं बौद्ध धर्म स्वीकारला होता. त्यांचे पुढारी पंडित अयोधीदास हे होते. परंतु महाबोधीच्या मेंबरांचें आणि पंडित अयोधीदास यांचें जुळत नसे. मी मद्रासेस आल्यावर दीड-दोन महिन्यांनीं या सर्व बौद्धांची एकी घट्टन आली, व त्यांनीं रायपेट येथं एक लहानसें घर भाड्यानें घेऊन त्या बराला बौद्धाश्रम असें नांच ठेवलें, व माझी तेथें त्यापना केली. तेव्हांपास्न प्रत्येक रविवारी संध्याकाळीं तेथें बौद्धधर्मावर प्रवचनें किंवा व्याख्यानें होत असत. विशेषतः मी एखादें पालि भाषेतील सूत्र वाच्नून त्याचा अर्थ माझ्या अर्धवट इंग्रजींत सांगत असें, व सिंगारावेल् त्यावर तामिळ भाषेत प्रवचन करी. प्रो. लक्ष्मीनरस् हेहि कथीं कधीं व्याख्यान देत, व मधूनमधून बाहेरच्या व्याख्यात्याला आमंत्रण देण्यांत येत असे.

एखाद्या बौद्धधर्मी प्रदेशकाला आनंद वाटण्याजोगें या संस्थेच काम चाललें होतें. दर रिविवारीं पुष्कळ हिंदु आणि खिस्ती लोक आमचीं प्रवचनें आणि व्याख्याने ऐकण्यास येत असत. मद्रासी कर्मठ ब्राह्मणांची देखील आमच्या संस्थेला सहानुभृति मिळत चालली होती. परंतु माझें लक्ष्य या कृत्यांत मुळींच नव्हतें. तें वारंवार अरण्यवासाकडे धांवत होतें. याशिवाय मद्रासी जेवणामुळें माझी प्रकृति फारच विषडली, व बौद्धाश्रमांत किमनीवरच निजण्याचा प्रसंग आल्यामुळें संधिवाताचा विकारहि बाढला. मध्यंतरीं संस्थेच्या सभासदांनीं माझ्यासाठीं एक खाट घेण्याचा विचार केला होता. परंतु तो अमलांत आला नाहीं. ओल आली असता देखील बैठकीची सत्रंजी आंयलन मी निजत असे. अशा स्थितींत मद्रासचा मला फार कंटाळा आला. सिंगारावेलूचा स्वभाव मुळा-पासून चमकारिकच स्वारी एखादे वेळीं चिडली म्हणजे भलतेंच बोलून जात असे. एके दिवशीं कांहीं संभाषण चाललें असतां तो भिक्षूवर धसरला सर्व भिक्षू निरूपयोगी असून केवळ इजिप्तांतील ममी (मसाला घालून गाडून ठेवलेल्या प्रतास ममी म्हणतात) आहेत असें तो म्हणाला. त्यानें मला कैद्याप्रमाणें वागविल्याबह्ल मीहि त्याला बराच बोललों. या वादानें आमची मैत्री तुटली नाहीं. परंतु मीं मद्रास सोडण्याचा मात्र हढनिश्चय केला.

#### ब्रह्मदेशाच्या वाटेवर

मद्रासी लोकांकडून दुसरीकडे जाण्यास मदत मिळणें अशक्य होतें, कारण सिंगारा-वेल्तें विरोध केळा असता. तेव्हां दुसरा कांहीं उपाय शोधून काढणें भाग होतें. मद्रासेंत कांहीं ब्रह्मी विद्यार्थी राहत असत. ते एकदोनदां मला भेटण्यासाठीं आले होते. त्यांचें म्हणणें असें होतें, कीं, 'मी दुसरा कोणी भिक्षु येथें नसतां एकटाच मद्रासला राहतों हें बरोधर नाहीं. ब्रह्मदेशांत पुष्कळ विहार आहेत. तेथें गेल्यास माझ्या अध्ययनास देखील मदत होईल. 'हे विद्यार्थी कलकत्त्यास जाण्यास मदत करणार नाहींत, याची मला खात्री होती. पण ब्रह्मदेशास जाण्यास त्यांचें साहाय्य होईल असें वाटलें, व पंडित अयोधी-दासाच्या मुलाला पाठबून मीं चौकशी करविली. त्यांनीं वर्गणी गोळा करून आगबोटीचें भाडें देऊं असें वचन दिलें. तेव्हां लागलीच ब्रह्मदेशास जाण्याची मीं तयारी केली.

मद्रासेस एवाद्या हद्द्यार झालेल्या कैद्याप्रमाणें माझे दिवस गेले. त्यांत थोडें सुल वाटण्यासारखी गोष्ट म्हटली म्हणजे प्रो. लक्ष्मीनरस् यांच्या सहवासाचा मला थोडा फायदा मिळाला ही होय. प्रो. नरस् दर शुक्रवारीं संध्याकाळीं पांच वाजतां बौद्धाश्रमांत येत, व मला वाचण्यासाठीं कांहीं पुस्तकें बरोबर आणीत. तुल्नात्मक अभ्यास कसा करावा हें प्रथमतः मी त्यांच्यापास्तच शिकलों. ऋग्वेद वगैरे पुस्तकें त्यांनीं आपल्या कॉलेजच्या पुस्तकालयांत्न मला वाचावयास आणून दिलीं, व आपल्या वाचनाचा संवाद-रूपानें मला चांगला फायदा करून दिला. याशिवाय, यांचें वर्तन फारच बांगलें आहे, त्यांना कोणत्याहि प्रकारचें व्यसन नाहीं. ते अत्यंत मोकळ्या मनाचे ग्रहस्थ आहेत; आंत एक बाहेर एक अशा वर्तनाची त्यांना किळस येते. मद्रासी सुधारकांत त्यांची पुढारी या नात्यानें गणना होते. अशा मनुष्यासंबंधानें कोणालाहि आदर वाटणें साहजिक आहे.

सीडोनच्या माझ्या मित्रांनीं द्रव्यद्वारा मला मुळींच मदत केली नाहीं, हैं मार्गे सांगि-तलेंच आहे. परंतु प्रेमानंद स्थिवर यांनीं माझीं सर्व पुस्तकें पार्यलनें मद्रासेस पाठवृत् दिलीं. हींच काय तीं माझीं उत्तम मित्र असल्यामुळें मद्रासेस त्यांचा मला फार उपयोग झाला. परंतु ब्रह्मदेशास जातांना त्यांचा सांमाळ करणें जरा कठीण होतें. तथापि तीं बरोबर चेऊन जाण्याचा मीं निश्चय केला.

आक्टोबर (१९०३) महिन्याच्या मध्याला- ही तारील १२ असावी— मी ब्रह्म-देशास जाण्यासाठीं निवालों. पंडित अयोधीदास वगैरे मंडळी मला बंदरावर पोंचिवण्यास आली होती. त्यांच्या ओळखीचा एक मद्रासी ग्रहस्थ त्याच आगबोटीनें जाणार होता. पंडित अयोधीदास यानें त्याची मला ओळख करून दिली, व तो मला संमाळून नेईल असें सांगितलें. आमची आगबोट दुपारीं दोन वाजण्याच्या सुमारास निवाली. ब्रह्मदेशास जाणारे मज्य इतके भरले होते, कीं, थर्ड क्लासांत एक इंच देखील जागा नव्हती. हवासुद्धां मिळण्याची मारामार होती. त्यांतच मद्रासी मज्य खुशाल गात होते, व थट्टा-मस्करी करीत होते. परंतु आगबोट निघून एक तास झाला नाहीं तोंच माझ्याबरोबरच्या मद्रासी ग्रहस्थाची उच्टी चाळवून फार दुर्दशा झाली. त्यांची विपत्ति माझ्यानें पाहवेना. आगबोटीच्या मॅनेजराजवळ जाऊन मी आम्हा दोघांना वरच्या डेकवर बसण्याची परवानगी मिळविली. तेथें त्या ग्रहस्थाला आराम वाटला. पुढल्या समुद्रप्रवासांत आम्हांस फारसा जास झाला नाहीं.

चौध्या की पांचन्या दिवशीं आम्ही रंगुनास पोंचलों. इरावतीच्या मुखाशीं आस्यावर आम्हाला श्वेदागृन (स्वर्णचैत्य) स्तृपाचा चकाकणारा कळस दिस्ं लागला. या स्तृपाचें मीं पुष्कळ वर्णन ऐकलें होतें, व त्याच्या दर्शनाला मी उत्सुक झालों होतों. परंतु प्रथमतः राहण्याची व्यवस्था पहावयाची होती, व त्यामुळें मला थेट था चैत्याच्या दर्शनास जातां

येईना. बंदरावर उतरत्यावर मी कोणात्या विहागंत गेलों याची मला बरोबर आठवण नाहीं. तथापि गोड्विन रोडवरील विचित्र स्थविराच्या 'अम्बस्क्लाराम 'नांवाच्या विहारांत गेलों असेन असें वाटतें.

ज्या दिवशीं रंगुनाम गेलों त्याच किंवा दुमऱ्या दिवशीं मी मिसेस् लाओंग या ब्रह्मी विदुषीला मेटावयास गेलों. मि. लाओंग, माजी अकाउंटंट जनरल यांच्या या पत्नी होत. मि. लाओंग जसे ब्रह्म पुरुषांत प्रथमतः इंग्रजी विद्या संपादन पूर्वे आलेले पुरुष, तशीच त्यांची पत्नी इंग्रजी चांगलें येत असलेली पहिली ब्रह्मी स्त्री. या बाईचा बौद्ध धर्मावर फार विश्वाम होता. इग्रजा ज्ञानामुळे तिची श्रद्धा कलुषित न होतां उज्ज्वल झाली होती, असें म्हणण्यास हरकत नाहीं. मि. लाओंग यांना धर्माची फारशी चाड नव्हती: तथापि धर्म-कृत्यांत सदळ हातानें सर्च करण्यास आपस्या पत्नीला ते मुळींच आडकाटी करीत. नसत् मिमेम लाओंगबाईनीं एक मर्याची शाळा स्थापन केली व तेथें बौद्ध लोकांच्या मुलींसाठीं धर्मशिक्षणाची देखील सोय केरी होती. भिक्षुंना ती पुष्कळ दानधर्म करी. त्यांतस्या त्यांत परदेशी लोक मिक्षु झाले, तर त्यांना ती विशेष मदत करीत असे. आनंद मैत्रेय नांवाचा एक विद्वान् स्कॉच भिक्षु रंगृन येथे रहात असे, त्याला लिओंगवाईची फार मदत होत असे. दमरा एक ऑटोना स्यूटे नांबाचा जर्मन एहस्य महाम बौद्ध धर्मीचा अभ्यास करण्यामाठीं आला होता. त्याला देखील या बाईनें बरीच मदत केली. पुढें हा एहस्थ श्रामणेर होऊन, रंगूनच्या जवळच विमिडाईन म्हणून एक गांव आहे, तेथें चुंडो चाउन नांबाच्या विहारांत रहात असे. मिसेन लाओंग बाइनें माझी देखील याच विहारांत खानगी केली. कांकीं, जर्मन श्रामणेर ज्ञानित्रलोक (पालि ञाणतिलोक) हा त्या वेळीं शाकभुक होता: तेव्हां त्याचे व माझे चांगलें जुळेल असें तिला बाटलें.

नुकताच पावसाळा संपत आला होता. तथापि मधूनमधून एखाढी सर पड़त असे. या समयीं ब्रह्मदेशाच्या सृष्टिवैभवाची शोभा अपूर्वच असते. जिकडे तिकडे हिरवींगार भाताचीं शेतें लागून गेल्ली. एखाद्या टेंकडीवर जाऊन आसपासचा रम्य प्रदेश पाहून केणत्या परदेशी माणमाचें चित्त मुदित होणार नाहीं ? याशिवाय ब्रह्मी लोकांची बौद्ध धर्मावर निःसीम श्रद्धा याच दिवसांत व्यक्त होत असते. आश्विन पीणिमेपासून कार्तिक पीणिमेपर्यंत निरितराळ्या टिकाणीं मोठ्या उत्साहानें भिक्षूंना दानधर्म करण्यांत येतो. ज्या रस्त्यानें भिक्षु भिक्षाग्रहणार्थ जाणार असतील, ते रस्ते ध्वजपताकादिकांनीं शुगारण्यांत येतात, व टिकटिकाणीं ब्रह्मी वाद्यांचा ध्वनी कार्नी पड़तो. स्तूप, चैत्य, बौद्धमंदिरें, विहार इत्याटिकांची या दिवसांत डागडुजी करण्यांत येते, व त्यामुळें सर्व धार्मिक वस्तूंना या दिवसांत एक प्रकारचा नवीनपणा येतो. हा सर्व देखावा पाहून मला फार आनंद झाला, हें येथें निराळें सांगण्याची गरज नाहीं.

परंतु माझ्या आनंदाला मर्यादा होती. कुशिनारेला न जातां ब्रह्मदेशाला येणें झालें याचें मला मुठीच वाईट बाटलें नाहीं. पण रंगुनांत पाऊल ठेवन्यापासून योग्य आहार मिळण्याचा मारामार पहूं लागला. यहस्य काय किया मिश्च काय, सर्व ब्रह्मी लोक पक्के मांसाहारी आहेत. पूर्वी ब्रह्मी राजांच्या कारकीर्दीत गोमांसाची मनाई असे. परंतु इंग्रजी अमलांत हा निर्वेध नसल्यामुळें बहुतेक लोक गोमांस खातात. जेथे जेथे मी जात असें तेथें मांसाशिवाय दुसरा पदार्थ महटला म्हणजे भातच काय तो मिळे. तेव्हां डब्यांतील (condensed milk) दूध आणि भात एवढ्यावरच भोजनकार्य भागवार्वे लागत असे. चुंडो चाउन विहारांत मी व ज्ञानिवलोक या दोबांचे एकसारखें दोन तीन मिहने असेच हाल चालले होते. आमच्या विहारांतील भिक्षूंना गांबांतील उपासक मंडळी जें अन्न पाट-वीत असे, त्यांत भातावांचून आम्हांला दुसरें कांहीं खाण्यासारखें मिळेना. तेव्हां विहारांतील झाडाचा पाला काहून त्यांत कांदा घालून शिजवाधा, व त्या काढ्याबरोबर भात खावा, असा क्रम सुरू करणें प्राप्त झालें.

चुंडो चाउनमधील मुख्य आचार्य कुमार स्थिवर यांची माझ्यावर बरीच मर्जी होती. ब्रह्मदेशांत श्रामणेरांची कांहींच किमत नसते. लहान मुलें श्रामणेर होतात व दोन-चार दिवसांनी पुनः घरीं जाऊन राहतात. पुनः आठ-दहा दिवसांनी मनांत आख्यास श्रामणेर होतात. माझें पाल भाषेचें ज्ञान पाहून कुमार स्थविराला मला श्रामणेर राहूं देण योग्य वाटलें नाहीं. मोंगश्चे या ब्रह्मी एहस्थाला सांगून त्यांनीं माझ्या उपसंपदेची तयारी केली, व मला भिक्षु बनविलें. भिक्षु झाल्यावर मी दोनच महिने ब्रह्मदेशांत होतों.

आतां माझा मित्र ज्ञानित्रिलोक (जर्मन श्रामणेर) यासंबंधानें दोन शब्द लिहून हैं प्रकरण संपवितों. हा गृहस्य एका चांगस्या कुळांत जन्मला. लहानपणींच याचा कल धर्मा-कडे असल्यामुळे एकदां तो क्याथलिक पाद्रीच्या मठांत पळून गेला होता. पुढें तस्माणीं भौतिकशास्त्रांच्या अभ्यासानें तो प्रका नास्तिक झाला. त्याला संगीतशास्त्राचा फार नाद लागला, व शाळेंतील शिक्षण पुरें झाल्यावर त्यानें या शास्त्रांत पारंगतता संपादिली. विशेषतः व्हायोलिन ( Violin ) हें वाद्य त्याला फारच उत्तम वाजवितां येत असे. ब्रह्म-देशाच्या प्रवासांत या वाद्याचा त्याला फार उपयोग झाला. कॉन्स्टंटिनोपल, पोर्टसय्यद, मुंबई वगैरे ठिकाणीं एक-दोन दिवस कोठें तरी लोकसमूह जमण्याच्या जागीं व्हायोलिन वाजवून त्यानें पैसे मिळवावे, व पुढील प्रवास करावा. एकदां मुंबईच्या बँड-स्टँडवर त्यानें अर्घा तास व्हायोल्टिन वाजविलें, तेव्हां तेथें जमलेख्या युरोपियन लोकांनीं त्याच्या अंगावर नोटा देखील फेंकल्या ! अर्ध्या तासांत त्याला ४० रूपये मिळाले. उत्तर हिंदुस्तानांत कोटेंशी त्याला दरमहा आठरों स्पयांची बँड मास्तरची नोकरी मिळण्यासारखी होती. परंतु त्यांचें सारें लक्ष्य बौद्धधर्माकडे लागलें असल्यामुळें त्यानें ती पत्करली नाहीं. ज्ञानित्रलोकाचें चित्त बौद्धधर्माकडे वेधण्याची समग्र कारणें त्यानें मला सांगितलीं नाहींत. तथापि शोपेनहार वगैरे जर्मन तत्त्वज्ञान्यांचीं पुस्तकें वाचून बौद्धधर्माविषयीं त्याच्या मनांत प्रेम उद्भवलें, अशी माझी समजूत झाछी आहे.

रंगुनास पोंचल्याबरोबर ऑटोनी खुटेनें (मावी ज्ञानित्रलोकानें) आपलें व्हायोलिन व पेटीभर पर्दे फेंकून दिलीं, आणि चुंडो चाउनमध्यें तो श्रामणेर होऊन राहिला. त्याची बुद्धि कुशांग्र असल्यामुळें केवळ कोशस्याकरणाच्या बळावर त्यानें पालि भाषेचें हळूहळू ज्ञान संपादन केलें. माझी या कामीं त्याला थोडीशी मदत झाली; परंतु त्याच्या स्वतःच्या प्रयत्नापुटें तिचें महत्त्व फारसें नव्हतें. माझा तो फार कैंबार घेत असे. ब्रह्मी लोक हिंदी लोकांम कला (काला) म्हणतात. मला असे कोणी म्हणाला, तर तें त्याला खपत नसे. ज्या बुद्धाचे तुम्ही उपासक आहां तो देखील कला होता असें तो म्हणे. एके दिवशीं आम्ही होचे श्वदागून चैत्याच्या दर्शनास गेलों असतां एक ब्रह्मी गृहस्थ इंग्रजींत आम्हांला म्हणाला, "तुम्ही आमचा धर्म कधीं स्वीकारलांत ?" ज्ञानंत्रिलोकानें तुमचा धर्म याचा अर्थ विचारला अस्यां तो म्हणाला, "आमचा ब्रह्मी धर्म." त्यावर ज्ञानत्रिलोक म्हणाला, "बीद्ध धर्म ब्रह्मी नसून हिंदी आहे. बुद्ध हिंदुम्तानांत जन्मला, एवटेंच नव्हे तर त्याच्या धर्माचा प्रमार हिंदुस्तानांत हिंदी लोकांनींच केला. सर्व प्राचीन पालिवाड्याय हिंदी लोकांनींच तयार केलें. असें असतां बीद्ध धर्माला तुम्ही ब्रह्मी धर्म म्हणतां ही तुमची निक्वळ चुक आहे."

#### ब्रह्मी लोकांचें इतिहासाचें अज्ञान

सामान्य ब्रह्मी लोकांत इतिहासाचें इतकें अज्ञान आहे, कीं, बौद्ध धर्म कोठें उद्भवला याची त्यांना मूळींच माहिता नाहीं! अशा छोकांशीं बाद करून आपळा बेळ न दवडण्या-साठीं मी वारंबार ज्ञानित्रहोकाला सांगत होतों. परंतु त्याचा स्वभाव राहीना, ब्रह्मी लोकांच्या पालि शब्दांच्या उच्चारांची तर तो उषड थट्टा करीत असे. माझ्या उपसंपदेपूर्वी (म्हणजे मी जेव्हां श्रामणेर होतों ) एके दिवशीं आम्हांला विहारांतील एका मिश्लकडून दहा शिक्षापदांचे ग्रहण करावयाचे होतें. त्याचे पाछि उच्चार ज्ञानित्रलोकाला ठाऊक असल्यामुळे तो आगाऊच हंसूं लागला. तेव्हां मी म्हणालों, "हें पहा तम्ही त्या भिक्षचे उच्चार ऐकून त्यासमीर हंसलांत, तर त्याला फार वाईट वाटेल व त्यामुळें आमच्या विहारांतील मुख्य स्थितरालिह राग येण्याचा संभव आहे. " ज्ञानित्रलोकानें, आपण हंसणार नाहीं असें कबूल केल्यावर आग्हा दोवे त्या मिक्सूजवळ गेलों. विहवाटीप्रमाणें नमस्कार विधि वगैरे झाल्यावर त्याने शरणगमन सांगण्यास आरंभ केटा. 'बुद्धं सरणं गुच्छामि ', 'धम्मं सरणं गुच्छामि ', 'संघं सरणं गुच्छामि ', याला शरणगमन म्हणतात. भिक्षतें वेहेंबांकहें तोंड करून मोखा जोगानें पहिलें वाक्य 'बुढ्यम् ध्ययणम् गिसामि ' असें उन्चारलें. तें खत: म्हणण्याचें मोइन ज्ञानत्रिलोक एकसारखा हंसत राहिला ! विचारा भिक्ष अगदीं शरमञा! कांहीं वेळानें कशींबशीं भिक्षूच्या तोंड्रन निघालेलीं दहा शिक्षापर घेऊन आम्ही आपल्या खोलींत आलों, व पुनः शिक्षापर घेण्याच्या भानगडींत पडलों नाहीं.

### बौद्धक्षेत्रांची यात्रा

वार्देट अञ्चामुळे माइया प्रकृतीम फार धक्का पोहोंचळा. वारंवार अतिसाराचा विकार होऊं छागछा. तेव्हां ब्रह्मदेश सोडून पुनः कुशिनारेला जाण्याचा प्रथरन करून पहावा, असा विचार माझ्या मनांत आला. ज्ञानित्रलोकाला माझा विचार पसंत होता; परंतु कुमार स्थविराला तो विलकुल आवडला नाहीं. पांच वर्षे गुरूजवळ वास्तव्य केल्या-बांचन दुसरीकडे जागें भिक्षूचा अप्रशस्त आहे, अशी समजूत प्रचलित होऊन बसली आहे. तिला मूळ त्रिपिटक ग्रंथांत आधार सांपडत नाहीं. टीकाकारांनीं, शिष्य पांच वर्षे गुरूच्या विहारांत राहून अध्ययन पुरे झाल्यावर दुसरीकडे जात, असा उल्लेख पुष्कळ ठिकाणीं केला आहे. पण या गोष्टीला देखील पुष्कळ अपवाद आहेत. मुख्य मुद्दा अध्ययनाचा आहे. विनय वगैरे ग्रंथ मला बरेच अवगत झाल्यामुळें जेथें चित्तस्वास्थ्य मिछेल तेथें गहण्यास आचार्यीकडून हरकत होऊं नये असें माझें म्हणणें होतें. परंतु धास्त्रादृढिर्वेटायसी 'या न्यायाचे ब्रह्मदेशांतीट बहुनेक स्थविर भक्त असल्यामुळे व आमचे गुरु त्याना अपवाद नसल्यामुळे त्यांनी मन मोक्ळे करून कुशिनारेला जाण्यास म ा परवानगी दिली नाहीं. तुला पाहिजे तर जा, असे त्यांचे म्हणणें पडलें. पण त्यांच्या मदर्ताशिवाय आगबोटीचें भाडें ब्रह्मी गृहस्थांकडून मिळणें अगटींच अशस्य होतें. मला संबात दाखल करण्याचा विधि झाला त्या वेळीं मोलमीन येथील प्रसिद्ध ब्रह्मी व्यापारी मों श्वहो यांनी पुष्कळ पैसा खर्च केटा; पण या वेळीं कुमार स्थविराच्या अनुमतीबांचून एक कवडी देखील ते खर्च करणार नाहींत हैं मी पक्कें जाणून होतों. म्हणून तिकिटाच्या पैशासाठीं मी त्यांच्याकडे गेलों नाहीं. चितगांग येथील कांहीं बौद्ध व्यापारी रंगूनला रहातात. या लोकांचा आचारविचार बंगाली तन्हेचा आहे. केवळ धर्मानें मात्र ते बौद्ध आहेत. त्यांचा आणि माझी साधारण ओळव होती. एके दिवशी त्यांना भेटून कुशिनारेला जाण्याचा माझा बेत कळविला. तेव्हां आगबोटीचें तिसऱ्या वर्गाचें भाडें आएण देऊं असें खांनी मोठ्या आनंदाने अभिवचन दिलें.

थोडक्याच दिवसांनी माझी पुस्तकें वगैरे सामान बरोबर घेऊन रंगूनहून मी कलकस्थाला आहों. कोणत्या तारखेस कलकस्थाला पोहोंचलों याची आठवण राहिली नाहीं. तथापि १९०४ साल्च्या जानुआरी महिन्याच्या आरंभींच मी कलकस्थाला पोहोंचलों असेन असें स्मरतें. त्या वेळीं धर्मपाल जपान, अमेरिका वगैरे देशांतून प्रवास करीत होता; व त्याच्या गैरहजिरीत महाग्रोघि समेचे काम अनवरत्न नांवाच्या एका सिंहटी तरण गृहस्थावर सौंपविण्यांत आठे होते. हा गृहस्थ फार अव्यविस्थित होता, असे माइया ऐकष्यांत मागाहून आ छे. परंतु त्या बेळी त्याच्या स्वभावाची पारत होष्यास काहीं साधन नव्हते. मी सभाग्रहांत उतरलों. पण जेवणाखाणाची पंचाइंत त्या दिवसापासूनच भास् लागली. अनवरलाने माझी काळबी मुळींच टाबून घेतली नाहीं. मटाहि या पूर्वीप्रमाणें मांझे पुढें काय होईल, याची मुळींच पर्वा नव्हती. हिंदुस्तानी, संस्कृत त्याहि ठिकाणीं प्रवास करण्याछा मी तयार होतों, व भिक्षेवर निर्वाह करण्याची माझी होती; आणि यदाकदाचित् अपसमारीची पाळी आली तरी ती सहन करप्यास मी सज्ज आणि इंग्रजी या तीन भाषांचे व्यवहारापुरते ज्ञान असत्यामुळें उत्तर हिंदुस्तानांत कोण-तयारी असल्यामुळं मार्गोत मेटापाष्याची अडचण पडणार नाहीं, अशी माझी खात्री होतों. तेव्हां कलकत्त्यांतील श्रीमंत लोकांहाी याचना करण्याच्या मरीस न पडतां दुतऱ्या कीं तिसऱ्या दिवशीं कटकता मोड्सन पायवाटेनें मुंबईपर्यंत प्रवास करण्याचा मीं वेत केला. बाटेंत कोणी तरी तिकीट काढून दिल्यास आगगाडीसे प्रवास कराबा, नाहीं तर पाथीं निश्चय मुळींच नव्हता. बातां बातां छोकांच्या रीतिभाती आवणास समबाव्या, आणि चाळांवें असा विचार होता. अमुक्च ठिकाणीं आणि अमक्याच दिवसांनी गोंचांवें असा हिंदुस्तानाच्या निर्दानराज्या प्रांतांची माहिती व्हावी हाच हेतु होता.

कलकरथाला आस्यावर दुस-याच दिवशीं स्वतःच्या हातानें एक क्षोळी व एक सल्लान्या स्वादीं मोटें नीवर मीं शिब्र तयार केलें, आणि माक्षीं सर्व पुरतकें अनवरताच्या स्वादीन मेटी. त्यांत माक्षी गोंचें सोहत्यापासून हिंहून ठेविन्टेली रोजनिशी होती. ती स्वतः कागदांत चांगली बांधून व मोहोर कस्त अनवरताच्या स्वादीन केली व नीट व्यवस्थेनें ठेवावी असें त्याला वजाबून सांगितलें. एण त्याच्या निकाळतीपणानें तेवही रोजनिशीच गहाळ झांदी! (इतर पुरतकांभैकीं बहुतेक पुस्तकें १९०७ सादीं धर्मेणल यानें माक्षीं मला परत दिली.) इतकी सर्व सिद्धता आत्यावर एक-दोन दिवसांच्या आंतच सकाळीं स्थोदवाच्या पूर्वी मीं कत्यकता सोडला, व वाट विचारीत हावरा स्टेशनायभैत आखों. तेथून बंगाल-नागपूर रेतेच्या वाजूनें मीं हळूहळू प्रवास केला. ता दिवशीं माह्या श्रोळींत बाद्धन आणलेटीं केळीं आणि पाव यांवरच मीं निवृहि केटा. रात्री कोठें निजलों. शोळींत बाह्मीच शिद्धन राहिली नाहीं. दुसऱ्या दिवशीं सकाळीं आंदूल स्टेशनाजवळ पोंचलों. शोळींत कांहींच शिद्धक नसत्यामुळें जेवणलाणाची तरतूद पहिल्याने पहावयाची होती. म्हणून गांवांत गेलों.

तेथे शीतरप्रसाद नांवाचे उदार वकीरु रहातात असे मीं कोठेंसे ऐकिन्ठे होते. क्यांचित् आंद्रुर पेथीरु रहेशनमास्तराने मरू। हे सांगितरुं असावें. मी सकाळीं आठ वाजण्याच्या धुमारास गांवांत गेलों. शीतरुप्रसाद आषत्या ओसरीवर कुळांशी संभाषण करीत बसले होते. मरू। क्याला आलां, असा त्यांनी हिंदी भाषेत प्रश्न केत्यावर, केवळ जेवण्यासाठी असाभी विंहा भाषेत प्रश्न केत्यावर, केवळ

द्रव्याची मदत पाहिजे कीं काय वगैरे प्रश्न त्यांनीं विचारिलें, पण मटा दुमरें तिगरें कांही नको असून केबळ एक जेवण पाहिजें, व माझ्या नियमाग्रमाणें तें बाग वाजक्याच्या आंत पाहिजें, असे मीं निश्चन सांगितलें. त्यांनी मोख्या आनंदोंने जेवण देण्याचे कबूल केलें. ते म्हणालें, " एवंदेच पाहिजें असेल तर येथून दुमरीकड़े जाण्याची मुळींच गरज नाहीं. येथूं स्वस्य बसा. बारा वाजक्याच्या आंत तुम्हाला माझ्या शक्त्यनुसार भोजन देण्यां येईल." त्यांच्या सांगप्याग्रमाणें मी आंदूल गांवांत दुमरीकड़े न जातां तर्यंच वस्त राहिलों. अकरा वाजक्याच्या सुमारास स्तानासाठी मत्य त्यांनी आपत्या नोकराबरों मत्य नवीन त्यार केलेच्या चांक्या तहावांचर पाठबून दिलें, व माझें स्नान आटोणस्थाबरों स्वतः माझ्या जेवणाची व्यवस्था केली. बंगाली यद्धतीग्रमाणें पुष्कळ्या माज्या वारी पदार्थ होते. मोजनोत्तर त्यांनी मत्या माझा निश्चय सांगू व मोजनदान केल्याबद्दल त्यांचे आभार मानून मी आंदूल स्टेशनाचा रस्ता प्रिला.

मिदनापुरपर्यंत मला सुखरूप पोहोंचवील, असे स्टेशनमास्तर म्हणाला. मलाहि ही गोष्ट पसंत पहली, आणि मी त्या ट्रेनमधून मिदनापुराला आलों. त्या ट्रेनचा गार्ड देखील आपत्या कंपार्टमंद्रमध्ये वेणार नाहींत, असे तो म्हणाला. त्याच दिवशी दुपारी एक गुडम नांगस्या ओळहीचा होता गुड्म ट्रेन्मधून माझा जाण्याची तयारी असर्चास तो गार्ड स्विम्शन होता असे वाटते. तोहि माझ्याशी अखंत स्नेहमावाने वागछा. आपछी बैठक नेलें तरच मी जाईन, नाहीं तर साध्या पेंसेंजःच्या डब्यांतून मीं तिकीट असत्याशिवाय नाणार नाहीं. " रोवटी त्याने माझे व्हणणे खुद स्टेशनमास्तरात्श कळिनिले. त्यानेहि मज-ट्रन आंदूल स्टेशनावरून मिद्नापुरला बाणार होती. त्या ट्रेनचा गार्ड स्टेशनमास्तराच्या णार नाही. माधु संन्यासी आहे डेसें म्हणून सोझन देतील. यिवाय आगण एलाया ओळखीच्या गाडीला तुमच्यासंबंधाने सांगून टेबूं.'' पण तिकिटाबांचून प्रवास करणे मला रास्त बाटले नाही. मी त्यारा म्हणार्हों, "गोर्डोने बर आपत्या इब्यांत बसून मला विष्यीं पुष्कळ सहानुभूति दाखिविली. का पेसेंबर ट्रेन्मधून जाणारे गार्ड टीक तुम्हांला तो म्हणाला, " तुम्ही पेसेंबर ट्रेनमधून गेलांत तरी मिदनापुरच्या स्टेशनावर कोणी विचार-एखाया गाडींत गाडिंच्या डब्यांत बसून मला मिदनापुरपर्येत जातां येष्ट्रे की काय है तहहो आंदृरुचा स्टेशनमास्तर व असिस्टंट स्टेशनमास्तर हे दोगंहि खिरती गृहस्थ होते. मास्तर में आणि माझें संभाषण झालें होतें; नेव्हां मीं त्याला असा प्रक्त केला, कीं, परंतु त्यांनी मला सारच औदाधनि बागविले. त्या दिवशी सकाळीच असिरटंट स्टेशन त्याने मला देऊन टाकली आणि स्वतः उभ्यानेच प्रवास केला.

मिटनापुरला पोहों नस्यानंतर स्टेशनाबर रहात असलेख्या टोन-तीन दक्षिणी रेखे कार-कुनांनी मीं गांठ घेतली, पण त्यांबकडून पुढच्या प्रवासाला मदत होण्यांचे चिन्ह न टिमस्यामुळे स्टेशनावरून मिटनापुर शहरांत जाणाऱ्या रस्त्यावरून मी संथयेंगे वालें लागलों. शहराच्या बवळ पोहोंचस्यावर रस्याच्या डाल्या बाजूस एक गाडी उमी असलेली आढळली. तेथे दोन-तीन बंगाली यहस्थ उमे होते. त्यांना शहरांत जाणारा स्सा हाच की काय असा मी हिंदी भायंत प्रस्त केटा. त्यांनी, हाच आहे, असे उत्तर दिल्या-वर मी पुढें वालें लागलों. पण त्याबरोवर असलेटा दुसरा यहस्थ वाईवाईने मजजवळ येऊन म्हणाला, "तुग्हां संस्कृत भाषेत वोलतां येते काय १" मी म्हणालों, ''होय, संस्कृत मार्येत मार्येत मार्येत मार्येत वांगले वोलतां येते, व इंग्रजीह मी बोलूं शक्तों." तो म्हणालों, "ही आमन्दी गाडी उभी आहे ती आमन्द्या राजेसाहेवांची होय. हे राजेसाहेव संस्कृतांचे नी भारेते भोत्ते आहेत. त्यांनीं संस्कृत मार्येत एक ग्रंथ देखील लिहिला आहे." मी म्हणालों, "तुमच्या राजेसाहेवांशीं मला कांहीं करेंच्य नाहीं. तथापि त्यांची इच्छाच असेल तर संस्कृत मार्येत बोलण्याला माझी हरकत नाहीं."

इतस्यांत राजेसाहेब तेथे आहे. हे जातीने ब्राह्मण असून यांचे नांव कृष्णप्रसाद की सहरांत एक में ठें बर ( ब्याखा बंगात्यांत कचेरी असे म्हणतात) होते. योडा वेळ संस्कृत भाषेत संभाषण शास्यावर राजाने आपस्या गाडीतून आपस्या क्वेरीत येण्याविषयी आग्रह केला नाहीं. आपत्या बरोबर असलेत्या एका गृहस्थास माझ्या बरोबर ठेबून ते दुसरें असेंच कांहीं तरी होतें. मिर्नापुर जिल्ह्यांत यांची मोठी इस्टेट असून खुद्द मिरनापुर नटा सांगितलें. परंतु मला पायीच चालत बाऊं द्या, असे मी म्हणालों. त्यांनी विशेष दिवशीं गांवाटा बाणार होते, व त्यामुळें त्यांना त्याच रात्रीं पुष्कळ कामेंकार्जे पहावयाची अकरा वाजण्याच्या सुमारास बीष आडनांबाचे वकील मबगाशी आले, आणि त्यांनी निघ्न गेले. रात्र झाल्यावर मी राजेसाहेबांच्या कचेरीत जाऊन पोहोंचलों. ते दुसच्या होती. त्यांची भेट न घेतां जवळच्या एका पडवींत माझें चीवर पसरून व त्याची दुसरी बाजू पांषरून मी स्वस्य शोंपी गेटों. प्रवासानें यकून गेल्यामुळे मत्ना गाढ शोंग टांगली. मङा बागें केलें. रात्री पराद्र करण्यासाठी राजेसाहेबांनी फार आग्रह केला. पण हुपारी मारा वाजल्यानंतर जेवीत नततों असे सांगून मीं त्यांचें समाधान केले. दुसऱ्या दिवशी गांवीं गेले. दुसऱ्या दिवशीं मी बीष वकील यांजकडे जेवलों, व गजेसाहेबांच्या ओळ-आपल्याबरोबर आपत्या गांबी यांबें, असा त्यांनी फार आग्रह केळा. परंतु माक्षा प्रवासाचा षेत आधींच ठरहा असत्यासुळे त्यांच्या विनंतीला मान देतां आहा नाहीं, आपत्या मंडळीङा मांगून मला नागपुरपयैत तिकीट मिळांबें अशी त्यांनीं त्यवस्था करून ते आपत्या वर्गणींत्न मार्खे तिकीट घेष्यांत आले, व शिक्षक शहिलेत्या पैदांत्न बारेंत लाण्यासाठी लीच्या यहस्थावरोवर स्टेशनावर आछो. राजेसाहेबांनी आणि त्यांच्या मित्राने जमविलेल्या याने मिठाई घेऊन दिली.

## नागपूर-मुंबईची घांवती भेट

दुसऱ्या दिवशी दुपारी नागपुरास पोहोंनटों. मिठाईनर क्षुषाश्वामन करण्यांत आत्यामुद्धे जेवणाची पिकीर नश्हतीच. परंतु ग्हार्चे कोठें च उद्यां करें होईल याची तेवदी काळजी होती. तसाच रटेशनावरून शहरांत गेलों. तेथे प्लेगाचा एकच कहर उद्घन गेला होता.

लोक ब्रेंदारें टाकून बाहेर रहावयास गेले होते. तेव्हां आश्रयस्थान मिळणें फारच कठीण हाले. बनिये वाणी की असेच दुसरे दोघेतिघे जण मटा भेटले. ते आपसांत रहप्य कोणी दिसत नाहीं! माधवराव पाध्ये तेवेहे यांचें स्वागत करतील." खांतील एक जण मजकडे बकून मला स्थणाला, "दुग्ही माधवराव पाध्ये वकील गांवाबाहेर रहावयास गेले आहेत तेथे जा; ते दुमची सर्व व्यवस्था करतील." मी पास्ये वकील गांवाबाहेर रहावयास गेले आहेत तेथे जा; ते दुमची सर्व व्यवस्था करतील." मी पास्ये वकील गांवाबाहेर रहावयास गेले करीत करीत संध्याकाळी सहा बाजण्याच्या मुमारास खांच्या तेबूचर बाक्जन पोहोंचलों. ते केस चालिष्यासाठी बाहेरगांवीं गेले होते व रात्रीच्या गांडीनें परत येणार होते. मण्या सांच्या कांच्या कांच्या मासिस न वहतां मी थोडक्यांत खांचा सांगितलें, की, "माशें विशेष काम कांही नाहीं. केवळ एक दिवस येथे आश्रय मिळावा व माधवरावांता मेटून जांचे या-करीक देशवर येण्याचा माशा दुसरा हेतु नाहीं." रात्री कांही खांचाविषयीं मला त्यांने विवारले पण मी रात्रीं जेवीत नसतों असे सांगूत मी त्यांच्या तेबूंत वीवराच्या शत्येवर स्वार हांगेवें संस्थ हांपीं गेले.

श्रीयुत पाध्ये वक्कील रात्रीच्याच गाडीतें आले. आत्यावर मार्झे वर्तमान त्यांना समज-लेच असावें. क्या त्यांची मेट झाली. मीं, आडग्डदा न ठेवितां, वैद्ध आहें वर्गेर हक्कीगत तदनंतर माझी व त्यांची मेट झाली. मीं, आडग्डदा न ठेवितां, वैद्ध आहें वर्गेर हक्कीगत रगंना निवेदन केली. ते सुआरणेचे पुरस्केतें अमत्यामुळें माझ्या धर्मीतराश्कृत त्यांना बांडेट बाटलें नाहीं. ते म्हणाले, '' बुद्ध झाला तरी तो आमच्या प्राचीन महर्षिकीं एक, व त्यांच्या मताला अनुसरत्यानें मतुण्य बादतो असें मी मुळींच समजत नाहीं. मि. ओकाब्रुरा नांवाचे एक बगानी बौद्ध येथे आले होते व ते माझ्याच वर्सी रहात असत. आतां तुग्ही ब्यांच इकडे तिकडे न फिरतां येथेच स्वस्थ विश्रांति ध्या व ने कांहीं धर्मचितन कराव-यांचे असेल तें येथेंच करा. "

कांही दिवस नागपुराठा रहाजें मठा इष्ट वाटलें. शीयुत वाथ्ये यांनी माझ्यासाठी एक ठहानसा तंबू तयार करून दिञ. लाठीं गवताचा विछाना तयार करून त्यावर मी निजत असे. पाथ्यांच्या तंबूरोजारीं आण्ली दोन-चार विन्हांडें होतीं. या सर्व मंडळीकडून मठा थोडाथोडी मिक्षा मिळत असे. पाथ्ये यांनीं एक उथळ मातीचें मांडें अगणून दिलें होतें, यांत मी जेवीत असे, व आंबोळीसाठीं आणि वाणीं मरून ठेवण्यासाठीं दुसरा एक घडा होता. आंववण्यासाठीं एक गाड़ों होतें. तात्ययंः——

### मृत्पात्रमात्रविभवश्चोरासंमोगचीवरः। निर्मयो विद्यरिष्यामि कदा कायमगोपयन् \*।।

<sup>\*</sup> मातीचें पात्र एवहेंच माधें वैभव व चौराला वापरतां येणार नाहीं असे चीवर ( बवळ ठेवृत ) मी देहाची परवा न करतां निर्भयणें कधीं संचार करीन!

या शांतिदेवाचायौच्या सदिच्छेचा त्या थोडक्या दिवसांत मीं चांगळा अनुभव वेतळा.

श्रीयुत पाध्ये आणि इतर मंडळी यांच्या तंक्पासून माशी वस्तु टिक्ता बन्याच अंतरावर होती. तेथें सापाची व इतर हिस प्राप्यांची आणि चोरांची फार मीति होती, तथापि रात्रींचरात्रीं मीं खुशांछ इकडून तिकडे फिरत असें, गवतावर निजत असें. सरामरी आठवडा किंवा छ आठवडा मीं यें काढला. परंतु कायमची वस्ती करणें शक्य नव्हतें. श्रीयुत पाध्ये गांवांत रहावयास गेल्यावर या जंगलांत मला रहातां आले नसतें. कां की सीयुत पाध्ये गांवांत रहावयास गेल्यावर या जंगलांत मला रहातां आले नसतें. कां की सीयुव पाध्ये गांवांत रहावयास गेल्याच्यां यांचे लावें असों मीं माह्या मनाशीं वेत केल, आणि तो पाध्ये यांना कळिविला. त्यांचें रहणों असें होतें, कीं, नागपुरावर्कन मीं सरख्य बनारसला जांचें, ण मी रहणालों, "या वेळी मला मुंबईची बाजू एकवार पहांच-याची आहे ती पुष्याला होतों. परंतु मुंबई पाहिलेला नाहीं. येथून जवळ उमरावती आहे तो देखील मला पहांचीशी वाटते." पाध्यांनीं विशेष भवति न भवति करतां शियुत गोंविंद नारायण काणे, वकील (उमरावती) यांना माझ्यासंबंधांने पत्र लिहून मला दुसन्या दिवशीं उमरावतीचे तिकीट काहून दिले.

मी उमरावतीस अपराज्ञीं पोहोंचरों. एजब्बा राज्ञी श्रीयुत काणे गंना त्रास देऊं नये महणून स्टेशनंतीङ थर्ड करास वेदिन रूममध्ये फ्नस्यांकर शोंपी गेटों. त्यामुळें दुमन्या दिवशीं आमांशाचा विकार होऊन माश्री प्रकृति एकाएकी शिवहरी. सकाठीं काणे वकील यांच्या वराना थांग टाविला. त्यांनी माश्रें आगतस्वागत कार चांगलें केलें. एक्टेंच नव्हें तर श्रीयुत दादासोहेंव लापहें भें वागेरे गृहस्थांची त्यांनी मला ओळव करून दिली. तेथें शेद आमिंशंथाने मीं एक व्याख्यान वावें असा मंहळींचा आग्रह पहत्यामुळें मी 'बुद्धाचा मध्यम मार्ग ' या विषयावर तेथीङ थिऑसिफ्सल् रोजमध्ये व्याख्यान दिलें. श्रीयुत खापडें अध्यक्षस्थानी होते. त्यांनी बौद्ध धर्मांवर अनुकूरच टीका केली. एकंदरीत व्याख्यान सर्वे मंहळीला आवहरें असावें. परंतु मराठींत बोलण्याचा माश्रा हा पिहें व्याख्यान असल्याकारणाने मी व्याख्यान कसें बठेल या विवंचनेत होतों.

श्रीयुत काणे यांनीं सर्वस्वीं माझा भार घेतटा, तिकिटाचे पैसे त्यांनींच टिले किवा वर्गणांच्या रूपानें गोळा केले, याचा मट्टा पता लागटा नाहीं. मुंबईस श्रीयुत हिर्सि सीताराम दीक्षिन, सोंलिसटर, यांना आगाऊ पत्र लिहून त्यांनी माझ्या आगामनाचें वर्तमान कळिविले, ब उमरावतीहून निषम्पापूर्वीं तार देलिल केली. एवढे करून देलिल त्यांचे समाधान झाले नाहीं. ते म्हणाले, " बर तुमची हरकत नसेल तर तुमच्या कुटुंबासाठीं आणि मुलीसाठीं मी यथाइक्ति कोहीं ग्रक्म पाठचीत जाईन." या त्यांच्या

औदार्याबहरू मी त्यांचे कार आभार मानले, वण देणगी घेण्यांचे नाझारलें. "माझा मेहुणा डॉक्टर आहे व आपत्या बिहणींचा भार सहन करण्याला तो समर्थ आहे; तेत्हां आपण आच्या काळबी बाळगूं नका," असे सांगून मीं त्यांचे समाधान केलें.

सारा तीन की चार दिवस उमराक्तीला माझा मुक्काम होता. तेथून मुंक्हें आलों. दादर येथे गाडी बद्दून मी परस्य बांबाला गेलों. श्रीयुत दीक्षित यांनी तेथे गाडी व एक माणूस स्टेशनावर पाठिवेला होता. त्याने मला खांच्या वर्श नेलें. त्या दिवशी दीक्षित यांच्या वर्श कांही विशेष कार्य होता. त्याने मला सावचार महणून कांही पाहुणेमंडळींस त्यांनी बोबावयास बोळाविलें होतें यांची मला आतां आठवण नाहीं. तेथे श्रीयुत दामोदर गणेश पास्ये वर्गेर मंहळी आली होती. वेदान्तावर त्यांचें व माझें बराच वेळ संभाषण शालें. श्रीयुत दामोळकर आडनांवाचीह एक ग्रहस्थ त्यांच्याकडे आले होते. त्यांनी माझ्या भर्मीतराबद्दळ पुष्कळ दु:ख ग्रदिश्त केलें. विशेषत: सारस्वत बातीला एक हुगार माणूस मुक्तला व सारस्वत बात त्याला मुक्ती, याबद्दल त्यांना अत्यंत वाहेट वाटत होते!

दीक्षितांनी दुमऱ्या दिवर्शी मला आपत्यावरोवर मुंबईतील कित्येक प्रेक्षणीय स्थळे दाखबून आबी करून देऊन त्यांच्या एका नातत्यावरोवर मुंबईतील कित्येक प्रेक्षणीय स्थळे दाखबून आणिली. यमुळे मला आणली केळ घालविष्यांचे कारण राहिले नाहीं. त्यांच दिवशीं रात्रीच्या गाडीने मी बढ़ोद्याला गेलों. श्रीयुत दीक्षित यांनी त्यांचे बडोदाचे मित्र श्रीयुत रामचंद्र हिर गोलले यांना आगाऊच माझ्यासंबंघांने लिहिलें, व रात्री अकराऱ्या गाडीला स्टेशनावर घेऊन तिक्रीट काङून देऊन मला गाडींत वसिलें.

दुसऱ्या दिवशीं सकाळीं गाडीऱ्या वेळीं श्रीयुत गोलले बडोटा स्टेशनावर हजर होते. माइया पोषालावरून त्यांनी मटा ओळखलें व आपत्या गाडीतून वरी नेलें. त्यांच्या वरी जेवणालाण्यानी सोय फार बांगली होती. पण एक दिवसापेक्षां जास्त तेथे मटा रहावयाचें नन्दतें. तेव्हां मीं त्याच दिवशीं रात्रीच्या गाडीने उज्जयिनीला जाण्याचा वेत चेला. गोलले यांनीं स्टेशनावर थेऊन उज्जयिनीचें तिर्काट काढून दिलें, व आणाली कांहीं क्षये ते मला देत होते पंतु ते मीं स्वीकारले नाहींत.

उज्बियनीं या वेळी प्लेम होता. आमचे जुने मित्र केळकर मास्तर वगैरे मंडळी गांवाबाहेर रहात असत. मीं स्थांचा कसाबसा पत्ता लाविळा. माधव कॉलेजचे त्या वेळचे प्रिन्सिपोंट श्रीयुत देक्णे यांच्या तंबंत किंवा श्रीयुत केळकर यांच्या झोंपडींत राहिलों यांची बरोकर आठवण नाहीं. या सर्व मंडळींचे गुरु शीलनाथ नांवाचे एक बैरागी त्या केळीं देवास येथे रहात असत. त्यांना अवश्य मेटावें असा सर्व मंडळींचा आग्रह पड़ला. महणून उज्बियिनीहून देवासपर्यंत चीवीस मैलांचा रसा मी चालत गेलों. परंतु या प्रंख्युएट मंडळींच्या म्हणण्याप्रमाणें उज्ज्वल धार्मिक्षणा या बुवामध्यें मला आढळटा नाहीं!

एका टहानशा टॅकडीवर त्यांच्यासाटी एक गुहा तथार केली होती, व गुहेबाहेर एक मली मोटी धुनी घडाघड जळत होती. बुवाला नमस्कार न करतांच मी जवळ जाऊन बसलों l हें खुद् बुवांस व त्यांच्या शिष्यशाखेस आवड्डे नसावें ! बुवाला कांहीं प्रश्न

२१. यांचे सबंघ नाव गणेश श्रीकृष्ण खायहें. बन्हाडातील एक नावाबलेले वकील, टिळकांचे अनुयायी, उत्तम वेते., आणि मामाजिक नि गंबकंथ कार्यकरें, या नाम्याने त्या काळात त्यांची लेकमान्यांच्या खालोलाल राष्ट्रीय पुढाऱ्यांत गणना होत असे.

विचारले. परंतु बुवाने त्यांची आडवीतिडवीं उत्तर्र दिलीं ! त्यांकेळीं बुवाजी भांगेच्या तार्रेत असावे असे वाटलें ! त्या दिवशीं भी बरोबर द्याग्या वर्षेरे वंड्न आलों होतों, ब बारा वाजप्यापूर्वी वाटेंत पराळ केलाव होता व राजीं तर जेवावयाचें नव्हतेंच. सरासरी सात वाजप्याच्या सुमारास द्यीलनाथाच्या शिष्यांनीं धुनीची पूजा वर्गेरे करून दांख वाजविला. या प्रसंगीं आरती वर्गेरे सर्व शिल्नाथाच्याच नांवाच्या होत्या! द्यालनाथ हाच देव आहे अशी त्यांच्या शिष्यांसेची ठाम समजूर शाली असावी असे दिसूत आलें ! कांहीं असी माळा हा सगळा प्रकार फारसा आवडला नाहीं.

दुसऱ्या दिवहीं माझी आणि श्रीयुत गंगाथरहााकी या यहस्थांची गांठ पड़की. हे देवासच्या इंग्रजी हाळेचे हेडमास्तर होते, व विद्याभिवृद्धीकडे ते विशेष त्यक्ष देत असत. त्यांची कशी व कोठें गांठ पड़ळी हें समरत नाहीं. पण आपरमा वर्से जेवावयास याचें व माइया नियमाप्रमाभें बारा वाजणाच्या आंत सर्वं तयारी होईल असे त्यांनी आग्रहपूर्वक सांगितछे. त्या दिवशी अक्सा-माडेअकरा वाजतां मी त्यांच्या वर्से जेवहों, व दुपारी त्यांच्या हाळेंत माझे एक व्यास्थान हाळें. एकदरींत देवासच्या प्रवासांत ह्यींअनाथाच्या मेटीमेक्सा गंगावरशास्त्र्यांच्या मेटीचा लाभ मज विशेष वाटला.

देवामहून मी इंदुरास गेलों. हा वेत उज्बियीलाच ठरला होता. श्रीयुत केळकर यांनीं इंदूर येथील श्रीयुत केतकर हेडमास्तर यांस माह्यासंबंधाने लिहिलेंच होतें त्याप्रमाणे त्यांनीं मला एक दिवस ठेडून केतकर वाणा उज्बियनीचें तिकीट देऊन ग्वाना केलें. पि. देकणे, श्रीयुत केळकर वृगेरे यहरथांनी वर्गणी गोळा करून मला चारहेरीस खाना केलें. डॉ. वागळे यांच्याच वर्री बाऊन उतरलों. चार वर्षोनी आमची पुनः भेट झाल्या- मुळें डॉ. वागळे यांच्याच वर्री बाऊन उतरलों. वार वर्षोनी आमची पुनः भेट झाल्या- मुळें डॉ. वागळे यांच्याच वर्री बाऊन उतरलों. वर्गली कात्यास निवालों. त्या दिवशी नाहीं. एक की दोन दिवस त्यांच्या वर्षी शहून मी काशीस बाण्यास निवालों. त्या दिवशी राज्ञवाङ्यांत करित काम असल्यामुळें त्यांना स्वेशनाव येण्यास मवड नव्हती, म्हणून राज्ञवाङ्यांत करितें काम असल्यामुळें त्यांना स्वेशनाव येण्यास मवड नव्हती, म्हणून केल्याचर आज्ञेज्ञयार देव स्थानीत आपल्या भाच्यास पाठिवेलें. त्यांने तिकीट माइया स्वायीन केल्यावर आज्ञेज्ञयार देव सांगितलें, की, दुमच्या या सप्यांना मत्या मत्या मुळीच शिवावयाचें नाहीं. पुरिंश ते परत घेऊन बा, व आपल्या मामंच्या स्वायीन करा.

काशीला सारनाथ येथे बीद्ध लोकांसाठी एक लहानसे वसतिग्रह बांघले आहे असे माझ्या ऐकण्यांत आले होते. त्याप्रमाणे कॅटीन्मेंटच्या स्टेशनावर अतरत्याबरीवर मी त्या टिकाणचा रत्ता घरिला. तेथे सुमेधंकर नांवाचा श्रामणेर रहात होता. त्याने महा जेवण वगैरे टिले. यण हे वसतिग्रह पुरं न श्वाच्यासुळे, तेथे माझ्या रहाण्याची सोय हावयाची नाही, असे तो म्हणाला. नेव्हां मी म्हणालों, "सुशिनारेला जाण्यास किती माडे पहले व ते मछा येथे कसे मिलेल १" येथून कुशिनारेजवळच्या 'तहसीछ दीरिया' या स्टेशनाचे माडे एक स्प्रया आणि काही आणे पडत होतें, तें सुमेशंकराने आपस्या प्रस्चे

दिलें व तेथन माझी खानगी केली.

तहसीछ दीरियाला मी सकाठीं पोहोंचलों. तेथून कुशिनारा तेवीस मैल आहे. रस्ता सरळ आहे, परंतु वार्टेत जेवणांचे काय होईल यांची थोडी काळजी होती. पण स्टेशनावर बसून कांहीं अर्थ नाहीं अर्थे जाणून मी तदृक वाल्पास सुक्वात केली. पांच-सहा मैल चालून गेल्यावर मध्यान्हसमय होत आला. तेव्हां तेथल्या सांबांत एका क्षित्र जातीच्या बातीन्या बातीनदराच्या बरी मी गेलों. त्यांने माझें बांगल्या रीतींनें आदरातिश्य केलें. मोबनीचर मी पुढ़वा रस्ता घरिला. रात्रीं वार्टेत एका लोहाराच्या घरीं निजलों व दुसऱ्या दिवशीं सकाळीं कुशितारेला बाऊन पोहोंचलों.

हें स्थान गोरखपुर जिल्ह्यांत कसथा नांवाच्या तालुक्याच्या गांवाणासून दोन मैळांवर आहे. सध्यां याला 'माथा कुनरका कोट' असे म्हणतात. आसपासच्या अडाणी लोकांना येथील बुद्धाची मूरि पाहून मीठा चमरकार वाटाो । त्यासंजंधाचा त्यांना इतिहास विलक्षेत्र माही । मागें सांगितलेच आहे, कीं, महावीर मिश्चनें श्रीपुत खेवारी नांवाच्या ब्रह्मी सांगितलेच आहे, कीं, महावीर मिश्चनें वाच वर्मशाळेंत रहात होता. त्याच्यावरोधर दुसरा एक उत्तरेकडील इद्ध ब्राह्मण मिश्च होऊन रहात असे. श्रीपुत खेवारी यानें एक ब्रह्मी यहस्य, मिश्चेंनी व धर्मशाळेची होऊन रहात असे. श्रीपुत खेवारी यानें एक ब्रह्मी यहस्य, मिश्चेंनी व धर्मशाळेची व्यवस्था पहाण्यासाठीं ठेविला होता. महावीर मिश्चेंने माझें स्वागत चांगलें केलें, व मला राहण्यासाठीं एक खोजी हिनी. आठ-ांवरा दिशस नी त्या लोलीत होतों. परंतु माहया ध्यानसमाधील तेथे कार अड्थळा येऊं लगला.

माइया खोल्जेबाहेर विश्वमित्र-मेनकैते (रिव्वमिक्ट्रित) एक चित्र टांगले होते. आस-पासच्या खेडेगांवांनील लोक धर्मशाळा पाहण्यासाठी येत व या नित्राकडे पाहून खदल्दां हंमत. हंसत बाऊं नका, असे मी पुष्कळ वेळां सांगितलें. परंतु रोज नवीं नवीं माणसें येऊं लाग्त्यामुळे त्याचा कांही परिणाम झाला नाहीं. तेव्हां मी महावीर मिश्चला म्हणालों, "तुग्ही हें चित्र तेथून काढून टाकों किंवा निदान दुमऱ्या ठिकाणीं तरी तें लावा. म्हणजे मला त्यापासून त्राम होणार नाहीं." पण तें खेजारीच्या माणसानें लावलें असल्यामुळे महावीर मिश्चला काढून टाक्गों योग्य वाटेना ! मीं तें उस्टें करून ठेवलें पण ब्रह्मी मनुष्यानें तें पुनः झुन्टें केलें! कुशिनारेला येण्याचा मुख्य उद्देश म्हटला म्हणजे मनःस्वारध्य संपादावें हा होता. पण या एका छहानशा चित्रानें त्याला अंतराय केला. आतां धर्मशाळा सोडिल्याशिवाय दुसरा मार्गच उरला नाहीं.

एके दिव्यीं महावीर मिश्चना व माझा यासंबंधानें बराच वादविवाद झाला, आणि या संबीचा फायदा घेऊन मीं धर्मशाळा सोडिली. बुद्धाच्या मीदराच्या मागस्या बाजूस मोडक्या इमारतीवर वाढलेलें एक रानटी झाड होतें स्याच्याखार्ली एक लहानशी जागा तयार करून मो तेथें राहूं लागलों. एकच दिवस कसया गांवीं बाऊन एका विकलाच्या वर्षों जेवलों. पण दुसच्या दिवसापासून महावीर भिश्च, पात्रांतून माझी मिश्चा मी बसत होतों सा ठिकाणीं पाठबूं लागला. अर्थात् भिश्चा कद्मी मिळवावी याची दद्दात राहिली नाहीं.

# झाडाखाली दोन-अडीच महिने

कुशिनारेला मी १९०४ सालच्या जानुआरीच्या २५ तारखेला पोहोंचलों. एक-दोन माइया आयुष्यांतील एकान्तवासांत बालविलेले हेच पहिले ढिवस होत. भगवान् बुद्धांनें पुत्रांत बुद्ध भगवान् म्हणतो, "भिक्ष्रो, मी चतुर्देशी, आमावास्या, पौर्णिमा आणि अष्टमी या दिवशी उया स्थानी भुतिषशाचा तिकांचे फार भय आहे असे समजले जात असे, त्या स्थानी जाऊन रहात असे. रात्री एखादा मीर झाडावरून बाळलेले लांकुड लाली पाडीत असे. एखाँदें जनावर आसपास येत असे, किंवा बाऱ्यांने झाडाची पाने हालत भिरत असे, तर फिरत असतानाच त्या भयाचा नाश करीं. उभा असतां जर महा मीति ग्रहले, तर उमा असतांच त्या मीतीचा नारा करीं, बसलों असतां ती मजपाशीं आत्यास तिचा मी बसलों असतांच नाद्य करीं, व अंथरुणावर पह्नलों असतां मला भय वाटले तर असत. अशा वेळी माझ्या अंगांत भयाचा संचार होडे. त्या वेळी जा मी इकडून तिकडे गोष्टींचा अनुभव घेण्यास मला येथे सबड सांपड्ली, रात्री मुंगरें किंवा लांडगे येऊन मयभैरवसूत्रांत सांगितलेल्या भयभैरवाचा मीं प्रथम्तः याच ठिकाणीं अनुभव घेतला. या त्याचें मी त्याच स्थितींत दमन करीं. "या आणि दुसऱ्या पुष्कळ सूत्रांत सांगितलेल्या ह्माडाच्या बाळलेत्या पानांवरून षांबून बात, तेव्हां माह्या अंगावर रोमांच उमा राही. आठवडे धर्मशाळेतील मोलींत बालविले व बाकी दोन-अडीच महिने त्या झाडाखाली गेले गग ज्या स्थितीत असतांना भीति बाटे त्या स्थितीत असतांनाच तिचे मी दमन करीं.

महावीर मिश्चनें एक मठा अंथरण्यासाठीं गालिचा दिठा होता. एके दिवशीं माक्या राहण्याच्या झाडालाली शेतांत तो गालिचा पसरून मी निजलों होतों. मध्यरात्रीच्या सुमारास उद्भन शीचाठा गेटों, व येऊन पहातों तो अंथरणाच्या कडेवर एक लंकडा- सारखा पदार्थ दिमळा. मठा मंश्य आत्यामुळें मी चिरकी वाजविद्धों. तेव्हां तेथें अमलेळा माप हळूहळू निधून गेला. त्या दिवमापासून बुद्धमंदिराच्या बाहेर असलेत्या ओट्यावर मी निद्ध लगलों. हा ओटा जिमिनीपासून जरा हेच असत्याकारणांने ताप कौरें अंध्य- कणांत शिरण्यांचा संभव जरा कमी होता. परंतु ओट्याला झाडाचा कौरें आश्य नमत्या- कारणांने रात्रीं माझें पांबरूण दंवांने मिजूत जाई व ओट्याची जमीन चुनेगच्ची असत्या- मुळे थंडीहि वरीच वाजे.

मूर्ति नांवाचा एक क्त्रीरवंथी साधु जवळच्या खेडेगांवांत रहात होता. तो वारंवार मजपाशी येऊन धर्मचर्चा करीत असे. मीहि त्याला बीद्धांच्या भावनांचे वगैरे प्रकार सांगत असे. एके दिवशी रात्री मास्या स्थानाहून दोन मैळांच्या अंतरावर असलेत्या एका सम्प्राानांत जाण्याचा आग्हीं वेत केला, व त्याप्रमाणें ती सारी रात्र तेथं बालविली, कोल्हे लांडा वगैरे प्राणी तर या सम्यानांत होतेच, पण त्याहिपेशां मागसांचे श्रीरावयव, हाडें वगैरे इतसतः प्रसरे असल्यामुळे याला अधिक भयानक स्वरूप आले होतें. तेथून मत्क्षाल कोरें वरीच हाडें मी गोळा करून आणिलीं, आणि त्यांच्यावर कांहीं दिव्य

ध्यान चालविले.

यापूर्वी रानावनांतून एकटा फिरण्यांची मञा संवय नव्हती असे नाही. आमचा सांववाळ गांव अद्यापि जंगलीच आहे. सूर्योत्त झाल्यावर वाघाच्या आरोळ्या वर्षातून पुष्कळ वेळां तेथे मध्यां देखीठ ऐकूं येत असतात. या गांवांत रात्री वेरात्री मी पुष्कळ वेळां फिरलों आहें स्मशानभूमं कडून एकटा जाण्याला मला वर्षी वाटत नसे. पण त्या वेळी मनोइचि निराळी असे. सर्प, वाघ, भूत, पिशाच किंवा चोर आला तरी त्याचा प्रतिकार करण्यांची सरप्यास हातांत दांडके आणि कोयता रहात असे; व वाघावर देखील हल्ला करण्यांची माशी सतत तयारी असे. कीश्वानरेचा प्रसंग पाहून फार भिन्न होता. वेथें लांडगे आणि कोरहे इत्यादि बाह्य शक्तें वाटत्यांचर त्याचा प्रतिकार करण्यासाठीं मी घांवत नरें। तें हहां रात्रीं लांडगा आलो तुष्त होणार असला तर खुशाल होयो, असा संकल करून मी स्वस्य रहात असे. तायपे, कुशिनारेच्या आसपास मला वो एक प्रकारचा थार्मिक अनुभव घेण्यास सांघडला तो अपूर्वेच होता, असे स्टटले पाहिजे.

१९०४ च्या प्रप्रिक मिहन्यांत भ्रमेपाळ जपान, अमेरिका वगैरे देश फिरून कळ-करवाला आला, व तेथून काशीला चेठन तेथं एक औद्योगिक शाका स्थापन करण्याचा त्यांने प्रवन चाटिनिटा. मला स्याकट्टन एक-दोन पर्ने आही तेव्हां काशीला जाऊन स्थाले प्रटण्याचा माझा केत ठरला. प्रप्रिक महिन्याच्या अखेरीस भी काशीला जाउने स्थाला मेटण्याचा माझा केत उरला. प्रप्रिक महिन्याच्या अखेरीस भी काशील नेते. तेथं की अभेगळ मला पेटण्यासाठी शहरांतून आला होता. त्याच दिवशी तेथे सप्तायाचां जना मम्जी होती. ज्या ठिकाणी बीद्ध गुरूंनी उपदेश केला त्याच ठिकाणी अशोक राजाने बांध-छेला एक मीटा स्त्य आहे. जोला वागेची पूर्वापार माहिती नसावी; ती तुम्ही समजाञ्चन सांगाः" "यांत मला यश्य येणार नाहीं व विनाकारण त्रास मात्र होणार," असे समजाञ्चन सांगाः" "यांत मला यश्य येणार नाहीं व विनाकारण त्रास मात्र होणार," असे मी छोकांना उद्देश्त बोळूं लगाएं :—

"या स्तूपाचा इतिहोस आपणांपैकी बहुतेकांस माहीत नसेळ. सार्वभीम अशोक पाजाने हा स्तूप प्रथमतः बांधिळा—" इत्यादि कथा सांगव्यास मी आरंभ केळा, ज्ञा मध्यंतरीच त्यांतीळ एकजण हिंदी भाषेत ग्रहणाळा, "काथ हो, तुग्ही केवळ गप्या ठोकीत आहां. ही तेत्याची टाट आहे, असे आग्रही सतत ऐकत आछों आहों!" एवढी मोठी तेत्याची टाट असणे शक्य नाहीं व त्याटा इतिहासंत आधार नाहीं हत्यादि विचार प्रदर्शित करून त्या माणसाचे मन बळिविष्याची मी त्वटपट केळी, तेव्हां त्याचा दुसरा साथी-दार चिट्टन ग्रहणाळा, "काय तुग्ही सांगता! आमचे बापदादे सांगत आले तें भवे त्योटें, ब तुमचा तेवटा इतिहास मात्र त्या! तेत्याने ही टाट बनियटी असूत तिच्यावर तो उडी मार्रत असे. (क्रूद पडता था!)" क्षाले! मांशे त्याख्यान धेर्येच आद्रवले! श्रोतृमंडळीत एक्तच हंशा पिकला, व माझा पराजय झाला, अशी सर्वांची लात्री झांली !

होवटी त्या मंहळीत इंजीनिअग्चे काम करून पेवान घेतलेला एक ग्रहस्य होता तो धर्मणालास म्हणाला, "आमच्या लेकांना प्राचीन हित्हामाच्या गोष्टी सांगण्यांत अर्थ नाहीं. आपण अमेरिका, जपान वगैरे देश फिरून आलं आहां. तेथत्या लेकांबहल व उद्योगधंद्यांबहल कांही गोष्टी सांगाल तर त्याचा अत्यत्वत्य उपयोग होईल." धर्मणलाने बोल्ज्यांचे कबूल केत्यावर त्या ग्रहस्थाने मातीच्या हिगावर चहून प्रास्ताविक माणणाने धर्मणलाची जमलेत्या लोकांस ओळल करून दिली. नंतर धर्मणलाने दिलेले व्याख्यान त्याने हिंदी माषेत लोकांना समज्ञवन सांगितले. पण त्याचा परिणाम व्हाबा तसा झाला नसावा, अश्री माखी समज्ञत आहे. तथापि ग्रहबह न करता त्या लोकांनी ते ऐकून घेतलें, हेच मांठे भाग्य म्हटले पाहिजे !

ब्यांत बीद्ध धर्माचा प्रमार क्षाञा, ज्यांतील लोकांनी हिंदुस्तानावाहेरील चीन वर्गेरे देशांत प्रमा भर्माची पताका फडकाविली, त्याच देशांतील लोकांचे हे शोचनीय अज्ञान पाहून मार्खे मन अस्यंत उदासीन क्षाले. बीद्ध धर्माचे अज्ञान राहूं द्या; पण इतर सर्व बावतींत महाराष्ट्र क्रिंवा बंगाल यांच्यापेक्षांहि काशी-क्रुशिनारा वर्गेरे प्रदेशांतील लोक फारच मागसलेले आहेत. काशी शहरावाहेर दोन अगर चार मैलांच्या अंतरावर पाहिले असतां सर्व खेळ्यापाळ्यांतून भयंकर अज्ञान पसरलेले होसून येते. या दहा-बारा वर्षीत कांहीं सुधारणा क्षाली असस्यास नक्ष्ये. पण त्या वेळी आमच्या प्रांतापेक्षां उत्तर हिंदुस्तानांतील लोक फारच मागसलेले होते, व मोटमोठ्या गांवांतून देलील प्राथामेक शिक्षणाची व्यवस्था क्षालेली नव्हती. खेळ्यापाळ्यांतील बाहण लोकांताही लिहितांवाचतां येत नसे । सही करितां येणे व्हाजे मोठी विद्या असे समर्बले बात असे । प्राचीन काळी सवे सुधारणांमध्ये अग्रणी असलेस्या या मध्यदेशाची अशी खेदजनक स्थित पाहून कोणता देशहितेच्छ्ये कळवळा येणार नाहीं!

मी ब्या बहाच्या झाडालाली रहात असे, तेथे जवळच एक जैन मंदिर आहे. स्याच्या बाहेर हांबल्जवक सोपे बांघनेले आहेत. रात्री मीत्या सोप्यांबर निजत असे. जैन मंदिराचा पुजारी तेथून कांही अंतरावर असलेत्या धर्मशाळेत रहात होता; व जवळच्या गांवां-तील एक मनुष्य आर्किओलिंजिक खात्याने तेथील दगड वर्गेरे कोणी नेऊं नयेत म्हणूत दरमहा चार की साडेचार क्षये प्यार देऊन ठेविला होता. तो कर्षी कर्षी मला महणत असे, की, त्या मंदिराच्या आसपास भयंकर भुतेंखेते आहेत व स्विंत्तानंतर तेथून बाष्याला लोक घांबर असतात. त्या ठिकाणी निजण्यांचे सोहून धर्मशाळेत निजा असपाहि त्याने मला उपदेश केला, पण मीं तें ठिकाण सोडले नाही.

उत्तर हिंदुस्तानांत उन्हाळा अखंत कडक असतो. एके दिवधी हुपारी मी त्या बडाऱ्या शाडाखाटी बसलें असतां मंदिराच्या पछीकडच्या बाजूल वोदण्यांचे काम करणारा एक मज्र, जैन धर्मशाळेवरून मातीच्या घड्यांतून गणी घेऊन चाङला होता. साला मीं माहया कतंडदूंत थोडें पाणी बाङण्यास सांगितलें. पण तो नम्रणें म्हणांछा,

"महाराज, आपण म्हणतां तसे करितां येत नाहीं." मला वाटले, की, वादेंत थोडें वाणी दित्यांबहुळ काम करणारे इतर गड़ीलेक त्यांजवर रागावतील, म्हणून तो पाणी देत नसावा. तेव्हां मी म्हणालों, "मला पाणी दिल्यांने तुझें जर कोणत्याहि प्रकारें तुकसान होत असेल तर तूं तें मला देंठ नकोस." तो, बडा खाली ठेकून, माझ्या पायां पहून म्हणाला, "महाराज! ऑजळभर पाणी दिल्यांने माझें तुकसान तें काय होणार १ पण महणाला, "महणालां, की, मी जातीचा चांभार आहें, आणि म्हणूनच आपल्यासारस्या उच्च वणीतील पुरमाला पाणी देऊन मी पाप बोहूं इच्छीत नाहीं." मी म्हणालों, "रीहिदास हा देखील चांभारच होता, तरी त्याला सर्व जातींचे लोक मानीत असत. तशांत मी जातिमेद मानणारा मतुष्य नाहीं. तुझी जात कोण आहे, हें मी जाणूं इच्छीत नाहीं. केवळ मला पाणी पाहिजे आहे आणि तें तु दिलेंस म्हणजे पुरं आहे." या प्रकार त्याला मी आपण वाटेल तो उपदेश केटा तेह्हां निरूतर होऊन पुनः एकवार पायां पहून तो म्हणाला, "आपण वाटेल तो उपदेश करा, किंवा आपणाला मी अपराधी वाटत असेल, तर माझा थेंचेच गळा कापा. पण हें पाप मात्र मला करावयास सांतू नका!" शेवटी उन्हांतून जैन धर्मशालेच्या बागेंतील विहिरीवर जाऊन मला तेथील पुजाऱ्याकहून पाणी को भाग पहले.

या एका गोष्टीवरून यूरोप, अमेरिका, वाँरे देशांतील हल्क्या वर्गांची व इक्डील महार, मांग वाँरे लोकांची रियति किती मिन्न आहे, व तिकड्ची सुभारणा इक्डे आणा-वयास किती प्रयास करावे लगतील, हें सहज दिसून येण्यासारलें आहे. पश्चिमेकडील गरीब लोकांत आपण बगाच्या नियमाप्रमाणें नीच झालें आहों अशी मानना मुळीच नाहीं. समाजाच्या कृतिम स्वनेमुळे आपण लालच्या दर्जाल पोहोंचें, असा खांचा हट ग्रह राचेंत फेरफार केत्यास आपली उन्नति लातीनें झाली पाहिजे, असा खांचा हट ग्रह आहे. परंतु आमच्या इक्डील महार, मांग वाँरे लोकांना आपण ज्या स्थितीत जन्मलें, तीच स्थिति योग्य वाटत आहे, आणि एलादा मुखारणावादी सांगडला तर तो अभ्यानिचरण करतो अशीह त्यांची वेडगळ समजूत होणें शक्य आहे. या लोकांत शिक्षणाचा प्रसार झाल्यावांचून हजारों वर्गाच्या संस्कारांनीं बनलेल्या त्यांच्या वेडगळ समजुतिंवर हछा करूं पाहणें शहणापणांचें नाहीं. सत्तीच्या शिक्षणासारला कांही तरी प्रकार हिंदु-स्तानांत सुरू झाल्यावांचून मागासलेल्या लोकांच्या उन्नतीची आशा करणें त्यथे होय.

एक-दोन आठवडे त्या झाडावाली वाल्बून काशीच्या कॅटोन्सेंटमध्ये वर्मपाल ज्या बंगल्यांत रहात होता तेथे मी रहावयास गेलों. तेथेहि मी दोन आठवडे बालविले, ब जूत महिन्याच्या आरंसीं धर्मपालाच्या सांगण्याप्रमाणें मी बुद्धगयेस रहावयास गेलों. तेथें रहाणारा एस. पी. सुमंगल नांवाचा भिश्च कोटें दुसरीकडे गेला होता. धर्मपालाला त्याच्या लासगी वर्तनाचा संघय आत्यावरून त्याला तेथून कादण्यांत आले होतें, व एका सिंह् उगासकाच्या स्वाधीन तेथीळ व्यवस्था केटी होती. मळा स्या उपासकांने फार चांगल्या शितींने बागविछे. धभेगळ महिन्याळा येणाच्या खर्वामाठी पैसे परस्पर त्या उपासकापाशीं पाठवीत असे; ब तोच सारा हिशेव पहात असे. मळा कोणस्याह प्रकारें जेवणाखाण्यांची व्यवस्था पहावी लागत नसे. जेवण झाल्यांवर तीन वाजण्याच्या सुमाराला मी नैरंजरा नदीच्या बाळवंटांत एलादा झाडालाळी बसत असे व बौद्धप्रंयांत सांगितलेले ध्यान-भावनादिक प्रकार करीत असें.

पूर्ण नोघ झाछा, आणि माराच्या सर्व सैन्याचा पराभव करून पहांट होण्यापूर्वी तो मंबुद्ध झाला, ग्रंथांतरी बोधिसत्वाच्या माराबरोबर झालेल्या युद्धांचे सुरस वर्णन केले विहार बांधिले होते. यांपैकीं मुख्य मंदिर सोड्सन बहुनेक सर्वे इमारती जिमिनीच्या उदरांत गड़ग होऊन गेल्या आहेत. इ. स. पांचत्या शतकांत सिंहलद्रीपांतील प्रसिद्ध महानाम राजानें येथे एक मोठा विहार बांधून त्याच्या आंतत्या बाजूम सोन्याचें नक्यीकाम केलें विहाराची जागा अद्यापि दाखविष्यांत येते. पण तेथे मातीच्या हिगाबांचून दुसरें कांहीं हकूहकू आहार प्रहण करू टागला. पण त्यायोगें त्याच्याबरोबर जे पांच भिक्षु रहात गैतम होंगी निवाला असे म्हणून बुद्धगुरूला सोड्सन ने वाराणसीला निघून गेले. नेव्हां आमचा बोधिसस्य तंथेच राहिछा. आणि देहाछा ह्याणारे अन्त प्रहण करून त्यांने आपलें धर्मचिंतन पुढें चालियेलें. वैशाख़ी वौधिंमेच्या डिवशीं सुजाता नांवाच्या क्षत्रिय• आहे. तें क्सेंहि असो, पण बुद्धगुरूच्या परिनिर्वाणानंतर या स्थळाटा फ्तारच महत्त्व आले असावें, अनेक राजांनी आणि श्रीपंत लोकांनी येथे पुष्कळ मंदिरें, स्तूप आणि होते, व त्यांत मोलें आणि माणकें बमविलीं होतीं, अशी आस्यायिका आहे. या मांहीं केलें, पण निर्वाणाचा छाम होईना. तेच्हां देहदंडनाचा मार्ण सोड्रन देऊन तो अमत र्यांना अस्यंत वाईट बाटलें, व आम्ही स्थाखा गुरुममान मानीत होतों, तो हा क्रयेने टिलेली दुषाची खीर प्रहण करून रात्रीममयीं बुद्धगयेच्या मंदिराला टेकून असलेख्या पिंक्जाच्या झाडाम्बाली\* येऊन तो ध्यानस्य बमला. स्या रात्रीं बोषिसत्वाला तत्त्वज्ञानाचा आतां येथे या स्थळाची थोडी माहिती देणें अपस्तुत होणार नाहीं. बुद्ध भगवन्तानें मुगाच्या क्रिया क्रुळियाच्या काट्य वर त्याने पुष्कळ दिवस कादले, उपोष्गे केली, सर्व मेथि स्वावस्येतः असतांना बुद्धापेच्या आमपास सहा वर्षेय्येत बोर तपश्चर्या केठी. दिसून येत नाहीं.

# बुद्धगायेतील मंदिराची दुर्दशा

मुख्य मेदिराचीहि हीच स्थिते होत चाञ्छी होती. मंदिरावर वहार्जी वगैरे झाडे वाहून शिल्याचा एक भाग कोमळून पहला होता, व आसपासचे पटांगण डुबत जाऊन मंदिर पृथ्वीच्या पोटांत छत होष्याच्या वेतांत होते. परंतु १८७६ साली हिंवाज्यांत ब्रह्मदेशाच्या पोटांत छत होष्याच्या दुस्तीसाठी तीन ब्रह्मी अधिकाऱ्यांचे एक मंहळ बुद्धगयेला पाटीवेले. या मंहळाने तेथील महंताच्या विचाराने या मंदिराची डागहुजी करण्यास आरंभ केला. परंतु ब्रिटिश सरकारला ही भोष्ट आवड्सली नाहीं । ब्रह्मदेशाचा राजा पुक्तळ पैसा खर्च करून विल्व्या मेरफार करील अश्री सरकारला भीति पहन्ती, व सरकाराने मिले मिले सामा पाडिशे माहळाला या कामी हरकत केली. पुढें दोन्ही दरकारामें मिले पाडचेल हागडुजी करावी, व त्या कामी येणारा खर्च ब्रह्म-व क्लेचा विचाह न होऊ देतां मंदिराची डागडुजी करावी, व त्या कामी येणारा खर्च ब्रह्म-व देशाच्या राजाने दाजा ! त्याप्रमाणे एका इंग्रजी इंजिनिअरच्या देखरेलीवाली या मंदिराची डागडुजी करावी, व त्या कामी येणारा खर्च ब्रह्म-व वेद्याच्या राजाने दाजा ! त्याप्रमाणे एका इंग्रजी इंजिनिअरच्या देखरेलीवाली या मंदिराची डागडुजी समप्र माहिती गोळा करून ती पुत्तकरूपाने प्रसिद्ध करविली; आणि तेरील मूर्तीची आणि इतर प्राचीन वस्तूंची देलरेल पहाण्यासाठी आपस्यातके एक कामगार (custodian) नेमला.

मिरो मिन् राजाने एक रुहानद्यी धर्मद्याळा ( Rest-house ) बांधून तेथे आपस्या तर्मे दोनतीन ब्रह्मी मिक्षु ठेवले होते, व बुद्धपूजेसाठी बहजवाहिरांची पुष्फळ उपकरणे ब्रह्महेशाहून पाठविली होतीं. येथील महंताचा मंदिराच्या जमिनीवर तावा होता; तथापि त्याचे व ब्रह्मा मिश्नुंचे कथी वांकडे आले नाही. इंग्रज सरकारांने १८८६ च्या जानुआरीत थिवा राजाला पदच्यत करून ब्रह्मदेश हिंदी साम्राज्याला जोडला; त्या वेळी बुद्धगयेचे मिश्च निराशित होऊन निस्पायाने स्वदेशी गेले, व मिरो मिन राजाकट्वन आलेली बवा-हिरांची मांडींकुंडी महंताच्या ताब्यांत गेलीं, ती अद्यापि त्याजगर्यांच आहेत. तेव्हांपासून महंताला त्या ओसाड मंदिराची किंमत दिसून आली, व त्याच्यावर आपले स्वामित्व अधिकाधिक मिळविष्णास त्याने मुह्नात केली.

१८९१ साली धर्मपाछ कर्नेछ ऑल्कॉट यांजबरोबर सीटोनहून बीद्ध क्षेत्राची यात्रा करण्यासाठी आला. गयेच्या मंदिराची दुर्दशा पाहून त्यांचे मन अत्यंत उद्विम बाले. मिश्रु क्षित्रा अन्य कोणी बीद्ध मंदिराची काळ्जी घेण्यास नसत्यामुळे पटांगणांत जंगळ माजत चाल्ले होतें, आणि गांवच्या होकांची शौचिविध करण्याची होच जागा शाली होती। छहान पोरे मंदिरात शिरून बुद्धाच्या मूरींच्या वीयच्यावर यथेच्छ खेळत असत, व दगड फेकून तेथल्या कामाची नासाडी करीत असत. महंताने नांवाला एक शिपाई ठेविल्ल होता. परंतु तो मंदिराच्या रक्षणाच्या बावतींत मुळींच लक्ष्य घालीत नसे। केवळ बीद्ध यात्रेक्तें बुद्धां प्रांते बुद्धां होता होता. परंतु तो मंदिराच्या रक्षणाच्या बावतींत मुळींच लक्ष्य आसे। हो सर्वे दुद्धां

२२. '' बोधि " म्हणजे मनुष्याच्या उद्धाराचे झान; आणि ते मिळविण्याचा प्रयस्न करणारा प्राणी [ सस्य ] तो ' बोधिसस्य ' गौतमाछा त्याच्या जन्मापासून त्यास संबोधीज्ञान होईत्येत, हे विरोषण टावीत् असावे.

<sup>\*</sup> ज्या झाडालाठीं बुद्ध बसटा होता तें झाड एका दुष्ट राजानें तोडून टाकलें, अशी बदंता आहे, पण आतां त्याच बागीं उगब्ठेंटे त्याच झाडांचें रीप आहे.

पाहून धर्मेपालांचे चित्त या बौद्धांच्या अत्यंत पवित्र स्थानाकडे वेघले गेले, आणि परत स्वदेशीं बाऊन या मंदिराच्या कर्जिताबस्थेताठीं त्यांने एक सभा स्थापन केली. तिचेंच नांव 'महाबोधि मभा '.

१८९३ साठी धर्मपाछ महाबोधि समेवा सेक्रेट्री था नात्यांने अमेरिकेंत शिकांगो येथे मरलेत्या परिषदेम हवर राहिछा. त्यामुळे युरोपियन आणि हिंदी लोकांत त्यांचें बरेंच घत्रन बाढले अमेरिकेंहून परत येतांना तो जपानला आला; व तेथून एका प्राचीन मंदिरांन्न त्यांने एक उत्कृष्ट बुद्धमूर्त आणली, ही बुद्धगाया येथील मंदिरांच्या परच्या मजस्यावर स्थापित करावी, असा त्यांचा इरादा होता. परंतु महंताला ही गोष्ट कंकून आली, आगि त्यांने करावी, असा त्यांचा इरादा होता. परंतु महंताला ही गोष्ट कंकून पट्टन राहिली होती. शेवटी धर्मेगालाने एके दिवशीं पहांटेला ती तेथून बुद्धगयेला नेटन वरच्या मजस्यावर स्थापिली, व दोखां मिथूना वेउन पूजेला सुक्वात केली. है वर्तमान महंताला समजतांच त्यांने आपत्या शिष्यांना पाठबून मोठा दंगा केला, व ती मूर्ति तेथून उन्हर्तन बाहेर पट्यांगणांत आणून टाकली! त्यां वेळेला बुद्धगयेलाच नव्हे तर खुद्द गया शहरांति कार गडबह उडाली गयेचे मंतिरेट्र मि. मॅक्फरीन् यांनीं धर्मपालाच्या आणि मूर्तीच्या रक्षणासाठी पोठीस पाठविले.

## गर्माकारितां कोर्टभचेऱ्या

मंजिस्ट्राने आणि बज्बाने दिलेख्या निकालाने बबळबबळ हिंदुधमीवर पालाच येऊं वीफ जस्टिस यांजसमोर आला. त्यांनी आषत्या निकालांत बीद्धांचा बुद्धगयेच्या मंदिरांत होप्यास अवकाश लगला नाही. शेवटी हायकोटौतील लटला बस्टिस बानर्जी आणि तूना वगैरे करण्याचा हक्क अवाधित चाछला आहे ही गोष्ट कबूट केली; पण महंताच्या या सगळ्या गडबहीत धर्मपालाच्या कांही मित्रांनी महंतावर फियरि करावी, अशी सक्छा दिली, परंतु सीलोनमधील माझे गुरु श्री. युमंगलाचार्य ( महाबोधि समेंचे अध्यक्ष ) वगैरे विचारी माणसें लटला करण्याच्या विरुद्ध होतीं. तरी त्यांनीं चौकशी करण्यासाठीं एक सिंहली बॅरिस्टर सीछोनहून गयेछा पाठविछा. खाचैहि मत खटस्यांत पड्डं नये असेंच होते. तथापि धर्मगत्वाने आपर्या हिंदी आणि इंग्रजी मित्रांच्या धीरावर महतावर फियदि ठोक्लि. महंत फारच श्रीमंत असल्याकारणानें त्यांनें सुप्रसिद्ध बॅ. मनमोहन घोष यांस साहेशनी बौद्धांचे हक्क खरे ठरकून महंताच्या चार शिष्यांना शिक्षा ठोठावल्या. तेथून महंताने डि. बस्बाकडे अपील केले. त्यांत कांहीं शिक्षा कायम होऊन कांहींत थोडा फेरफार करण्यांत आला. तेथून मनमोहन घोष यांनीं हा खटला कलकत्ता हायकोटीकडे नेला, आणि कलकत्याच्या देशी आणि इंग्रजी पत्रांत्न फार चळवळ केली. बुद्धगयेच्या पहात आहे अशा प्रकारचे घोरण वं. घोषांनी धरिले। त्या वेळी बीद्धधमिसंबंधाने लोक्षांत विरुक्षण समजुती प्रचलित असन्यामुळे, धर्मपालाविषयीं तिरस्काग्बुद्धि उत्पन्न आपस्या तर्षे बिकटी करण्यास मुद्दाम कलकत्याहून आणिले. पण रोवटी मॅक्फ्नैन्

संमतीशिवाय नवीन मूर्ति तेथें स्थापन करण्यास बौद्ध छोकांस अधिकार नाहीं, असें म्हणून वालच्या कोटोंनी दिलेला निकाल फिरबून टाकला, व महंताच्या शिष्यांना दोष- या खटस्यांत धर्मपालाटा अतोनात क्वे आला. महाभिष्ट ममेंने बमिवेन्ला तीम बर्द्धांस हजारांचा फंड या खटस्यायर्थी गमावला. स्यामुळें सीलोन दौरे देशांतील बीद्ध हो कांचें मन धर्मपालाविषयीं अग्यंत क्ख़िप्त झालें. महाग्रेमीच्या कामासाठीं सीलोमांतून पैसे मिळण्यास स्याटा मारामार पडूं टागली. ब्रह्मी टोकांची मात्र त्याच्यावरची अद्धा कमी झाली नाहीं. या खटस्यानंतर देखील त्यांनीं त्यास बरीच मदत केली. इकड़े महंताचीहि धर्मगालायर अत्यंत वक्रहाध झाली. नवीन धर्मशाळा बांधण्यासाठी त्यांने धमगालाया कांहीं जमांन देण्याचे कबूल केलें होतें. िककीचा कागद देखील झाला होता. एण पहिस्थानें धर्मगाल आपगास विरोध करूं पहात आहे अद्धा गुणगुण महंताच्या कार्ती आस्यावरोबर त्यांने तो कागद रजिस्टर होऊं दिला नाहीं. नंतर हा विरोध वादत बाऊन त्याचे प्रवेसतान वर सांगितलेल्या खटस्यांत झालें.

हायदा पास करून महंताला अशोकाचे स्तंम पुनः जाग्यावर ठेवण्यास भाग पाइले. परंतु बुद्धाच्या आणि बोधिमत्त्वाच्या कित्येक मूर्ति महंताच्या मठाच्या भिंनींत अद्यापि गडव आगं या बुद्धगयेच्या शैव महंताला बीद्धांच्या मंदिराचा हक्क मिळाला कसा, थ्निवंघ ने वार शब्द सांगणे गैरवाजवी होणार नाहीं. शहाजहान बादशहा गादीवर वेण्यापुर्वी पंजाबांत राहणारा गिरी नांबाच्या शैव पंथांतीछ एक संन्यासी येऊन या मंदिरा-इतर इमारती में डून पहुन त्यांजबर भयंकर जंगल बादलें होते. त्यांत साप तर असतच, गग वाषासामखे हिस प्राणीहि रहात असत, असे म्हणतात. स्या संन्याशाने या निर्जन इम्बारांत होता. त्याच्या वजनामुळे या संन्याशाला मंदिराजवळ असलेले दोन गांव बक्षिस आणि आफ्या शिष्यंसाठी एक मोठा मठ बाधिला. मंटिराच्या सभोवती अशोक राजाने ग्रहेर असलेत्या मिरीत बसबून दित्या । लॉर्ड फक्षेन यांनी पुराणबस्तुरक्षणाचा एक हैंन्जन बसत्या आहेत | फालचकाचा फेरा किती विरुक्षण आहे याची प्रतीति या ठिकाणीं बाक गहिला. त्या वेळी या प्रदेशांत माणसांची वस्ती नसे. आसपासचे विहार आणि प्रदेशांत नदीच्या कांठी आपनी झोंगडी भांघली. हळूहळू त्याची कीर्ति आसपासच्या गंबांत पसरून त्याला बरीच मोठी शिष्यशाला मिळाली. त्याचा एक शिष्य शहाबहानाच्या मेळाले. नेव्हांपासून त्या संन्याशाच्या मुख्य चेल्याला महंत असे म्हणूं लागले. मंदिराच्या आसपास माद्धन पडलेल्या इमाग्तीच्या विटांनी आणि दगडांनी महंताने आफ्गासाडी कोरीव संमाचे जे कुषण केले होते, त्यांतील बहुनेक लांग महंताने आपस्या मठाच्या उपयोगांत आणले; आणि बुद्धाच्या कित्येक मूर्ति उल्यी तोंडें करून मठाच्या व मठाच्या उत्तम येते।।

याप्रमाणे या स्थळावर महंताचा हक्क स्थापित झाल्यामुळें येथील परिभिषति फारच विरुक्षण बनली आहे. बौद्ध लोक सरकारच्या मददीनें आपले हक्क हिराबून घेतील अशी मीति बाटत असल्यामुळे तो बीद्राविषयीं नेहमीं साशंकित असतो. सरकारहि या बाबतीत भेपुंड्र लाबून विष्णूचा नववा अवतार बनविछे! ब त्याची श्रुतिस्मृतिपुराणोक्त पूजा करण्यासाठी एका ब्राह्मणाची नेमणूक नेत्टी! येणंकरून आपण बीद टीकांना आंत हात बाद् इच्छीत नाहीं, व निश्चित असें कांहींच घोरण ठेवीत नाहीं। बीद्ध लोक ब्रद्धाच्या मूर्तीची पूजा करीत असतात; म्हणून महंताने त्या मूरीटा एक भला मोठा शरण्याची मनाई करूं असे महंताला बाटत होते. पण सरकारने हा त्याचा कावा चालूं न देतां बौद्धांसाठी मंदिर खुले ठेवष्यास भाग पाइले ! परंतु महंताची त्रिधृंड्र लावष्याची बहिवाट तशीच कायम ठेविली | बुद्ध संन्यासी होता, व तो गंधमालाविक घारण करीत नसे. तेव्हां मूरींका त्रिपुंड्र लावलेका पाहून बौद्ध लोकांना कार बाईट वाटतें. महंताछाहि आपळा मनोरथ पूर्णपर्णे सिद्धीळा गेळा नाहीं म्हणून दुःख होतें, व सरकारळाहि क्ष्मी या पक्षाकडून आणि कधी त्या पक्षाकडून टोकेचा किंवा दुसन्या कोणत्या तरी प्रकारें उपसर्ग पोंचतो. सरकारवर चिट्टन बाउन महंताने ब्रह्मी विश्रांतियह आपत्या ताब्यांत देण्याविष्यी स्टेट सेक्रेटरीवर व धर्मपालावर फियोट केली होती. तसेंच धर्मपालिह महंताला बुद्धाच्या मूतीला तिल्फ वरीरे छावण्याची परवानगी दिल्याबद्दल सरकारावर वर्तमानपत्रांतून कड़क टीका करीत असतो. सारांश, या ठिकाणों महंत, बौद्ध आणि सरकार या तिबांच्या मतेचे मिश्रण शाले असल्यामुळे बुद्धाच्या वेळी आणि तदनंतर कांही शतके नांदत असलेली शांतता आजला नांद्णें शक्य नाहीं !

आहेत. जपानांतीछ बौद्ध मिश्च विद्यन्या प्रसारार्थ भार मेहनत करीत आहेत. ' सिंगानजी ' हिंदी लोकांना अत्यंत लज्जास्यद् बादला पाहिजे । विशेषतः आका येथे मुस्य हिणविदां स्या अर्थी या मुखांच्या वर्तनाची पुष्कळशी जनावदारी आपणावर पडते, हें या आपस्या रहाण्याच्या ठिकाणीं गरीब लोकांसाठीं एक हिंदी ह्याळा देखील नाहीं ! ही स्थिति शोचनीय नाहीं काथ ! बपान, यूरोप, अमेरिका वगैरे देशांतून श्रीमंत होक हें मारून त्यांच्या पायां पडतात! त्यांच्या गाडीसमोर छोटांगणेहि बाखता ! हा प्रकार नांबाच्या बैद्ध पंथाच्या धर्माधिकाऱ्याने खुद्द आफ्या मुलाला ज्ञानार्जनासाठी विलायतेस गठिवेले आहे. परंतु आपले शिष्य ग्रहत्याग करून संन्यासी होऊन शेतीभातीकडे धळ पहाण्यास आले असतां येथील मुले त्यांच्यापुढें हात पसरतात आणि पोटाबर हात महंताला भेटण्यासाटी मी एक-दोन बेळां गेलों. त्यांने माझे आगतस्वागत भार चांगलें केले. मला रोज शिषासामग्री पाठबीत बाईन, असेहि तो म्हणाला. परंतु त्यान्या देणगीची मला गरज नव्हती. मी त्यांञा म्हणालों, 'आयत्या या देणगीबहुल मी फार आभारी आहें. पण तिचा मळा सध्यां उपयोग नाहीं. या गांबांतील लोक फार अडाणी आहेत, आणि त्यांच्या शिक्षणासाठी धर्मगुरु या नात्याने मदत करणें आपलें कर्तव्य आहे. (जिस्नगड्यांनी ज्या आपत्याला मोटमोठ्या देणम्या दिल्या आहेत, त्या केवळ याचकांना गुप्त करण्यासाठी नसून देशांत विद्येचा आणि ज्ञानाचा प्रसार व्हावा म्हणून दिल्या गहण्याशिवाय दुसरें कांहीं काम करीत असरयाचे दिसत नाहीं ! तें असूं द्या; परंतु खुद आम्हां

लक्ष्यांत ठेतिनेले पाहिजे. "

अशा अथिं बराच वेळ बोल्णें झालें. परंतु महंताला स्थामुळें वाईट न वाटतां त्यांनें आपलें अनुमित्च प्रदर्शित केली. आपण एवादी शाळा काढण्याम मदत करीन, निदान यासंबंधीं कांहीं विवार करीन, असें तो ग्हणाटा. परंतु महिनाभर त्यांने मला होय किंवा नाहीं हें कळिवेलें नाहीं नेत्वां बोस नांवाचे एक सरकारी करटोडिअम् त्या बेळीं तेथें होतें त्यांन महंतागशीं या बाबतींत मीं चौकशी करण्यास सांगितलें. चौक्या अंतीं त्यांनीं मला खलामा हिला तो असा :—

"येथीत्र लोकांसाठीं बाळा उषडणें महंताळा इष्ट बाटत नाहीं. कां की, हे लोक शिकून तयार झाने असतां मजुरी करण्यास लाबतीत्र, व त्यामुळें महंताची भार मोटी रोरसोय होईल ! आज्ञानुनीं रोतें पेरण्याला बाहेक्त लोक आणावे लागतील." महंत या कामीं मदत करण्याम तयार नमका तरी हरकत नाही, आपण स्वतः प्रयन्त करून पहावा, या उद्देशानें आमच्या लचीत काटकतर करून कांही शिल्क पाडण्यासाठी मीं मिहल्जी उगासकास सांतितकें, आणि धमेगलासिह शाळच्या कामीं कांही मदत करावी असे टिहिलें. तेथे देसे घंठन शिकविणारा एक हिंदा पंतीजी होता. त्याला सर्व तारीव मुकांना फुकट शिकविलें असतां पांच क्येय दरमहा देण्याचे ठरविलें. तोहि या गोधिता पान्य झाला. पण मुकांचे पालक फारच मिकारी. ते पाठ्यापेनिस्ती आणि प्रायमिक पुस्तकेंहि देईनात. तेव्हां उपासकाला गयेला पाठवून प्राथमिक पुस्तकें वौरे सामान आणविलें. पण ही बातमी महंताला लागली, तेव्हां त्यानें फार मोठा विरोध आरंतिण्या । त्याल्या पंतीजीचा भाउन महंताकडे कारकून होता. त्याला महंतानें धमकी दिली, कीं, जर त्यालाचें मुलांना फुकट शिकविण्याचें काम केलें तर त्याला व त्याच्या भावाला बुद्धगयेहून हांकृत देण्यांत चेंहेळ! विचाग पंतीजी घावक्त गेला, व माह्याशी केलेला करार पाळतां देत नाही, असे त्यानें स्था सांतिलें! तेव्हां आणलेल्या पाठ्यापेन्सिली भागे प्रति स्थान्या शाळेतील मुलांना वांटून देऊन आग्ही स्वस्य बसलों!

एका हरिणाटा पारध्याचा बाण टागटा होता. त्यांने तो प्रयत्नोंने बाहेर कादिटा व तेथून जंगटांत पळण्यास सुस्वात केटी, पण रक्ताची धार टागून राहित्यामुळें पारध्याटा त्यांचा पता कादतां आडा. मरणसम्यी तो हरिण म्हणाट्या, "य्या रक्ताने आववर मार्शे पोषण केटें तेंच गक्त कमनशिवामुळें मार्श्या घातास कारण झांटें!" आमच्या संग्यासी वागेरे धर्मप्रचानक समजटे गेटेल्या टोक्संबंधाने बोट्याया प्रसंग आटा महण्या संग्यासी वागेरे धर्मप्रचान तटहेंचे उद्गार तोंडांतून निवाल्यावांचून रहाणार नाहींत । ज्या वेळी पुस्तकें छापष्याची कटा असित्वांत नहहती त्या वेळी संन्यासीच आमच्या देशांत चाटतींबोट्यती पुस्तकें होती. बायकामुटांचा त्याप मार्गे नसस्यामुळे सर्वत्र संचार करून हे टोक झानाजैन आणि झानटान करीत अमत. या टोक्संच्या प्रयत्नानें भारतभूमीचे शीट किती उज्जट झाटें होतें, यांची साक्ष हुप्तत्मांग, फाहेन वेगैरे चिनी प्रवाशांनी आपल्या प्रवासमुच्यांत दिली आहें पण आवंचा तोच साक्ष हुप्तत्मांग, प्राहेन वगैरे चिनी प्रवाशांनी आपल्या प्रवासमुच्यांत दिली आहें पण आवंचा तोच सांख हुप्तासांग, कास्त्य प्रगातिंटा आहेत आवंदा आणि कांहीं अग्राच्या

निपन्नावस्थेला तेच कारणीभूत झाले आहेत, असे महरत्यास वावमें होणार नाहीं.

महंताच्या बिहबाटीच्या हक्कानें उपस्थित केलेल्या या विल्क्षण परिस्थितीत रहाणें मला अर्थात्च आवहलें नाहीं. तथापि चातुमीस्य असत्यामुळें मला दुसरीकडे जातां धेईना. हे दोन-तीन महिने मीं सयामी लिपीत छापलेला त्रिपिटक ग्रंथ वाचण्यांत बालिविले, संस्याकाळच्या वेळीं मात्र मी बहुधा नैरैंजरा नदीच्या तीरावर जाऊन बसत असे, व शक्ती वेळ वाचनांत घालवीत असे.

नंदांनीं आपटी राजधानी पाटिल्पुत्राला नेली व त्यायोगें राजगृह ओसाड पढ़ेंटे. अद्यापि चातुमीस्य संपत्यांबरोबर मी, उपासक व अनवरान असे तिघेजण राजगृह पहावयास गेलों. हें ठिकाण ईस्ट इंडिया रेल्वेच्या तिल्य्या नांबाच्या स्टेशनापास्त मोळा मैछांबर आहे. बुद्धाच्या वेळी हें मगघ देशाचे राजधानीचें शहर होतें. राष्ट्रकूट, पांडव, वैभार गौरे टेकड्यांनी हे घेरले आहे. येथे आंत जाष्याच्या वाटेवर एक ऊन पाष्याचा झरा आहे. त्यांटा बुद्धान्या वेळीं ' **तपीदा**' असे म्हणत असत. पुर्टे कांहीं अंतरावर सप्त**पणीं** नांबाची एक गुहा आहे. बुद्धाच्या परिनिर्वाणानंतर महाकाश्यप स्थविराने येथेंच पांचग्रें भेधूंची सभा बोलाबून धर्मविनयादि बुद्धाच्या उपदेशाचा संग्रह केळा. भिधूंच्या सभे-धेथे मगधराजाचा राजवाडा होता. ती जागा जरासंघाऱ्या प्रासादाची आहे, असे सांगष्गांत येते, आणि ऊन पाष्याच्या झऱ्याला असेच दुसरें कांहीं पौराणिक स्वरूप देऊन ब्राह्मणलोक यात्रेक≂यांकडून पैसे उपटीत असतात ! तथापि गयेसारखें या स्थळाला महत्त्व आलेले नाहीं. आही येथे एक दिवस बाल्बून पुनः बुद्धायेला आलें. तेथून मी आणि मठीं अजातशतु राजाने या गुहेच्या द्वाराशीं मोटा मंडप उमारिटा होता, अशी आस्यायिका आहे. बुद्धानंतर थोडम्याच वर्षोनी राबग्रहाळा उत्तरती कळा लागली. हें स्थान ओसाडच आहे. एका उदासीन पंथाच्या संत्याशानें जकळच्या खेड्यांत आपला मु बनविला आहे. तथापि बुद्धगयेच्या महंताप्रमाणे त्याचा संबंध या स्थळाशी नाहीं. उपासक क्रशिनारेला गेले.

## कुशिनारेंतील एक महिना

या वेळी हिंवाळ्याला हुस्वात होण्याच्या बेतांत होती. म्हणून मी माझ्या पूर्वीच्या बागेवर एका चीवराची लहानशी श्रोंपडी बनिवेली व तींत एक खाट ठेबून देऊन तेथे राहूं लागटो. चाठुमस्थित बुद्धगयेला राहित्यामुळे माझ्या एकान्तवासांत बराच व्यत्यय आला होता. महंताच्या आणि त्याच्या शिष्यांच्या अनेक हुष्कृति वारंवार कानांवर येऊं लगलामुळे शांततेचा मंग होई. तेव्हांपुनः सात-आठ महिने तरी एकान्तवासांत बाल्वावे, अशी हद आकांशा शाली. त्या वेळी चंद्रमुनि नांवाचा एक तस्ण ब्रह्मी मिश्च कुशिनारेखा रहात असे. खेजारी यानें बराच पैसा खर्च करून संस्कृत व हिंदी भाषा शिकप्यास त्याला बरीच मदत केली होती, व महावीर भिश्चस्या मागें कुशिनारेच्या धर्मशाळेची व्यवस्था लाच्याकडे येणार होती. त्यानें मला अशी सह्य दिली, की, एकान्तवासांत दिवस

षाल्यावयाचे असल्यास मंद्रालेटा बावें. तेथं जवळच 'सगाई' नांवाचा एक पहाड आहे. स्थावर पुष्कळ गुहा असून तेथं ध्यानभावनादि करणारे बरेच भिक्ष रहात असतात. चंद्रमुनि थोड्या दिवसांपूर्वी ब्रह्मदेशाहून आला असल्यामुळे माझा त्याच्या सांगण्यावर तेव्हांच विश्वास बसला, व पुनः ब्रह्मदेशाला बाण्याचा मीं बेत केटा. तथापि एक महिना कुशिनारेला रहावें त्यालें. येथील लोक फारच चोरटे आहेत अशी समजूत आहे. महावीर मिशु धमेशाळेसाठी १५०० सप्ये बरोबर घेऊन तहशील दीरियाहून येत असतां वार्टेत त्याची गाडी उल्ल्यी पाहून नेत असतां वार्टेत त्याची गाडी उल्ल्यी पाहून नेरांनी पेशांनी भरलेली त्यांनी बंग लांबिली। धमेशाळा बांधण्यापूर्वी महावीर मिश्रु व त्यांचा एक शिष्य एका झोपडींत रहात असत. रात्रीं चोराने झोंपडींचे कूड तोडून महावीर मिश्रुच्या उज्ञालाली असलेले रेशमी चीवर लांबिलेंटे। दुमन्या एका प्रसंगी तर त्यांनीं बुद्धान्या मंदिराचें कुत्यूप तोडून कांबीह्यांतील राजकुमारानें बुद्धमूरींच्या अंगावर बातलेले बहुमोल कपडे चोरून नेलेंटे। य एका शेतांत पुरून ठेविलें।। पुढें पांच-सहा माहिन्यांनी पोलिसांना ही चोरी मांपड़ली.

या लोकांनी असे कां वागावें, याचा उल्जाडा बरेच दिवस मला करतां आला नाहीं. एके दिनशी गांवांत एका शेतकऱ्याच्या घरी अन्तग्रहण करून परत येत असतां वाटेंत हात आमच्या गांबांतील छोकांनी माइयाबर विनाकारण चोरीचा आछ आणिला आहे. " ते असे हे लोक असून यांचा बौद्ध लोकांशी बराच विरोघ दिसून येत असतां, माझ्याशीं **पारच निराज्या रीतीचे त्यांचे वरीन असे. मी माझी चीवरें व मिछापात्र कोठेंडि टाकु**न बात असे. तथापि त्यांना कोणीहि हात लावीत नसे. पुन: कुशिनारेला येऊन राहित्यावर गांवांतील लोक मोठ्या प्रेममावाने बोलाबून नेकन मला जेबूं घालीत असत. माइयाशीं आईपाशी दिला. ही गोष्ट रीजाऱ्यापाजाऱ्यांना समजली तेत्हां ते त्या बाईवर उठले. 'त्या सुयाचें वस्त्र चोरून आणून, तूं आमच्या गांबावर मीठें संकट आणणार आहेस की काय 🕻 ' असे म्हणून त्यांनी तिचा पिच्छा पुरविछा 🕽 विचारी बाई तशीच भर अन्हांतून घांचतथांचत मचपाशीं आली आणि पायां पद्धन म्हणाली, ''हें रस्यांत पडलेलें बस्न बाईला किंवा तिच्या मुलाला त्रास देऊं नका, मीं तें माझ्या खुषीनेंच तिला देऊन राक्लें आहे. दुसरा एक शेतकरी मजपाशी येऊन महा म्हणाला, "तुम्ही या जंगहांत रात्रीचे एकटे पुसण्याचा माझा एक छहानसा हुवाल खाली पहला. तो एका मुलाने नेऊन आपत्या तुमचें आहे, हें न बाणून माइया मुखाने उचछून वरीं नेलें त्याबद्दल मला क्षमा करा. कीं, त्या बुद्ध राहतां, याला काय म्हणांचे १ सूर्यास्तानंतर चेथून एकटें बाण्यास आमची छाती होत नाहीं; कांकी या जागीं भयंकर देवता रहात असतात." मी ग्हणाटों, " अशा देवतांकडून माझें अकल्याण होणें शक्य नाहीं. त्या माझें, झालें तर, रक्षणच करतील, नाहीं तर स्वस्य हातीछ । मछा अपाय करावयाच्या नाहीत. " या दोन गोधींवरून माइयाविषयीं वाटत असकेटा आदर मीतीपासून उत्पन्न झाला असाबा अशी मला शंका आही, आणि बस्त्र मीं तिछाच देऊन टाक्छें व तेथील एका शेतक<sup>्</sup>यांस सांगितलें,

नौकशी अंती ही गोष्ट खरी ठग्ली.

या गांबांत पुक्क भुतेंखेतें व उग्रवी देवता होन्या. त्यांना बालकृत देण्यासाठी गांवच्या लोकांनी एका सुप्रसिद्ध पंव क्षत्यास आणिले. त्यांने मंत्राने मारलेले तांबूळ ओटींत घेऊन एका खाटेवर आरोहण केले, व चार माणमंकडून व्या व्या बागी भुताखेटांची वस्ती होती, त्या त्या बागी ती खाट फिरविली. पंचाछ्यीवा मंत्राचा वप करून एकतारखें तांबूळ मारीत सुटले, पण जेव्हां ते माश्या रहाण्याच्या स्थानाकडे आले, तेव्हां एकाएकी तांबूल नारीत सुटले, पण जेव्हां ते माश्या रहाण्याच्या स्थानाकडे आले, तेव्हां एकाएकी लांबूल नार्यात यक्षपिशाचां ने आपर्था दमन करतां आले, पण बुद्धमंदिराच्या मागल्या बाजूस बी देवता राहते, तिने आपल्या पराव्य केला! तेव्हां अशाण त्यांच्याहिपेकां कमी दर्वाच्या स्थानाजवळ वो रहणारा आहे त्याल अशा देवतांचर आणि व्यांच्याहिपेकां कमी दर्वाच्या स्थानाजवळ वो रहणारा आहे त्यांच्या येत ते ते ते एका दिवसांत सर्व भयंकर देवता गांवाचर आणून माणसाचा अग्याच केला, तर तो एका दिवसांत सर्व भयंकर देवता गांवाचर आणून माणसाचा अग्याच केला, तर तो एका दिवसांत सर्व भयंकर देवता गांवाचर आणून सोडीळ | माग गांवांतील लोक माहयाशी अत्यंत तस्राणे वातत असत, व माझा अपराव करणे बातक आहे असे समजत असत !

महाबीर मिश्चना शिष्य ब्राह्मग मिश्च डोळ्यांनी अंच झाला होता. दोन्ही डोळ्यांत मीति बिंदु झाल्यामुळे त्यांचं दृष्टि अजिबात जाण्याच्या वेतांत आली होती. मीं त्याल्य नेऊन कस्त्या येथील बंगली डॉक्टराला दाखिलेले. तो म्हणाला, "डोळ्यांत मीतिबिंदु झाला आहे व तो काढण्यासाठी या बुवाला गोरलपुरला नेले पाहिले." तेत्हां एक पोरमा, मी व तो इद्ध मिश्च असे तियेज्ञण गोरलपुरला नेलें. दुर्रेंगलें, ज्याच्या हातून बर्रच मीतिबिंदु काढण्यांत आले होते, तो डॉक्टर तंथून गेला होता, व स्याच्या जार्गी दुमरा निहिन्द सकीन आला होता. यू. पी. मधील हॉस्पिटलंत देखील रोग्यांची करीच गैरव्यवस्था होती. या ग्रांतील लोकहि कार अद्याणी. एकाला दुमन्यांचे अन्न चालाव- यांचे नाही. ब्राह्मग बरी सक्यांक ठोकिला, तरी त्याच्याच जातीच्या काहीं लोकांना स्याच्या हातचे अन्न पर्सत पहत पहत नाही. तेव्हां लोकांक्ट्सिंह हॉस्पिटलंत जिकडे तिकडे चुळी विरोह करण वरीरे कलन बरीच घण करण्यांत येते.

आग्ही तेथें पोहोंचलों त्याच दिवशीं बृद्ध मिश्चच्या एका डोळ्यांतील मोतिडिंदु काह-ण्यांत आला. पण मोतिबिंदु काहण्यपूर्वीं जी काळजी घेण्यांत येते तां मुळींच घेण्यांत आली नाहीं. मीहि त्या बावतींत अजिम्ज्ञ असल्यामुळे मला कांहींच बोलतां आले नाहीं. असिस्टेंट सर्जेन माहेबाविस्द्ध कु फ्क्रेंस कर्रात अमे. पण साहेब अधिकारी पहल्यामुळें तेहि गप्प बसला. माझी त्यांची चांगली ओळल झाली. गेगलपुगला मी त्याच्यांच घरीं डेबीत वृद्ध भिक्षूची सेवा करण्यासाठी बरोबर नेटेल्या मुलाला ठेबून व असिस्ट सिव्हिल

सांपहते. सध्यां या ठिकाणी मोठमोठात्या इमारती मोद्भन विटांचे आणि मार्ताचे ढांग पहले सर्जनला त्याची काळजी घेष्णास सांगून मी आवस्ती वगैरे प्राचीन झुद्धक्षेत्रे पहावयास गेशें. बरोबर पैसे ठेवावयाचे नव्हते, म्हणून पोस्टाचीं सम्या दीड सम्याचीं तिकिटें जबळ ठेबून व त्या मुलाक्डून आगगाडीचै तिकीट विकत आणबून मी बलरामपुराला गेलों. तेथें मी सकाळीं पोहोंचळों. या ठिकाणी एक महाराजा रहात असतो. यांचे वर्षांचे साठ सत्तर ठाखाँचे उत्पन्न आहे. मला त्याजपासून मांहीं मिळवावयांचे नव्हतें, परंतु उत्तर हिंदुस्तानां-तीछ इतर राजेरजनाड्यांप्रमाणे यानेहि पांथरथांनी कांहीं सोय केली असावी असे वादून मी घेट राजवाक्याक डे गेहों. पहारेक यांनी महा मज्जाव तर केलाच. पण तेथे दुस या कोणीहि माझी दाद घेतली नाहीं. शेवटी त्या राजाच्या पुरोहिताचा मुल्गा मला भेरला, मैलांवर आहे. मी संध्याकाळी पांचाच्या सुमाराहा तेथे पोहोंचलों. आतां या टिकाणीं मनुष्याची बस्ती मुळींच नाहीं. सगळें जंगल झालें आहे. जबळ अचिरवती नदी (जिला आता राबती असे म्हणतात ) बहात आहे व आसपासचे सृष्टिसौंदर्य फारच बालाणपा-आहे. येथे अनाथितिडेकाच्या आरामाची (विहाराची) जागा पहावयास आहेत. आक्योलॅजिकल लाखाने कांही मोडक्या इमारती लोद्न बरेच उप्युक्त **शि**ञालेख, बुद्धाच्या मूर्ति वरीरे वरत् गोळा केत्या आहेत. पण या ठिकाणी पदार्थसंग्रहाल्य नसत्यामुळे म स्थाने मङा आपल्या वरी नेकन जेवाव्यास वातले. भोजनोत्तर मी आवस्तीचा रस्ता घरला. या स्थळाला आतां सहाट महाट असे म्हणतात. हे स्थान बलरामपुरापासुन दहा त्या कलकरयाच्या पदार्थसंग्रहाल्यांत पाठविष्यांत आस्या. सारले

तिकिटांतून कांही तिकिटें एका एहस्थाला देऊन अस्कावजारचे तिकीट वेतलें. हें स्टेशन नेपाळच्या सरहह्।जबळ आहे. येथून बुद्धाचें जन्मस्थान सरासरी सब्बीस मैल आहे. मी सकाळींच या स्टेशनावर पोहोंचलों. पायांत ब्रह्मी बहाणा होत्या. प्रवामांत त्यांचा अपयोग बातां कोठे १ आछा कोटून १ इत्यादि गोधी बाणप्याची माझा इन्छा आहे. योडा बेळ असे मला समबले आहे. त्या बानेक्लंबी गोष्ट ठीक होती. कां की, त्यांच्याबवेळ पैसे मी आपल्या ऑफिसांत ठेवितों. तेवळ्या राहूं देण्याची मेहेरबानी करा." रटेशनमास्तर नंगाली ग्रहस्य होता. तो ग्हणाला, ''वहाणा ठेवप्यासाठी मुळीच मनाई नाहीं. पण तुग्ही बर येथे रहाछ तर फार आभारी होईन. सध्यां महा स्टेशनाचे बस्रीचे काम असत्या-मुळे पंषरा गीस मिनिटांत मी आपर्णांस मेटतों.'' असे म्हणून आंत जाऊन तो बाईबाईने आपलें काम करूं लगाला. मी बाहेरच्या बांकावर बसून राहिलों. अध्यो तासाच्या आंत " ब्रह्मदेशाहून कांही यात्रेक्क घेये आले होते. येथून बुद्धजन्माचे स्थान फारच दूर आहे हैं स्थळ पाहून मी माबारे रस्यांतील एका गांवांत येऊन निजलों व दुसच्या दिवशीं सकाळी बाउँत एका ब्राह्मणाच्या वरी जेवण करून संग्रही असलेख्या (पोस्टाच्या) न होतों अंडथळा व्हावयास लगला. म्हणून मी स्टेशनमास्तराला म्हणालों, 'या बहाणा तो पुनः बाहेर आखा, आणि म्हणाखा, "मी आतां मोक्छा झालों. आतां आपखी हकीपत मटा सांगा. " मीं त्याटा थोडक्यांत माक्षा उद्देश कळविटा. तेव्हां तो म्हणाटा,

असल्यामुळे त्यांनी माड्याच्या खटाऱ्यांतून तेथपर्यंत प्रवास केटा. पण तुम्हांटा पायी एवढा प्रवास झेएणे शक्य मोत होंगे शक्य आहे. आणि 'हएणूनच मी तुम्हांटा महाशी वरा थां वर्षा सांवित्तेंट भेथून सोहरतांजपर्यंत नवीन रेल्वे ट्यांहेन झांटी आहे, परंतु पेरेंजर ट्रेन मुख्या नाहीं, केवळ मुहस ट्रेन मधूनमधून जात असतात. येंपें एक कायरथ जातीचा रेले स्टोअर-कीपर आहे. त्याटा आज-उद्या येथून जाणारी ट्रेन आहे की काय, हें माहीत असेट. जर ट्रेन मिळण्यासारवी असेट तर तुम्ही सोह-रतगंजपर्यंत मुहस ट्रेननेच जा. तेथे सोहगसिंग नांवाचा एक शिव्य जातीचा जमीनदार आहे. तो पारच सज्जन असून प्रवासी टोक्नांना उपयोगी पहण्यास दक्ष असतो. आमंचे नांव सांगितटें असतों तो तुमच्या नेपाळी तराईतीटक प्रवासाची चांगटी व्यवस्था टावून नेर्ने... म

भाणून, माझी व्यवस्या लाबतां येईल कीं काय, असा प्रश्न केला. स्टोअर-कीमर फार ही स्टेशन—मास्तरची सस्टा मटा पसंत पडली. तेव्हां त्यानें स्टोअर-मीपरटा बोट्याबून तरजन मनुष्य होता. त्याने मछा सीहरतगंजपयैत सुलरूप पोहाँचिबिण्यांचे कदूछ केलें; एकटैंन नव्हें, तर त्या दिक्शीं जेबणाचीहि व्यवस्था आयर्या घरींच केटी. मोजनोत्तर एक छाडीस सोहरसगंजला जाणारी होती. तिजमधून त्याने मला तेथे पीहोंचतें केले. संस्थाकाळी पांच वाजष्याच्या सुमारास मी सोहरतगंज स्टेशनावर पोहोंचलों व ताबडतोब तेथून सोहरतसिंग बाबूच्या वरी गेटों. बाबूने आपत्या बहिबाटीस अनुसक्त माझा आदरसन्हार नांगला केला, व आपस्यापाशी असलेले बौद्धधर्मासंबंधाचे एक टोन ग्रंथ मला दालिनिले. हे ग्रंथ बौद्ध यात्रेक्हनी त्याला नजर केले होते; आणि याशिवाय बौद्ध धर्माच्या माहितीची एक-दोन पुस्तके त्याजपाशी होती. रात्री मछा जेवावयाचे नव्हते. तथापि त्यांने माश्नी सोय आपत्या पदरच्या एका पंडिताच्या घरीं लाबून दिली. पंडितजीला संस्कृत मापा साथाग्ण अवगत होती तथापि मी काशीहून अध्ययन करून आलों असत्यामुळे, याने माझ्याशी वायुद्ध आरंभिले नाहीं | याशिवाय त्याच्या आश्रदात्याने मला त्याब-कड़े पाठिषिलें असत्यामुळें त्याला कोणत्याहि प्रकारें मला वाईट वारेल, असें वर्तन करणें क्षायदेशीर नव्हतें. दुसन्या दिक्शी पंडितजीने पक्की<sup>ध</sup> रसोई करवून जेवुं घातलें. क≂ची स्मोई असती तरी मटा चारुली असती, पण या ब्राह्मण पंडिताला तमें करणें प्रशस्त बाटेना.

# कापिलबस्तु – छुंबिन्देवी यात्रा

भोजनीचर मी कपिल्वस्तूङा जाण्यास निषालों. सोहरतिसगवाब्चा कांही दिवस येथे राहण्याबहूळ आग्रह होता. परंतु ' इद्ध मिश्चूला गोरखपुरला ठेकून आलों असल्यामुळें मला बाईबाईने परत जाणें भाग आहे, ' असे शांगितत्यावर त्यानें विशेष आग्रह केला नाहीं. पण नेपाळी तराईत माझे फार हाल होतील हें जाणून आपत्या आश्रित कुळांपैकी एक प्रामाणिक न्हावी त्यानें माझ्याबरोबर दिला. त्या न्हाव्याजवळ शिषासामग्री व इतर लव्चीमाठीं एक स्पया बाबूनें दिला. येथून कपिलवस्तूचें स्थान सात मैलंवर आहे, पण तें ओसाइ असून त्याच्यावर शालाइक्षाचें मोठें अरप्य आहे. जवळ निल्विना नांवाचा एक गांव बसला आहे. या गांवाच्या शेजारी अशोक लेका पिलला हें जोल होताली असें स्थातात, व त्यावरूनच या गांवाला निल्वा हे नांव पहले आहे.

सोहरतंगंजपासून दोन मैलांच्या अंतरावर नेपाळी सरहह हागते व तेथून पांच मैलांच्या अंतरावर निस्टिवा गांव आहे. पण नेपाळी तराईतील रस्ता इतका वांडट आहे की, सांगतां सोय नाहीं. शेतांतून लहान लहान बंधान्यावरून रस्ता होता व त्या वेळी शेतांत पुष्कळ पाणी सांठले होतें. कांही मिनिटें चालत्यावर, बंधारा वाहून गेलेत्या ठिकाणीं पाण्यांतून जावें लागे. अग्ना विकट वाटेमुळे आग्हीं जरी सोहरतगंजहून लवकर निवालों होतों तरी सूर्यास्ताच्या पूर्वी अर्था एक तास निस्ख्वाला पोहोंचलों. मांशीं पिवळीं चीवरं पाहून तेथले लोक आग्हां दोषांना बरांत बसूहि देईनात. शेवटीं तो न्हांची महणाला, " तुग्हीं या लोकांजवळ मुळींच कांहीं मांगूं नका. मी स्वतः बाद्यन बवळच्या घरांत चौकशी कहून येतों, तोपरेत मागांवरच डमें रहा."

न्हाव्याचा अपदेश ऐकित्यावांचून दुमरें गत्यंतरच नव्हतें. समोरच एका सभन शेतकच्यांचे घर होतें तेथें बाउन त्यांने, बसलेच्या मंडठींस सांगितलें, कीं, मला सोहरतमाबूनें येथे पाठिकेंट आहे, आणि आपणाला माझी व्यवस्था पहच्चासाठी बरोबर दिले आहे. सोहरतबाबूची बरीच बमीनदारी नेपाळी तराईंत असत्यामुळें त्याला हे लोक फारच मानीत असतात. तेव्हां त्याचें नांव ऐकित्यावरोक्षर त्यांनी मला बोलाबून नेउन फार आदरसक्तार मांडिला. ते पाहून मी ग्हणालों, "गहस्थहों, कांही मिनिटांपूबी माझ्याशी तुम्ही बोलूंहि इच्छीत नव्हतां, पण तेच तुम्ही आतां माझा प्रवदा आदरसक्तार क्रीत आहां." त्यांतला एकजण म्हणाला, "महाराब, तुमचा हा विल्क्षण केष पाहून आग्रही बाबरून गोलों. अशा मनुष्याला आश्रय दिला असतां नेपाळी सरकार आग्रहांला दंड करिल अशो भीति पड़ली | तुमच्या इंग्रजी अंमलासादी दंड होईलें, आणि क्यातातीं होणार नाहीं, हें आग्रहांला कांहींच सांगतों येत नाहीं। पण जेव्हां आग्रहीं सोहरतबाबूंचें तांव ऐकिलें तेव्हां आमहीं लोकन असत्यामुळें

किमाल्याच्या पायथ्याचा प्रदेश, जो ब्रिटिश सरकाराकट्टन नेपाळ्या मिळाला,
 याला तराई म्हणतात.

<sup>&</sup>lt;sup>स</sup> दूध, पुरी, आणि पीठ वरीरे न लावलेली भाजी, याला उत्तर हिंदुस्तानांत

' पक्की रसोई ' असे म्हणतात. भात किंवा तांदुळाचा दुसरा पदार्थ असटा तर ती कच्ची
रसोई होते व पवित्र माणसाला चालत नसते.

ा

ा

थांन्याकडून आलेल्या इसमास आश्रय दिला असतां आम्हांला भीका नाहीं, याब्हुल आमची पक्की लानी श्राली; आणि म्हणूनच आपला सत्कार क्रस्पास आग्ही सज्ज हालों."

या लेकांच्या म्हणण्याप्रमाणे नेपाळी अधिकाऱ्यांकद्भन यांना त्रास होत असेल कीं शिक्षणाचा प्रसार विस्कृत झालेला नाहीं. या तराईतील लोक अयोध्या वगैरे प्रांतांतील नेपाळी तराईतील लीकांत हाहि गुण वसत नाहीं. हे लीक फारच क्रूर आहेत, ब हें मछा सांगतां येत नाहीं. तथापि एखाद्या पाहण्याला आश्रय दिल्याने यांच्याबर रोकेल असे बारत नाहीं. पण नेपाळ सरकारचा मुख्य दोष म्हटला म्हणजे या लोकांत केली आहे. का उत्तर हिंदुस्तानांतील व्यांच्या सम्यासीय-यांइतके हे लोक सुधारलेले गहीत. शिक्षणाच्या बाबतीत सबै उत्तर हिंदुस्तान मागसलेका आहे, हें मागे सांगितलेब दुसऱ्याच्या कधींहि उपयोगी पडाबयाचे नाहींत, असे मला माझ्या बरोबरचा न्हांथी कितीदा म्हणाला. तो जरी नेगळी सरहदीवरील गृहणारा होता- आणि क्दाचित् त्यांचे आप्त या प्रदेशांत असगे संभवनीय आहे— तरी त्याला या लोकांचे एक प्रकारें भय डोकांसारखेच आहेत, नेपाळी लोकांसारखे नाहींत. हिंदुस्तानी .लोकांनींच येथे चसाइत आहे. तथापि हिंदुस्तानी लोकांत अतिथीचे आगतस्वागत चांगले केले बातें. पण या बाटत होतें. बांही असो, आम्हांटा सोहरतिसाच्या नांबाचा फार उपयोग झाटा. जेथे राहण्यास जापा तेबढी पाहिजे, असे सांगावें, व मग आपोआप आमची जेवणालाष्याची जेथे गेटों तेथे तेथे न्हाब्याने आगाऊच एलाद्या सधन शेतऱ्याच्या घरीं जाऊन, सीहरतबाब् दून आलों आहें, व आमन्याबरोबर शिषासामग्री बगैरे सर्व आहे, सर्वे स्यवस्था लागावी, असे होत असे.

निग्टिका गांवाहून छिन-देवी पूर्वेला चौरा मैलांवर आहे. रात्री एका शेतक-याच्या घर्षी निज्ञत दुन-या दिवशी आग्रही सकाळीच छुचिन्देवीला पोहोंचलों. छुचिन्देवी गांव छुद्ध मगवंताच्या जन्मस्थानापासून दक्षिणेला दोन मैलाच्या अंतरावर वसलेला आहे. प्रथमतः आग्रही गांवाक्रडे न जातां या स्थानाक्रडे गेलों. बौद्ध ग्रंथांत या ठिकाणाला छुविनीवन असे म्हटले आहे. येथे इमारतीचे विन्छन्न अवयव आणि खांच्यावर वादलेली शहें हुस्त हिंगेस पडत नाहीं. आग्रही अशोकाचा शिलास्त्रीम पाहण्यासाठी गेलों. " येथे मगवान् बुद्ध जन्मला; म्हणून आपण स्वतः येऊन पूजा केली व हा शिलासंत्री उमारलों, अशा अर्थाचा मजकूर त्या शिलासंत्राचर कोरलेला आहे. कांहीं वर्षोपूर्वी हा शिलासंत्रेम आक्ष्योंचिकल खात्यानें एका दिगांतून कोर्दिला, त्याचा वरचा माग मोडून पहलेला आहे व लाङचा आठ अगर दहा फुटांचा तेबहा. तुकहा उमा आहे. त्या लळ्यांत उत्तरून तो शिलालेख वाचला तेवहां माझ्या होळ्यांतून आंसचे गळूं लागलीं. विचारा न्हावी मोख्या विसमयानें माझ्याकडे पहात उमा राहिला होता! पांच-दहा मिनिटें मी त्या स्तेमाजवळ बसून राहिलों. या स्थळाचे— अश्वा वियन्नावस्थेत का होईना— मला दर्शन वहले यावहल फार आनंद झाला. परंतु तो भार

वेळ टिकण्याजोगा नव्हता.

किंग दुमन्या कोणीं मंधनेलें आहे, हें मला माहीत नाहीं. येषें एक नेपाळी राज्यांतील तिबेटी लामा रहात होता. त्याने मितीबर कादलेली कांही चित्रें व लिहिसेले मंत्र पुराणांतरी वर्णित्याप्रमाणे बुद्धअन्माचा देलावा या मूर्तीत दालविलेला दिसतो, ब्रह्मदेव पण सखेटाश्चर्याची गोष्ट ही, की हिटा छोबन्देवी असे नांव देऊन येथत्या लोकांबडून बिरुप्रदान करण्यांत येते । नेपाळी सरकारांतूनिह पुष्कळशा प्राण्यांचा वध करिषण्यांत येतो । प्राणिमात्रांविषयी अत्यंत कस्णा वागविणाऱ्या हिंदुस्थानांतील श्रेष्ठ विभूतीला जन्म ही परिस्थिति घटलम्याला कांहींच उपाय नव्हता; आणि ननाला पुष्मळसे वाईट वार्ट् या मातीच्या आणि विटांच्या डिगांतून मायादेवीची मूर्ति शोधून काद्वन तिच्यावर एक छहानसे मंदिर बांषण्यांत आलेले आहे. हे मंदिर नेपाळी सरकारने बांघलेले आहे, अद्यापि कायम होने. मायादेवीची मूर्ति बरीच विच्छिन्न झालेटी आहे. तथापि बौद्ध स्वतः येऊन जनमलेल्या बालकाचे ग्रहण करितो इत्यादि प्रकार या मूर्तीत कोरलेला आहे. पाहून माझे मन अरथंत उद्विम क्षाले. जिने बगाच्या दुःखाचे शमन करणाच्या आणि दिला, त्याच कनवाळू मातेच्या मूर्तीपुढे रोंकडों प्राणी बळी देण्यांत यावें, यासारखें अज्ञान, यासपला अविचार आणि यासाग्खी खेटप्रंट गोष्ट दुसरी कोणती। पण माझ्या हातामध्ये देण्याने कांहींच फलनिष्मित होष्याचा संभव नव्हता. तेव्हां एकवार ते स्थल पुनः पाहून, मंदिराच्या शहेरची जागा नुमती रक्तानें माललेटी होती ी किळसवाणा देखावा कसेंबसे मनाचे सांत्वन करीत मी छेंबिन्देवी गांवांत गेलों.

छंबिन्देवी गांवीं कोणाच्या बरी जेवलों आणि पुढें कसकसा प्रवास केला यांची महा आरां आठवण राहिली नाहीं. यांचें कारण पुनःपुन्हा माह्या मनांत मायादेवीच्या मंदिरा-समोर पाहिलेला देलावा उभा रहात असे, व त्यामुळे एक प्रकारचा निराशाम्य उद्देग होत असे. तात्यर्थ, मगवातपुराहून मी व तो न्हावी उस्कावजारपर्यंत चालत आहों. नहायाजवळच्या पैशांचा क्रिया शिषासामग्रीचा कांहींच व्यय झाला नाहीं. गोरस्स्पृत्ला जाण्यास लागणाच्या तिक्टासाठी स्टेशममास्तराजवळ तेवेह स्टॅप मीं आगाऊच टेविले होते. नेव्हा पैशाची मृला मुळीच गरज नव्हती; ग्रहणून तो स्पया आणि तें सर्व सामान त्या क्राव्यालाच देऊन राक्तिं व स्टेशनावर येऊन में गोरखपुरचा रसा घरिला.

आमस्या वृद्ध भिक्षूना डोळा पार बिबडून गेला. त्यानइल त्याने डॉक्टराटाच नव्हे, तर मलाहि पुष्फळ टोष दिल। । पण षड्मेली गोष्ठ पुनः येणे शक्य नव्हतें. त्याला घेक्कन मी पुनः कुघिनारेला आलीं, व त्यांची धर्मशाळेंत स्थापना करून ब्रह्मदेशाच्या प्रवासाच्या त्यारीस लागलों. ्या एका वर्षोत मी निरमिराज्या ठिकाणी फिरलों, निरमिराज्या यहस्थांना मेटलों. तथापि मुख्यतः वर सांगितत्याप्रमाणे कुशिनारा, बुद्धगया, राजयह, श्रावस्ती, कृषित्वस्तु अगीग छुविनीवन या स्थळांची यात्रा मला घडली, ग्रहणून या प्रकरणाला 'बौद्धक्षेत्रांची यात्रा ' असे नांव दिले आहे. या सर्व क्षेत्रांत बुद्धांचे बन्नस्थान छुविन्देवी, बुद्धपदाचा लाभ झालेलें स्थान बुद्धगया, भगवंताने पहिला उपदेश केलेलें स्थान सारनाथ, ध परिनिर्वाणस्थान कुशिनारा, हीं चार क्षेत्रें बीद्ध लोक अत्यंत पवित्र मानतात. \*

رو

### पुनः ब्रह्मदेश

च्रेदमुनीने खेजारी याला पत्र पाठकून क्लकत्याहून ब्रह्मदेशाला जाण्याला लागणाच्या खन्नीची आगाऊच व्यवस्था केली होती. माह्याबरोबर बुद्धगयेछा असलेला सिंहली उपासक होता असे वाटतें. तो कुशिनारेला आला होता, व तेथून त्यालाहि ब्रह्मदेशालाच बाबयाचे होतें. तहशील श्रीरियाहून क्लकत्याच्या तिकिटाचा लर्च महावीर मिश्चने देवियेला. या वेळी क्लकत्याला मी एक-रोन दिवसच होतों. तेथून रंगूनला गेलों, तेथे माश्ची व ज्ञानिक्रोकाची गांठ पड़ली. त्यालाहि मंडालेला बाऊन कांही दिवस सगाईच्या होंगरांत रहावयाचे होतें. त्याप्रमाणें आरही रोचेजण मंडालेला गेलों, व सगाईला वाऊन डॉगरांत रहावयाचे होतें. त्याप्रमाणें आरही रोचेजण मंडालेला गेलों, व सगाईला वाऊन

वेथे छहान छहान झोंनड्या असून चार-पांच गुहाहि वोद्लेख्या होस्या. अशा तन्हेंचे विहार या डोंगरांत प्रताससाठ तरी निष्कतिल, मंडालेच्या, आणि सताई गांवाच्या लोकां-कडून येथील मिक्षंना अन्नसामग्री पोहोंचिविण्यांत येते. येथे कांही दश्यतिल्यारिणी संन्यासी क्रिया आहेत. त्या गृहस्थांकडून अझसामग्री चेऊन मिक्षंना शिजाविलेले अन्न देत असतात. कांही ठिकाणी विहारांतच एखादा उपासक अन्न तयार करून मिक्षंना देत असतो. व स्वतःचाहि निवाह करीत असतो. संन्यासी स्त्रियांचे आश्रम मिक्षंन्या आश्रमांपास्त

—महापरिनिब्बानमुत्त

ं ऊ हा ब्रह्मी भाषेत बहुमानवाचक शब्द आहे. तो भिक्षंच्या किंवा प्रसिद्ध ग्रहस्यांच्या नांवामागे लावतात.

बन्याच अंतरावर असतात, व तेथें अवेळी मिक्ष्नाच नव्हें तर इतर ग्रहस्थांनाहि बाण्याची मनाई असते. अशा एका आश्रमांत २५० पासून ३०० पर्येत संन्यासी बाया रहातात असे सांगतात. या आश्रमाची जी मुख्य बाई होती, ती ब्रह्मदेशांतील एका प्रसिद्ध बराण्यांतील असून तिला त्रिपिटक- विशेषतः अभिष्यमिषिटक उत्तम अवगत असे. या शेवटत्या ग्रंथांतील कांहीं प्रकरणें तिला मुसतौं तोंड्याठ येत असत, व त्यामुळें बीद्ध तत्त्वज्ञानासंबंधानें तिच्याशीं बोलण्यास साधारण भिक्ष फार कचरत असत.

अशा संन्यासी क्रियांचा एक आश्रम आमन्या विद्यापासूत बन्याच अंतरावर नदीच्या कांठीं होता. मी ब ज्ञानिष्ठोक तेथें भिक्षेटा जात असूं, जेवण सकाळीं दहा वाजपाच्या आंत आटपत असे, व बाकी सारा दिवस ध्यानभावनादिक करण्यासाठीं आम्हांटा सवइ सांपडे, ध्यान करण्यास शिकविणारा उत्तर नांवाचा एक स्थविर या प्रदेशांत रहात होता. त्याजवळ बाऊन आम्ही ध्याताचा मार्ग (कर्मस्थान) शिक् ट्रांगलों. त्याटा आमन्दी भाषा समजत नसे व पाटि भाषाहि त्याटा घड बोट्यतां येत नसे. तेहहां आमन्या शेजारच्या विद्दारांत्त पाटि भाषा बाणणारा एक तक्ष्ण भिक्ष वर्रोकर वेठन आम्ही त्यावकडे बात अस्ं, तो बें ब्रह्मी मार्गेत बोटे त्याचे भाषांतर तक्ष्म भिक्षु पाटि भाषेत केरी करी व सरी मार्गेत करा समजावून सांगे,

प्रथमतः उत्तराचार्याने आग्हांस ' अरहं ' हा शब्द ब्रह्मी लिपींत डोळ्यांसमोर मांहून त्यावर प्यावर प्यान करण्यास सांगित छे. त्याप्रमाणे आग्हीं निर्ताराळ्या ठिकाणीं बसून ध्यानाच्या मुख्यात केली. दोन दिवसांआड आमचे अनुभव आचार्याचा कळवावयाचे असत. आमच्या विहाराच्या मागल्या बाजूला एक कार जंच टेकडी होती व त्या टेकडीच्या मत्तकावर एक व्हानदी मोडकी गुहा होती. तेथें बाऊन मी सारा दिवस ध्यान करीत वसत असे. तेथून लाजीं इरावती नदीचें भन्य पात्र आणि त्याच्या आसपासचा प्रदेश दिसत असे. सूर्योस्ताच्या समयीं तर येथून अत्यंत मुंदर देलावा पाहावयास मांगडे. ज्ञानतिलोक दुसच्या अशाचि ठिकाणीं बाऊन बसत असे. परंतु त्याचे वित्त ध्यानाकडे हागोना. ' अरहं 'यांतील ' अ ' त्याच्या डोळ्यांसमोर तीट येहें. परंतु ' र ' वर पोचता न पोचतो तोंच त्या ' र'ला दांपटे फुटून त्याचे सर्प बनत असत । आणि पुढें व्यानाका मोठें विद्य होई । मला या शब्दाचें तीट ध्यान करितां येठे लगाले. आचार्यांला आमचे अनुभव सांगितले, तेव्हां त्याने आमहांला पुढली पायरी दाखिविली, ती अशी की, या शब्दाचर ध्यान करतांकरतां डोळे मिटून वे देखावे डोळ्यांसमोर प्रथमतः दोन पांहरी काळे व नंतर अस्ताछा बाणारें सूर्यमंहळ ही येठे लगाली. आचायोंने, हे देखावे वांगले आहेत, व यांजवरच ध्यान करीत असावें, असे सांगितले. क्रवान्योला वेवलाचेच घडाल्यांसमोर रहात नसत, व ते चांगलेहि नसत. क्रवाच्या डोळ्यांसमोर रहात नसत, व ते चांगलेहिं इत्राच्या डोळ्यांसमोर रहात नसत, व ते चांगलेहिं वाच्या डोळ्यांसमोर रहात नसत, व ते चांगलेहिं हाता होळ्यांसमोर रहात नसत, व ते चांगलेहिं वाच्या डोळ्यांसां होळ्यांसमोर रहात नसत, व ते चांगलेहिं क्यांचा डोळ्यांसांच हाळ्यांचा वाच्या होलाके व ते ते चांगलेहिं क्या होत्यांचा डोळ्यांचांच वाच्या डोळ्यांचा होळ्यांचा डोळ्यांचा व व नंतर काच्यांचाचा डाच्याच डाच्याच्या डोळ्याच स्थाच स्थाच व चे स्थाचे स्थाच हाच्याच्याच हाच्याच्याच्या

<sup>\*</sup> इव तथागतो जातीति...इव तथागतो अनुत्तरं सम्मासंगोधि अभिसंबुद्धोति... इघ तथागतेन अनुत्तरं धम्मचक्कं पवत्तिती...इघ तथागतो अनुपादिसेसाय निब्बानघातुया परिनिब्बुतोति आनंद सद्धरस कुल्युत्तस्य दरसनीयं संवेजनीयं ठानं ॥

म्दाथे दिसत, तर कर्षीकर्षी साप दिसत असत. त्या वेळीं जेवणासंबंधाने आमचे थोडे-बहुत हाल्च होत असत; व एकंदरींत परिस्थितीमुळे त्यांचे चिच क्रांहींसे भ्रांत क्षांले होतें.

एके दिवशी रात्री निजावयास जाण्यापूर्वी मी त्याला सहज थड़ेने म्हणाली, "समजा, अंधारकोठडीत गुरमरून पडावें लागेल! तुमच्या कोलीला याह्रनहि जास्ती घोका आहे; ज्ञानित्रलेकाच्या भ्रांत चित्तावर विरुधण परिणाम झाला. तो त्या लोलींत निजाबयास इरवाजा नव्हता आणि असता तरी तो बंद करून निजणे शक्य नव्हते. कां की, हवा पेष्यास द्रवाजाशिवाय दुमरा मार्गिच नव्हता. या गुहेचे दोन भाग होते. एक आंतछा माग ब दुसरा बाहेरचा. टोन्हीं हि इतने आकुंचित होते, भीं, दोन खाटांशिबाय त्यांत लाटेचर मी निजत असे व आंतरया बाजूला ज्ञानत्रिलोक एका लाटेवर निजत असे. तो आंतस्या बाजूला निबत असे यांचे कारण बाब बरीरे हिस प्राष्यांचे भय हे असावे. या गुहेचा दरवाजा कोसकून लाखीं आठा आणि आग्ही येथें गाडले गेलों, तर आमची न्नाय अवस्या होईन्न ! दोन दिवसांनीं आखांस उकरून बाहर काढतील. पण तोंग्येंत या कां कीं, या पर्वेताच्या पोटांत ती बरीच आंत शिरली आहे । " या माह्या भाषणाचा बाईना, आणि मला म्हणाला, " बर तुम्ही आपली बागा मला देत असाछ तरच मी येथे रहातों; नाही तर मला या गुहेंत रहाणें नको!'' मीं माझी बागा मोकळी करून उदाहरणादाखळ यासंबंधी एक गोष्ट सांगती. ज्या गुहेंत आग्ही रहात होतों ज्ञासी सामान मानष्यासारल नव्हते. बाहेरचा भाग थोडासा स्ट होता. तेथे थाला दिली. दोबांनी आपल्या खारा बदलल्या व बागाहि बदलल्या.

शानिश्लेकाचे याप्रमाणे ध्यानाकडे विशेष रुक्ष्य न लागस्यामुळे, तो सगाई मोहून पुनः रंगूनला गेला. पण मी सगाईलाच रहाण्याचा तिश्चय केला. कुरिनारेटून १९०४ साल्ज्या डिसेंबर महिन्यांत प्रथमतः मी सगाईला आलों. शानित्रिलोकाने व मी तेथं दोन-तीन महिने काढले. १९०५ साल्ज्या मार्च महिन्याच्या सुमारास श्रांत कोण पुनः रंगूनला गेला. याच सुमारास मला जेवणाची अधिकाधिक मारामार पहुं लगाली. अगम्हांला अन्न देणाऱ्या संन्यासिनी किया येथून हळूहळू दुसरीकडे गेल्या. या किया व कांही मिश्च येथे केवळ हिंवाळा बालिवण्यासाठी येत असतात. हिंवाळ्यांत हा प्रदेश सुखकारक अमतो; यंडीची फाग्झी बाधा होत ताही. पण उन्हाळा सुरू हात्याबरोबर येथील लडक संतप्त होऊन फारच त्रास होत असतो, व पाण्याचेहि बरेच हाल होतात. आमच्या विहारांतील एक दोन मिश्चेलीज करून वाकीचे मार्च महिन्याच्या सुमारास दुसरीकडे गेले, व जे शिल्लक होते त्यांना मिश्चेमाठीं सगाई शहरांत जावे लागे. ते शहर आमच्या विहारापासून अडीच-तीन मैलंच्या अंतरावर होतें. तेथे मिक्षाटन करून तिव्हानपुरतें अन्न मिळण्याची मारामार पढे; व येण्याजाण्याचे श्रम माइया आदोक्या-

अगमच्या शेजारी पांडवम्यविगचा विहार होता. नेषे मछा एक लहानशी झोंपढी मेळण्यासारखी होती, व या स्यविराचे पुष्कळ गृहस्य शिष्य असल्याकारणांने जेवणाची

पंचाहित पहत नसे. शिवाय स्थिविर व स्थाचे शिष्य शाकाहारी असत, व विहारांत्व सर्व मोजनाची सिद्धता केली जात असे. मी स्थिवराजवळ जाऊन, भला आश्रय द्याल की काथ, असा प्रश्न केला. हा स्थिवर पालि भाषेंत अस्यंत निष्णात होता अशी स्थाति होती, पण माझी पालि भाषा साला सम्जेना, आणि ती नीट समजत नाहीं हें कबूळ करणें स्थाला आवेचे उच्चार फार वाहंट आहेत. च वर्गाचे संस्कृत रीतींनें उच्चार न करतां तुम्ही ब्रह्मी\* पद्धतीनें करीत चला. " त्यावर मी स्थालों, " महाराज, आमच्या उच्चारांप्रमाणेच सिहली लोकांचे उच्चार आहेत. तेवहां ब्रह्मी लोकांचे उच्चार असेच कांही स्थातां येत नाहीं. तथापि उच्चारांसंबंधानें वाद्यिवाद करणांचें माला प्रयोजन दिसत नाहीं. अर्थावर हिंद वागांचें आसा बुद्धगुरूचा उपदेश आहे. " तेवहां माझे उच्चार अद्याता नाहीं. अर्थावर हिंद वागांचें असा बुद्धगुरूचा उपदेश आहे. " तेवहां माझे उच्चार अद्यात वांवर कांहीं नवल नाहीं. अशा उच्चारांनींच हिंदी आणि सिहली लेकांचे उच्चार अद्यात यांत कांहीं नवल नाहीं. अशा उच्चारांनींच हिंदी आणि सिहली लेकांचे अपने असिर होत आपर होत असार इतेत आणि सिहली लेकांचे प्रसार होत असार होत लाखा प्रमान वांतर होत आहेत, आणि सिहल्हीणंतही किसी धमीचा प्रसार बोराने होले लाखा आहे। "

या स्थविराशी पालि शब्दांच्या उच्चारांसंबंधी ज्यास्त बादविवाद करण्यापासून कांहीं निष्फ्त व्हावयाचे नाहीं असे जाणून त्याचा मीं निरोप घेतला. पण जातां जातां, मला रहाण्याला झोपडी मिलेल किंवा नाही, असा आणाली एकवार मीं प्रश्न केलाच. स्थविराने, विचार करून दुसऱ्या दिवशीं काय तें कळवीन, असे सांगून मला निरोप दिला. दुसऱ्या दिवशीं, जागा मिळणें शक्य नाहीं, असें त्यानें सांगून पाठविलें ! झालें! माइयाच वर्षाच्या उच्चारानें सर्व बींटात्रा केला!

### मंडालेतील बास्तव्य

आतां दुसरीकडे कांहीं खटगट करून पहावी म्हणून कोणाच्याशा ओळखीनें मी एका टेंकडीच्या मस्तकावर असलेल्या विहारांत गेलों. तेयें एक मध्यम वयाचा मिश्च व दोघेतिये लहान श्रामणेर रहात असत. त्यांनें बागा देण्यांचे कबूळ केलें, परंतु जेवणाची स्ववस्था मात्र व्हावयाची नाहीं असें सांगितलें ! तेथून एक मैलाच्या अंतरावर इरावती - कंखावितस्णी,

<sup>\*</sup> उदाहरणार्थ, ब्रह्मा टोक 'सच्च'या शब्दाचा उच्चार 'तिस्सा' असा रितात.

<sup>ं</sup> अत्यं हि नायो सरणं अवोच न व्यंजनं ठोकहितो महेसि । तस्मा अक्ता रतिमक्त्वरेषु अत्यं निवेसेस्य मति मुतीमा ॥

होता. होतीं कांहीं संन्यासी बाया रहात असत, व नदीच्या वरच्या बाजूल एक गांबि होता. होता होईछ तो या ठिकाणीं गहून आपलें कमेस्थान पुढें चालवावें असा मीं बेत केला. पंथराबीस दिवस करेबसे गेले, पण डोंगर चढण्याउत्तरप्याच्या मेहनतींने आणि ब्रह्मी लोकांच्या तेलकट वगैरे अन्नानें मला एकाएकी भयंकर ताप आला. या विहारांतीळ पाणीहि फार बाणेगडें होतें. एका मोट्या हौदांत पावसांचें पाणी सांठविलेलें असे, व दुसरा पावसाद्या येईपर्यंत त्याचांच उग्योग करण्यांत येहें. जोंपर्यंत लालीं बाप्यांचें सामध्ये असे तोंपर्यंत इरावती नदींचें पाणी पिण्यावांचून गत्यंतर राहिलें नाहीं. तें तापबून गाव्यन पीत असें. स्थालावार हौटांचे पाणी पिण्यावांचून गत्यंतर राहिलें नाहीं. तें तापबून गाव्यन पीत असें. तथाशि माझ्याने तें पिववेना. चार-पांच दिवस असे हाळ काहित्यावर मी या स्थळाला अस्थंत कंटाळलों, व योडें बरें वाटस्यावरों वर एकदांचा माझा देह नेऊन मंहाले राहरांत

मंदाले येथे मी ऊ मिलेक या नांवाच्या स्पविराच्या आश्रमांत रहात असे. वाला वालि भाषा ग्रुद्ध बोल्तां येत असे, व सुनैवानें त्यांचे उच्चारहि आमच्याचसारखे असत । आपले का पाळण्याचिष्ठयीं त्यांची फार ख्यांति असे. एखादा मिशु सकाळी उद्दिर्स उठला तर तो म्हणत असे, कीं, 'मंदाले राहरांतील लहान लहान पोरी पहांटेंं उद्दूम दुमच्यामाठीं अन्न शिजनीत असतात, आणि तुरहीं त्या अन्नावर निर्वाह करून खुशाले झोंया घेतां, यांची तुरहांटा लाज वाटाव्यास पाहिजे !' उदियं उठणाऱ्या मिश्रुं मठीं त्यांने एक इंड ठरविला होता. तो असा कीं, आश्रमांतील झांदांण त्यांनी पाणी घालावें, वांचों एक इंड ठरविला होता. तो असा कीं, आश्रमांतील झांदांण त्यांनी पाणी घालावें, विलेकाचायंच हें की करीत होते. तेव्हां सी म्हणालों, " गुरुजी, आज आपण दंड-कर्म करीत आहें, " मी म्हणालों, " पण हा नियम आपण शिष्ठांगांना पाळण्यासाठीं केला आहे, तो आपणा स्वतःस कसा लागू पहेल १ " आचार्य महणाले, " आखुष्मत्र आपण जो कायदा करतों, तोंपर्यतच आपली उद्दित आंवेंत चायामाणें अमुदी सवींती मनः पुर्वक वाणलें पाहिजें."

दुमच्या एका दिव्यी त्रिलोकाचार्यांना मंडाले शहरांतील करीममय रस्योंत्त मिक्षेमाठी फिरत असतांना मी पाहिले. वयाला साठ वर्षे शालेले हे बृद्ध स्थिवर भर पावसांत्न आणि चिल्लेलान फिरत असतांना पाहून मला मोठा अचंबा वाटला । विहारांत आस्यावर मी त्यांना म्हणालों, "गुरुवी, आपण आज पाऊस असतांना मिक्षेसाठी स्वतः गेलों हे क्सें ?" ते म्हणाले, "आयुष्पन् मी जर स्वतः गेलों नाहींत. तर विहारांतील सर्व मिक्षेना पुरण्याचोगे शाकमाजी, आमटी वगैरे पदार्थ पिळत नाहींत. तर विहारांतील सर्व मिक्षेना पुरण्याचोगे शाकमाजी, आमटी वगैरे पदार्थ पिळत नाहींत. तर विहारां गांवांत कोणी ओळज्ञत नमस्यामुळे त्यांची दाद लागत नाहीं, व केवळ सर्वा मिद्धा मात देऊन त्यांची रवानाी करण्यांत येते, आणि म्हणूनच कितीहि पाऊस अम्हल

व रस्ते चिखळाने भरलेले असले तरी मी भिक्षेण जात असतों. मी मुग्रास अन्न वार्षे आणि तर्का भिक्षेनी नुसता कोरडा भात लावा, हें माइयाने क्से पाहवेल ?" ही गोष्ट येषें सांगण्यांचें कारण हैं, कों, त्रिलोनाचार्य जितके कडक असत, तितकेच ते दयाळू असत, हें आमच्या वानकांस समजावें.

पुष्कळ मिश्नंता मिश्ना मिळणे कार कठीण जातें. शेंशंभर बरें फिरावीं, तेव्हां कोंडे पोटा-जबळजवळ अशक्यच आहे. तथापि मी परदेशी आणि नवीन मिक्स असूनहि माझै थेथे पेक्षां बरें वाटलें. पण कांहीं दिवसांतीं ब्रह्मां लोकांनीं तथार केलेलें अन्त प्रक्रनीस मानवत नाहीं, असा अनुभव आछा. एक तर येथे दूध, तूप, वगैरे स्निम्घ पदार्थ बहुषा मिळतच तसत. दुसरें, सगळ्या माज्यांतून तिळाचे तेल वापरले जात असे. कांहीं पदार्थोत तर महिन्याच्या सुमारास फ्तारच कडक असते. तेव्हां मीं तेथून में महिन्यांत मोलिमिन् येथे त्रिलोकाचार्यांची माइयावर फार फार मजी असे. मी पाहणा असल्यासुळे मला त्यांनीं महांटेला उठण्याचा नियम लगा, केला नव्हता. विहारांत झाइलीट करण्यांचे कामहि मास्याकडे टिले नव्हतें. गांबांतील काही गृहस्थांना सांग्न मला रोज हिंदी पद्धतीने बन-विलेटी शाकभाजी वृगेरे मिळावी अशी व्यवस्था के**टी होती. सरासरी द**हा-बारा गृहस्यांच्या वरीं मी बात असे, व योडीयोडी मिक्षा वेऊन परत विहागंत येत असे. मंडाले शहरांत दहा हजार मिक्षु असत्यामुळे, व तेथील लोक फारसे श्रीमंत नमन्यामुळें पुरता भात गोळा होतो. आमटी आणि भाष्या मिळविणें हें काम तर नवीन भिक्षंग उत्तम चाछत असे. मंडाले शहरांतील पाणीहि चांगले. तेव्हां एकंदरीत मला येथे सगाई-क्चेंच तेल असे. त्यामुळे मला भार त्रास होऊं लगाला. मंडालेची हवाहि जाण्याचा बेत केला.

बौद्धधर्माच्या प्रसारासाठी एक सभा मंडालेला त्या बेळी स्थापन झालेली होती. मिसूंना मदत करावी, व्यास्थाने द्यावी, ब्रह्मी मावेंत बौद्धधर्मासंबंधाने पुस्तकें प्रसिद्ध करावी, ब्रोरे भावें स्वास्थाने पुस्तकें प्रसिद्ध करावी, ब्रोरे स्वास्थाने स्वास्थाने स्वास्थाने स्वास्थाने स्वास्थाने स्वास्थाने स्वास्थाने स्वास्थाने स्वास्थाने अंतर! मंडाले आहरांत ब्रह्मी राजाच्या वेळचे वर्षा विहार घावतीत जमीनअस्मानाचें अंतर! मंडाले शहरांत ब्रह्मी राजाच्या वेळचे वर्षा विहार घरले तरी त्यांची तुल्मा मोलिमिनच्या कांही विहारंशीं करतां येण्यासारात्वी नाहीं. येथील स्यापरी फार श्रीमंत असल्यामुळें त्यांनीं मोठमोठाले विहार बनविले आहेत. या विहारां- तून सोन्याच्या वर्ण्यांचे कांमें केलेशीं आहेत. एण मंडालेसारखे येथें मिश्च मात्र नाहींत। एक्हळे मिल्लें, चातुमीस्यांत पुष्कळ टिकाणीं सावेजनिक दान देण्यांत येथे मिश्चेंना दानहि पुष्कळ मिलतें. चातुमीस्यांत पुष्कळ टिकाणीं सावेजनिक दान देण्यांत येतें. तेथं मिश्चेंना एकएक गडी बरोबर घेऊन जांवें लागतें!

मी थेथे ऊ सागर स्थिविराच्या वैजयंत नांबाच्या विहारांत रहात होतों. हा विहार फार मोठा आहे. परंतु मी स्तूषाच्या जवळ एक छहानशी खोली होती त्या लोलींत रहात असे. ज्या दिवशी पाऊस नसे त्या दिवशीं दुपारी मी अवळच्या टॅकडीवर जाऊन बसत असे. येथून खाल्चा देखावा अत्यंत रमणीय दिसत असे. या विहारांतिह माझ्या जेवणांचे हाट तसेच पुटं चाद् होते। निर्मीसमस्य जेवण मिळ्णें दुरापास्त असल्यामुळें उक्हिलेया मुगांवर, भातावर, आणि डच्यांत सांठविलेस्या लेण्यावरच निवाह करावा लोगे. मधूनमधून दहीं मिळत असे, व कांहीं दिवस एक हिंदुस्तानी शिवाई माझ्यासाठीं वरण पाठवीत होता. इतके कष्ट मोगावे लागत तरी मंडालेफ्कां येथे माझे दिवस करें गेले. चातुमीस्य संप्रत्यावर प्रशास्तामी नांवाच्या स्थविराने मल्या अस्त्या विहारांत रहावणास आमंत्रण केलें. सागर स्थविराच्या परवानगीनें मी तेथें रहावयास गेलों. प्रज्ञा-स्वामी स्थविराला मी 'मुभ्यांव ' व्याक्तियाचे अस्त्रों जे में तेथें रहावयास गेलों. प्रज्ञा-स्वामी स्थविराला मी 'मुभ्यांव ' व्याकरणांचें अस्त्रों कर्मा कर्मा मांत पहल्यामुळें माझी प्रकृति विष्ठहली. एका पारशी डॉक्टरांचें अभिष्य करून पाहिलें, पण गुण पहला नाहीं. जिवाला अगरीं कंटाकून गेलों. एके दिश्शी डॉक्टरांने पायाला चोळण्यासाठीं एक औष्ध दिलें होतें. त्यावर विष (Poison) असे लिहलें होतें. त्यावर विष्ठ शोष्ण पित्रता नांदा कितीदां तरी आला। शेवटीं ती बादली खिडकीवाटे बाहेर ओतून टाकून मी शोषीं गेलों!

कांही दिवस स्थलंतर करून पाहानें म्हणून मी मोलमिनण्लीकडस्था बाजूल असलेस्या ' बिद्र्चाऊन् ' नांवाच्या वेटांत रहावयास गेलों. तेथे अरण्याच्छादित एका ठॅकडीवर लहानशा श्रीपडींत रहात होतों. कांहीं अंतरावर दुसरे मिश्च रहात असत. पण रात्रीं मी माहया श्रोपडींत एकटाच निजत असें. येथेहि माशी प्रकृति नीट राहीना. मोलमिनणसून पांच-सहा मैलांच्या अंतरावर एका जंगलंत लांकडाच्या कांहीं हुंदर श्रोपञ्चा असून तेथं कांहीं मिश्च रहातात. त्या ठिकाणीं पाण्याचे श्रोरहि कार चांगले आहेत. तेथे बाऊन मी पंचरा-वीस दिवस राहिलों. माशी श्रोपडी इतर श्रोपञ्चाहून कार दूर होती, व या अरण्यांत वाचांचे कार भय असे. पंदा ता हिंस प्राण्यांचा माला त्रास पोंचला नाहीं. मात्र माझ्या जेवणाचे अतिश्य हाल झाले. मिस्नेसाठीं दोन-अडीच मैलांच्या अंतरावर बावें लागे, व एवढें करूनहि माताशिवाय दुसरा पदार्थ क्वचित्च सांपडे. मांस, मासे वगैरे पदार्थ मिळत असतः, पण त्यांचा मला उपयोग काथ !

तास्पर्ध, ब्रह्मदेशांत मिस्रु होउन वास्तव्य करणें बवळजवळ अशक्य आहे, असा मळा अनुभव आछा. मिस्रुका आपके अन्न शिजावितां येत नाहीं, आणि दुस-यांने दिलेच्या अन्नावर मळा निर्वाह करितां येत नाहीं, अशी स्थिते प्राप्त झाळी तेव्हां हिंदुस्तानांत राहिकेछे दिवस कोठें तरी कंठावे असा मीं वेत केळा. पण प्रज्ञास्वामी वर्षेर स्थविरांचे सहणणें पहलें, कीं, हिंदुस्तानांत बौद्ध मिद्धु नाहींत, तेव्हां एकच्चा मिस्रुळा तेथे विनयाच्या नियमांप्रमाणें रहातां येणार नाहीं. आतां आणळी मिश्रुल संभाळण्यांत अर्थ नाहीं, असे दिस्त आत्यामुळें मला तें सोड्डन देण्याम मोकळीक था, अशी स्थविरांळा विनंती केळी. मळा बरोचर पैसे ठेवावे छागतीछ; कथीं कथीं स्वतःचें अन्न स्वतःच तयार करावें अगेछ; कथीं बारा वाज्ञ् मेल्यावर जेवण्याचा प्रसंग येहेळ; तेव्हां मिस्रुचे सर्वे तियम माहयाकड्झन

पाळें जाणार नाहींत, म्हणून योग्य मागींनें मंखा मिसुन्व सोडून जाऊं द्या, असे मी म्हणाटों प्रज्ञास्वामी स्थितिगोंने मंखा या कामीं अनुमादन दिले, व माह्यासाठी कांहीं भागीं वस्त्रे त्यार करण्याचा उपक्रम केटा, यण शेवटी दिनारपरिवर्त क्षाच्यामुळें तो मंखा म्हणाला, "तुमचे म्हणणें तरें आहे. तथापि आमच्यासमीर मिक्षुन्व सोडण्यानें आम्हांला विभाद वाटेल; म्हणून क्लक्त्याला जाऊन तेथें संबांत्न बाहेर पहण्याचा विधि करावा," हें त्या स्थितिशचें म्हणणें निस्शायामुळें आणि कांहीं अंशीं त्याच्यावर असलेल्या प्रेमामळें मला मान्य करावें ठागलें.

ब्रह्मदेशाहून कल्करयाला येण्याला मला मुळींच आयास पडले नाहीत. आगबोटीचें माडें वगैरे अनायासें मिळालें. रंगूनहून आगबोटीचा प्रवास सेकंड क्लासांतून केला.

१९०४ च्या जानुआरिपासून १९०६ च्या जानुआरिपर्यंत हीं जीं मीं दोन वर्षे बालिवेंी, त्यांत देहाचे अनेक प्रसंगी हाङ झाले हें वर सांगितलेंच आहे. पण मनाची उन्तित मात्र बरीच झाली. चित्ताची एकाप्रता साध्य्याची हळूहळू संवय झाल्यामुळें अभिवर्मासारखे विकट ग्रंयिह मला समजून येण्यास अवकाश लगला नाहीं. भावस्था वेळांत पुष्कळ पालि ग्रंथ माझ्या वाचनांत आले. विद्याद्धामागींचे पहिले एक-टोन भाग तर मीं दोनतीनदां वाचले. याशिवाय अनेक देश पहाण्याची आणि अनेक स्थिवरांना भेटण्याची सिंध मिळाली, व तद्द्वारा जागांवा झराच अनुमत्र आछा.

w

### परावर्तन

मीचे सोडल्यापासून ब्रह्मदेशांत्न १९०६ साल्च्या जानुआरीत कटकस्याला येईपर्यंत वो काळ गेला तो केवळ शिक्षणांत गेला, असे म्हटले पाहिजे. या कालांत बीद्ध-धर्मांचे शान संपादांवें हेंच काय तें ध्येय डोळ्यांसमोर होतें, पण आतां साधल्यास बीद्ध-धर्मांच्या शानाचा प्रसार करण्यासाठीं थोडीबहुत व्हय्य करावी अशी इच्छा उद्भूत होऊं लगाली. तथापि कोणस्या मागींने गेलें असतां हिंदुस्तानाला माझा कांही उपयोग होईल, हें निश्चितपणें सम्जेना. कल्कर्याला आल्यावर उमरावतीला जाऊन तेथे कांही वेळ ग्हांचें, व मा साधल्यास पुण्याच्या बाजूश जाऊन कांहीं व्हय्य करावी, असा विचार होता. पंद्र एका आक्रांसिक गोधीमुळें माझ्या परावतैनाला अचितित वळण लागलें. तें कसें, हें

या प्रकरणांत सांगावयाचे आहे.

## हरिनाथ देंची ओळख

कलकरयाला कपाली टोल्यांतील अप्यंत गिलेच्छ वस्तींत बौद्ध धमीकुर नांवाचा एक विहार नुकताच बांघण्यांत आला होता. तेथं बुद्धाची मूर्ति स्थापन केटी होती, एवट्या-वर्हनच था बागेला बिहार है नांव देण्यांत आले असावें ! माझ्या समञ्जीतें तर ही बागा निहार या संजेला अगदीच अपात्र होती. अस्तु. ज्या अर्थी कलकरयात उत्तरण्यास दुसरी सोपीवार बागा नव्हती (कां कीं, महाबोधि समेची भाड्याची जागा सोडली असल्यामुळें सर्व सामान काशीला नेण्यांत आले होते; तेव्हां तेथे उत्तरता येणे अम्यन्त नव्हतें ) त्या अर्थी मी या विहारांत उत्तरलों. दोन दिवस विश्वांति घेऊन पुदत्या प्रवानस्ति जागा के लाला लगावें, अशा बेतानें तेथे राहिलों. हुपाचरण आणि श्रीयुत हरिनाथ दे या गहरयांचा वराच परिचय होता. पालि भाषा शिकण्यासंबंधानें याची खट्यट चालली होती, आणि म्हणूनच तो मधूनमधून या विहारांत येते असे. पूर्ण गंवाचा दुसरा एक ब्रह्मी भिक्षु अवळच एका माड्याच्या घरांत रहात असे. त्याचा व हरिनाथ देचा चांगलाच परिचय होता. हा मिक्ष सिलोनांत असतांना मला ओळखत असे, व पुटे ब्रह्मदेशांतिहि मी असतांना माहया साह्या साह्या सर्व गोष्ठी देक्तन माहीत होता.

मी एक दिवस धर्मोकुर विहारांत घाटविला न घाटिविला तोंच कृपावरण आणि गुणालेकार मिश्रु माझ्या जाण्यासंबंधानें उत्सुक दिसूं लाग्ले । मी त्यांना सांगितले, की, मला त्यांचकहून पैशांची वगैरे अपेक्षा नाहीं, केवळ विश्रांतीसाठी एखाददुसरा दिवस मी तेथे रहाणार आहे. आणली कांही दिवस रहावें असा विचार कदाचित हाला असता, परंतु स्थांची उत्सुकता पाहून मीं त्यिरत तेथून जाण्याचा बेत केला. म्हणजे सोमवारचा दिवस राहून मंगळवारच्या गाहीनें नागपुराकडे जाणार होतों. परंतु माझा हा बेत कर्मधर्मसंयोगानें सोमवारी पूर्ण मिश्रूला समजला. त्याच दिवशी त्यांची व साझी कलकरधांत पहित्यांनें गांठ पहली असावी. त्यांने ताबहतोच जाऊन हरिनाथ देला सांगितलें, कीं, तुरहांला पालि शिकावयांचे असेल तर सीलोन किंवा ब्रह्मदेश या ठिकाणीहि सांपडणार नाही असा एक मनुष्य येथे आला आहे. पण तो उद्यांच दुसरीकडे जाणार आहे.

हरिनाथ दैंच्या घरीं त्या दिवशीं त्याच्या भावांचें त्या होतें, व यजमानणांचे काम स्वतः त्यानेच केलें. त्याला हा निरोप त्यनकार्योत गुंतला असतींना समजला, व थोडीशी मीकळीक मिळात्याबरोगर तो तसाच मजपशीं आला, आणि मला म्हणाला, "आपण येथे आणाती एकटोन दिग्ध तरी रहा. म्हणजे मला काय पाहिजे असेल तें सर्व सविस्तर सोगेत. आज मी माह्या भावाच्या त्याच्या गडग्डीत आहें. तुम्ही उद्यांच दुसरीकडे जाणार आहों, असे समजस्यावरून मी येथे आलें आहें, आणि उद्यांच दुसरीकडे

वेषें राहून माझे म्हणणे ऐकून घ्यावें, अशी विनंती आहे. "

शीयुत हरिनाथ देने दुसऱ्याहि पुष्कळ गोष्टी या वेळीं सांगितत्या. 'आपण सेनेटचा मेंबर आहों, इंग्टिश्चना प्रोफेसर आहों व पालि भाषेचा प्रसार करण्याची आपणाला दरकंठा आहे,' वगैरे त्यानें मांगितलेल्या गोष्टींचा माइयावर फारमा परिणाम झाला नाहीं। वंगाली बाबू फार करून बहबडे असतात व त्यांच्याकडून कोणतिह काम सिद्धील्य जाणें मुक्कील् असतें। विशेषतः बौद्धधमसिंवंथानें त्यांना आरथा असेल, हें मुळींच संभवत नाहीं, असे माझें त्या वेळीं मत होतें तथापि हा एवटा योग्यतेचा गृहस्य एक दिवस सहाण्यासाठी विनंती करितो आहे, तर एक दिवस रहाण्याला आपले काय बातें, उद्यां जाणार त्यांच्याऐवजीं आणती दोन दिवसांनीं बाईन, असे मनंत आणून मी संगळ-वारीहि धमींकुर विहारांत राहिनों.

येथं श्रीयुत् हरिनाथ दे संबंधाने थोडीशी माहिती देणें अनुचित होणार नाही. ही माहिती जरी मट्टा मागाहुन मिट्टाटी होती तरी ती वानकांच्या सोयीसाठी येथेच देउन टाकतों. भूतनाथ दे नांवाचे कायस्थ जातीचे एक बंगाली गृहस्थ स्वतःच्या मेहनतींने शिकून वी. एट. परीक्षा पास झाल्यावर रायपुर (C. P.) येथे विकटी करीत असत. त्यांचे थोरले अपत्य हरिनाथ हे होत. ट्टान्मणी हा मुट्टमा फार बावद्ध्द्र असे. म्हणून वापाने रयाच्या शिक्षणाकडे मुद्यीच टक्ष्य पुरविले नाहीं. एण त्यांटा शिक्षणावा होस फार. आईजवळ बंगाली बारालड्या शिक्टन त्यांने बंगाली ग्रंथ वाच्यास मुख्यास मुख्यात केटी. आईट्टा योडे हिंदी येत असे. तेहि तो शिक्टा, नंतर एका मिश्रन-याजवळ बाउन इंग्रजी शिक्टा योडे हिंदी येत असे. तेहि तो शिक्चन हरिनाथ देच्या ज्ञानंत वांगली भर पाइली. वर्गा वर्षीचा झाट्या नाहीं तेचि हरिनाथाची इंग्रजी भाषेत उत्तान प्रगात शाली सिश्चन वर्गीर देवून व स्वतः शिक्चन हरिनाथ देच्या ज्ञानंत वांगली भर पाइली. वारा वर्षीचा झाट्या वर्षी केटकस्ता युनिव्हिस्टीच्या मंदिर परिहेत पास होठन त्यांने स्कोल्टर- शिष मिद्यविली. पुडे मुतनाथ दे यांनी त्याटा सेट झेवियर कोलेजमध्ये ठीवलें. युनेस्ट- सिटीच्या सर्व परिह्रान्या सर्व परिह्रान्या सर्व परिह्रान्या सर्व परिह्रान्या सर्व वर्गित माथांत हरिनाथांने वांगली कीरि मिट्टविली.

एम्, ए. झास्यावर त्यांका हिंदुस्तान सरकारची स्कॉलरिशप मिळाली, व तो इंग्लंडला गेला. प्रथमतः सिद्धिल सर्विहम परीक्षा पास होण्याची त्यांने खटपट केली. पण गणित विष्यांत व कायदांत थोडा कच्चा असल्यामुळें व कदाचित् दारूबाबीच्या व्यसनांत सांवहत्यामुळें तो या परीक्षेत नापास झाला. परंतु धीर न सोडतां केंब्रिंब युनिव्हसिटीची थी. ए. डिग्री मिळविण्याची त्यांने खटगट केली. करुकता युनिव्हसिटीत लेटिन माषा घेऊन तो पास झाला होता. येथे श्रीक, लेटिन व इंग्रजी या माषांत त्यांचा पहिला नंबर आला. यादावाय फ्रेंच, बमैन आणि अतबी या भाषांचे त्यांने उत्तम ज्ञान संपाहिलें. कोणतीहि माषा अवगत करून घेण्यास त्याला विल्व लागत नसे. अरबी भाषेचा कोदा त्यांने नुसता पाठ केला होता, असे एक ग्रहस्थ सांगत असे। इंग्रजी भाषेत तर तो गव

आणि पद्य दोन्हीहि फारच उत्तम लिहीत असे.

मैब्रिज्ञच्या वी. ए. च्या परीक्षेत पास झाल्यावर इंडियन एख्युकेशनल सर्हिसमध्ये स्याल्य निकरी मिळाली; व प्रथमतः डाका कॉलेजांत स्याला इंग्रजीचा प्रोफेसर नेमण्यांत आलें. त्यानंतर सरासरी एका वर्षांत त्याने बडील निवरिते. मी कलकत्याला आलों, त्याच्यापूर्वी हरिनाथ देवी प्रेसिडेन्सी कॉलेबांत वर्ली झाली होती; व घरमटोला स्ट्रेटमध्ये एका माङ्याच्या वर्षा होती, व घरमटोला स्ट्रेटमध्ये एका माङ्याच्या घरांत तो रहात होता.

ठरत्याप्रमाणें दुसऱ्या टिवशीं तो मठा पुनः भेटछ। व त्यांने करुकत्याठा निदान तीन महिने तरी मीं रहावें, असा आग्रह वालिका. तो महणाट्टा, "पाठि भाषेत एम्, ए, होण्याची माझी उनकट इच्छा आहे. त्या परीक्षेचे बहुतेक ग्रंथ मीं वाचले आहेत. पंतु 'अइसाङिनी' हा ग्रंथ मटा मुळींच समजत नाहीं. पुष्कळ भिक्षंना मीं विचारून पाहिलें. बर्मनी वगैरे ठिकाणीं पुष्कळ पंहेतांना लिहिलें. पंतु या कामीं कोणाचाहि मदत झाली नाहीं; आणि सध्यां होत नाहीं. तेव्हां मेहग्वानी करून दोन महिन्यांच्या आंत हा ग्रंथ मटा समजाबून द्या, आणि मत दुमरीकडे जा. तुम्हांटा जें कांहीं पाहिजे असेल हें मी देण्यास तथार आहें."

मी म्हणालों, "तुम्हाला मदत करण्याची माझी इच्छा आहे, परंतु या विहारांत राहून तें काम करणें शक्य नाहीं. मछा एकान्तांत रहाण्याची भार संवय लागली आहे, आणि येथें तर रात्रंदिवस लोकांचा जमाव असतो. नेव्हां माइयामाठी जेथे फारशी गडबड नसेल, अशी एलादी जागा ध्याल, तर मी तुमच्या म्हणण्याप्रमाणें दोन महिने येथे राहीन."

हरिनाथ देने ही गोष्ट तेव्हांच कबूल केटी. त्याच्या सासन्याचें पर त्याच्या घराजवळ होतें. तेर्थे टोन त्योच्या घराबाहराल पटांगणांत निराळ्या होत्या. त्यांचा घराशी संबंध नहहता. मलं त्यां त्यां वाल्या दालवल्या. त्यां पसंत नसत्या तर दुसरें एत्वादें स्वतंत्र घर माड्यानें वेण्यास तो तथार होता. अरंतु त्याच्यावर विनाकारण सर्चे लादूं, हरिनाथ देचे घर वां तो बागा पसंत केली: आणि ताबहतोज तेथें रहावयास गेलों. हरिनाथ देचे घर जवळ असल्यामुळे मी तेथेच जेवण्यास जात असें. १९०६ च्या मार्चे महिन्याच्या १५ तारखेपथैत मी येथे होतों. या अवधीत हरिनाथ देन अहनालिनी हा ग्रंथ उत्तम प्रकारें समजाबून दिला. पालि टेक्स्ट सोसायटीनें प्रसिद्ध केलेल्या प्रतीत मीं त्यांका खेंकडों चुका दाखबून दिल्या. तें सर्चे पाहून तो फारच त्यूग्न झाला व कलकरयानच रहाण्याचिषयीं मला आप्रह करूं लगाला.

या अवधीत दुनन्या एका गृहस्थाची आणि माझी हरिनाथ देच्या वरी मैत्री बड़ळी. हे गृहस्थ प्रेसिडेन्सी कॉलेबास्थें इंग्रजी भाषेचे अध्यापक असलेले श्रीयुत मनमोहन वांच होत. बंगास्यांतील प्रसिद्ध सुधारक राजनारायण बसू यांच्या मुलीचे हे चिरंजीव यांचे बड़ील इंडियन सेडिकल सिर्हेसमध्यें असत. बड़ील बंधु कुचविहारच्या महाराजांचे सेकेटरी होते, व धाक्तटे बंधु श्रीयुत अरविंद वीष बड़ोटा संस्थानांत मोख्या हुद्यावर होते, व पुढें कलकता नेंदानल कॉलेजचे प्रिनिस्पेल झाले. शेवटले बंधु बारींद्र घोष

यांना, माणिकरोळा बांबच्या कटांत सांपडल्यामुळें बन्मटेप काळ्या पाष्यांची किविता खुद्द होती. <sup>23</sup> मन नेहन वीष यांचें इंग्रजी भाषेचें प्रावीण्य इतकें होतें, कीं त्यांची कविता खुद्द इंग्लंडांति कारच वाखाणळी नेळी होती. १९०६ साळी या ग्रहस्थावर एक मोठें संकट ओढवरें होतें. त्याच्या पत्नीळा वेड ठागून ती अत्यवस्थ स्थितींत होती. बिचाऱ्याला, स्वभावतःच किव पडल्यामुळें, हा प्रसंग कारच दुःसह झाला होता. अशा स्थितींत त्यांची व माझी मैत्री बद्दळी. मीं त्याळा वाचण्यासाठीं माइयाजवळ अमलेले कांहीं बीद्ध ग्रंय दिले. ते त्याळा कारच आवडले, व तेव्हांपासून बीद्धधर्मासंबंधानें तो माझ्याशीं चर्चा कर्के लाखा.

### सिकीमला मेट

मार्च महिन्याच्या १५ तारखेतंतर कल्कता सोडून सिक्रीमञ्ज जाण्याचा माक्षा वेत ठरल. हेतु हा, की, दक्षिणेकडील बीद्धधर्मांची ज्यी माहिती मिळवली, तयी ती उत्तरेकडील बीद्धधर्मांची ज्यी माहिती मिळवली, तयी ती उत्तरेकडील बीद्धधर्मांचे मार्चे मदत केली. १९०५ सार्छी डिसेंबर महिन्यांत तायीञामा कल्करयाटा आला. तेव्हां बुद्धधर्मांचेल्ली. १९०५ सार्छी डिसेंबर महिन्यांत तायीञामा कल्करयाटा आला. तेव्हां बुद्धधर्मांचेल र प्रमेमार्फेत त्याचा बराच गौरव करण्यांत आला होता. त्या प्रसंगी सर्वे कामांत हरिनाथ देनेंच पुदाकार घेतछा होता, व क्रंटन ओकोनार, सिक्शीमाचे रेसिंडट मि. व्हांडेट वगैरे मंहळींशी त्याचा चांगला परिचय झाला होता. बुद्धधर्मांकुर सभेमार्फेत सिक्शीमच्या महाराजकुमाराटा आणि स्वतः मि. व्हांइंट याटा अशी देती.

२३ बंगाल्मभील भागल्यूर संस्थानातील स्या काळातील नावाजलेले डॉक्टर कृष्णवन क्षेत्र यांचे मनमीहन भोष, अरविंद बोष, आणि वारींद्र घोष, है तिवेही पुत्र होते. स्यांचे शिक्षण संपूर्णफो इंग्लंडात झाले होते. मनमीहन यांनी भारतात परतत्यांनंतर इंग्रजीचे प्राध्यापक म्हणून शिक्षणकार्यास बाहुन घेनले. ते इंग्रजीचे उत्तम कवी होते. त्यांचे दोन काश्यरंग्रह प्रसिद्ध आहेत. अरविंद आय्. सी. एस्. च्या परीक्षेत दुसरे आले होते. फ्णा अश्वारोहणाच्या परीक्षेस हजस्च न राहित्यामुळे ते आय्. सी. एस्. होऊ ग्रक्ते नाही. मारतात आत्यानंतर बहोदे संस्थानात काही काळ बरिष्ठ नोक्सर नित्यील कॉलेबात प्राध्यापक म्हणून काम केत्यावर ते राजकारणाकडे वळले. नंतरच्या काळात, क्रांतिकारक, राजकारणी, इंग्रजी भाषेतील कवी, लेलक, संपादक, एक जगांद्रस्थात योगी, एका अभिनव तत्त्वज्ञानाचे प्रवर्तक, आणि पाँडिचरी येथील आश्रमाचे संस्थापक, अशा अनेक कार्योस्ट्रेत्र त्यांचे नाब अवरामर होठन बसले आहे.

बारींद्र बीप हे त्यांच्यापेक्षा थाकटे. तेही क्रांतिकारक होते. माणिकतोळा प्रकरणात त्यांच्या दोघांबरही खटले झाले होते. बाबू चित्तंजन दास यांनी त्यांच्या बचाबाचे काम केले. या खटत्यात अरविंदांना एक वर्षांची सक्तमकुरीची आणि बारींद्रना बन्मठेप काळ्या

१४० | निवेदन

मनमोहन धोष याने दार्जिटिंग येथील सरकारी हायस्कूलच्या हेडमास्तरला आगाऊच पत्र गठबून त्याच्या घरीं उतरण्याची माझी सोय केली. कपड्यालस्याचा लर्चे हरिनाथ देनेच केला नंतर मार्चच्या २० तारखेच्या सुमारास मी करुकत्याहून निवारों. जवळ पैसे वर्गेर ठेवावयाचे होते; व जेवणहि वेळीअवेळीं करांने लागलें असतें; म्हणून निवण्याच्या यूर्व-दिवशींच मीं विधिपूर्वक मिश्चलाचा त्याग केला. दार्जिनिमर्यंत आग्राशीचा प्रवास असस्यामुळे मला कोणस्याहि प्रकार्रे ताप झाला नाहीं. परंतु दार्जिल्याहून सिक्षीमपर्यंत प्रवास पायीं करावयाचा होता, व प्रदेश फारच अवरिचित असस्यामुळें केवळ तिवेटी प्रजुरांवर विश्वास होता, व प्रदेश फारच अवरिचित असस्यामुळें केवळ तिवेटी मजुरांवर विश्वास दाकृन हा प्रवास करणें मला इष्ट वाटलें नाहीं. तेव्हां हेडमास्तरांने सिक्षीमपर्यंत मला गोंचिवण्यासाठीं आपला माळी बरोबर दिला. माझे कपडे पुस्तके, वर्गेर सामान नेण्यासाठी होन भोट्या मजूर करण्यांत आले, व मी, हेडमास्तराचा माळी आणा हे दोने मजूर असे चौरेजण सिकीमच्या रस्याला लागलों. वाटेत जेवणालाण करण्यासाठी माळ्याचा भारच करण्यासाठी.

एका वर्षापूर्वी यंग हसजंडचे निश्चन तिबेटांत गेले होते, ब त्यासाठी सिकीमवरून साधारण रस्ता तथार करण्यांत आला होता. तेव्हां रस्यांत आम्हांला विशेष त्रास झाला नाहीं. मात्र एका ठिकाणीं एका तिबेटी माणसाचा खून झाला होता व त्यांचे प्रेत रस्याच्या बाजूना मंप्रहलें होतें. त्या दिवशीं सूर्योस्ताच्या सुमारास आम्हीं त्या ठिकाणीं पेहोंचलों. तेथे तिबेटी लोकांच्या कांहीं झोंचड्या होत्या. परंतु त्यांत वस्ती करणें घोक्यांचे वाटत्यावरून मी घेट सरकारी डाक बंगस्याकडे गेलों पण तेथील शिपाई मला आंत राहूं देहेना. तो म्हणाला, "आजची रात्र तुम्हीं बाहेर ओच्यावर पाहिजे तर निजा, पण सिकीम सरकारच्या परवानगीशिवाय तुम्हांला आंत राहूं देता येत नाहीं." मी म्हणालों, "मी सिकीमच्या महाराजकुमारांकडेच उतरणार आहें. त्याचा राजवाडा बर मला रहावयास मिळणार, तर मग यःकश्चित् डाक बंगस्यांत एक रात्र रहाज्याला इम्कत को असावी ?" गरींच विचारा शिषाई, महाराजकुमार कोरें वड्या मंहळींची नावें ऐम्ह्या-वरों वर मांगह्त गोला, व त्याने लगेच दरवाजा खुला करून आमंचे सामान वगैरे ठेव प्यास आग्रहांस मोकळीक दिली ! त्या रात्रीं दोन्ही भोटिया मजुरांना बाहेरच्या बाजूला निजबून माळ्याला आंतस्या बालूला निजबून गोलामरखीं दुसरी गोष्ट बद्दा आली नाहीं. या एका गोशिशिवाय वाटेंत सांणण्यासारखीं दुसरी गोष्ट बद्दा आली नाहीं.

मिकीमला पींकस्थावर मी थेट राजकुमाराच्या बंगत्यावर गेलों, व बीद्धधर्मोकुर समेंचें पत्र त्याला हिले. पत्र वाचून त्याने आपत्याच बंगत्यांत एका बाजूला माझी रहा-ण्याची व्यवस्था करून दिली, जेवण माझ्याच देलरेखीलाली त्याचा एक नोकर बनवीत असे, येथें एक नवीन ऊँग्ली वहन्यीक्युलर स्कूल निवालें होतें. त्यांचे हेडमास्तर दाव सांदर्भ काजी या नांवाचे भोटिया यहस्थ होते. त्यांच्याजवळ मीं तिवेदी भाषा शिकण्याचा प्रयत्न केला. परंतु त्यांना विशेष सवड नसत्यासुळें व माझ्याहि अंगीं पूर्वीप्रमाणें

विकाटीने मेहनत करण्यांचे सामध्ये न राहिल्यामुळे माझ्या हात्न तिवेटी अक्षरांच्या आंद्रखीण्टीकडे शिकण्यांचे काम म्हणण्यासारलें पार पडलें नाही. विशेषतः येथें रहाण्यांची माश एक प्रकारकी वीडच आली. मी जेव्हां हरिनाथ देचें पत्र घेऊन येथील रेसिडेंट मि. व्हाइंट यांस मेटावयास गेलों, नेव्हां त्यांनी म्हटलें होतें, कीं, 'येथल्या परिस्थितीचा दिहांज ल्वकरच कंटाळा येहेंल; येथील बीद्धधमी सीलोनच्या बीद्धधमीहतका उज्ज्ञले तर नाहींच, पण उल्टर येथल्या लोकांना बीद्ध महणता येहेल की नाहीं याचीच शंका आहे.' या गोधीचा नलाहि स्वकरच अनुभव आला. सिकीमच्या मठांतून गाई मारून मिक्षंना मांस चारण्याची बहिवाट होती ती नुकतीच बंद करण्यांत आली होती. तथापि डुकरें वगैरेर प्राणी मारून, त्यांच्यावर निवाह करण्याला येथील लामला मुळीच दिककत वाटत नसे. याशिवाय या लोकांची रहाणी इतकी गलिच्छ आहे, कीं, त्यांनी शिजविलेलें अल लाण्याचा मला केटाळा येहें.

### बेडकाची माजी

काढून म्हणाला, "आपण मांस किंवा मत्त्य खात नाहीं, असे माझ्या शिष्यात्ररोबर बोलता येत असे. त्याच्या शिष्याला तर हिंदुस्तानी भाषा बरीच अवगत असे. एके " मत्स्य किंवा मांस मला चारुत नाहीं. तेव्हां तुग्ही उगाच मला आग्रह करूं नका. " तो म्हणाला, "त्याबद्दल हरकत नाहीं. आम्ही त्याची व्यवस्था करूं." तेव्हां मी आमंत्रण स्वीकारले, व दुपारी त्याच्या मठांत जेवावयास गेलों. आमने मांड्रन त्यांच्या-जबळ दोनटोन चिनीमातीऱ्या पैत्यांतून कांहीं पदार्थ ठेवण्यांत आला होता. तो पदार्थ गाहिल्यावरोबर मला मांमासारखा बाटला. तेव्हां मी म्हणालों, '' लामासाहेब, हें मांस असावें असे दिसतें ।" त्यावर मोठ्या आश्चर्यचिकत मुद्रेने तो लामा जीम \* बाहेर क्रोणस्या पदार्थांची आहे १'' लामा म्हणाला, '' ती नुमती बेडकांची आहे ] तुम्ही मुळींच मी आज केवळ तुमच्यासाठी हे बेड्सक जंगलांतून घरून आणावयास लावले 🛚 " मी आश्रयौत मग्न होऊन बोटाळ्यांत पडलों ! बिचारा लामाहि बिस्मित होऊन लजील मिकीमच्या राजाने बनविलेख्या एका मठांत खुद्द तिबेटांनून एक लामा थेऊन राहिला होता. हा चांगला विद्वान आहे, अशी त्यांची स्याति होती. त्याला हिंदुस्तानी भाषाहि दिवशी त्या शिष्याने गुरूच्या तर्नै जेवण्यासाठी मला आमंत्रण केले. मी त्याला म्हणासे, जबळ त्याच्या गुरूरा व महा अशी दोन भक्कम तार्टे ठेवण्यांत आही होती, व तारां-संगून पाठविले, तेव्हां मी मुद्दाम तसा पदार्थ कां तयार करीन १ आषणामाठी मोज्या म्यासाने ही माजी तयार केली आहे ! " मी म्हणालों, "लामाजी, ही माजी तरी संशय थरूं नका 1 हिंदुस्तानांतील मोठ्या बेडकांप्रमाणे येथले बेडूक घाणेरडे नसतात |

<sup>\*</sup> क्षमा मागावयाची किंवा आश्चर्य दालवावयाचे असतां तिबेटी छोक जीभ बाहेर काढीत असतात !

श्वाला ! इतक्या प्रयासानें तयार केलेली भाजी पाहुण्याच्या पसंतीस न यांची हें कोडें स्याला उट्याला उट्याला ! असो. शेवटी मी केवळ त्याच्या भिहेलातर योडा दूघ भात खाछा. पण तीहि औषधाप्रमाणें मला खावा लागाला. लामानें बेहकाच्या भाजीवर यथेच्छ ताव दिला ! मात्र मधूनमधून मला त्या पदार्थाचा आस्वाद घेता आखा नाही, याबहुल ती दुःख पद्रित करीत असे ! दोन-चार दिक्सांतर तेयस्या महाराणीनें मला जेवणासाठीं आमंत्रण केलें. तेव्हां मला सांगावें लागालें, की, मी मांस, मासे किंवा बेह्नकृहि खात नसतो; दवहेंच नव्हें तर कोणत्याहि प्राण्यांचें मी मांस खात नसतों ! न जाणों, बेह्नकृ खात नाहीं, असें म्हटलें तर दुसऱ्या एका उंदरासारस्या प्राण्यांची भाजी तादांत असावयांची !

मी सिर्कामटा निघून आस्थावर एप्रिट महिन्यांत हरिनाथ देहि वरदानच्या महा-राजांबरोबर विटायतेटा गेटा. जातांना एडनहून त्यांने मटा पुनः कटकरचाटा परत येष्याविषयी एक पत्र लिहिलें. त्यांचा माह्यावर म्हणण्याजोगा परिणाम झाटा नाही. पण श्रीयुत मनमोहन घोषाचे दुसरें एक पत्र आलें. त्यांत त्यांने सिकीमटा रहाण्यापासूत कोणतेंहि देशकार्य साधावयाचे नाहीं, व कटकरयाटा आव्यास नवीन उत्पन्न झाटेल्या जाग्यतीटा बैद्धधमिच्या झानांनें चांगठें वट्यण टागेल, अद्या अर्थाचा मजकूर होता. या पत्राचा मात्र माह्या मनावर विट्यण परिणाम झाटा. आजप्येत रानावनांत आणि बौद्ध विद्यारंत दिवस बालिविले तेबेटे पुरे झाटे; यापुँदे तरी कांहीं स्वदेशसेवा होष्यासारही असेट तर ती अवस्यमेव करावी, असा मी अंतःकरणपूर्वक विचार करूं टागलों.

क्ण स्वदेशसेवा करणें कांहीं सोपें नाहीं. उगाच टोकहिताचा आव आणण्यांति अर्थ नाहीं. मी एखाद्या युनिव्हर्सिटीचा ग्रॅड्युएट नसत्यामुळें किंवा परंपरागत चाल्त असलेल्या एखाद्या संस्थेचाहि मला पाठिंवा नसत्यामुळें माझ्या हातून लोकहित कितपत सायेल याचा अंदाज करतां येहेंना. लोकहित बाजूला राहूं द्या; पण आसिहित तरी सायेल की नाहीं याची मला शंका आली. कलकरपाला असतांना डॉ. पी. के. रॉय इत्यादि बच्चा मंडळीला मेटून कलकरपाला एखादा पालि क्लास सुरू करप्याचा माझा विचार त्यांना कळींलेला. त्यां वेळीं मला जेवण आणि रहाण्यांनी जागा यांच्यांचेरीज दुस-या पदार्थांनी बहती. वीवरें ब्रह्मदेशा होत्र मिळाली असतीं. परंतु तेवळ्यालाहि या लोकांनी सहातुन्यूति मिळाली नाहीं, किंबहुता बीद्धधनीसंवंशीं त्यांचा एक प्रकार्र तिटकाराच दिस्त आला. हरिनाथ देनी मला मदत होती. पण त्यांचा कोणात्याही धमीवर विश्वास मसत्यामुळें केवळ स्वार्थासाठीं त्यांने माझा उपयोग करून देतला असता; आणि ही गोष्ट दोन महिन्यांच्या परिचयांने मला चांगली उमगली होती! आतां मिश्चमांव सोडत्यामुळें मला पैसे वीयेश सेव्यास हरकत राहिली नव्हती. तेवहां स्वतःच बंगात्यांतील कांहीं मंडळींची सहानुभूति मिळकून सेवावृत्तीच्या घोपट मागोंने पालि मोधेच्या प्रसाराथं खटपट करून पाहाची, असा मी निश्वय केला.

बर सेबाच पत्करावयाची असेछ तर शक्य असत्यास आफ्या कुटुंबाहा मदत का

करू नये, असे बादून कुटुंबाची स्थिति काय आहे, हैं जाणण्यासाठीं गोव्याट्या मी एकटोन पत्रें लिहिटीं. श्रीयुत विष्णु नाईक यांस आमच्या विडलांनीं चौदारें स्पयांचें कजेलत िन्दून दित्यांचे मागल्या एका प्ररूपांत सांगितलेंच आहे. तेव्हां त्या कत्तांची वाट काय झाली, वगैरे प्रश्न त्यांना पहित्या पत्रांत विचारलें. त्यांचें उत्तर असे आलें, कीं कवें फिटलें तर नाहींच, परंतु बऱ्याच वर्षोंचें त्यांचे हेणें आहे, तथापि माझ्या घरच्या मंडळीला माझ्या पत्रानें बराच आनंद झाला आहे— इत्यादि. मी मद्रास सोइत्यापास्त बरीं एकहि पत्र लिहिलें नाहीं; त्यामुळें मी सेलों असेन, अशीच सर्वांची समजूत होती. पण ती या पत्रानें नष्ट झाल्यामुळें मंडळीला आनंद होणें साहजिक होतें.

## नेशनल कॉलेजची स्थापना

१९०६ च्या जुल्ड्रे महिन्यांत हरिनाथ दे विलायतेहून परत आला, व मला पुनः एकवार कल्करवाला येण्याविष्यी त्याने आग्रहाचे पत्र लिह्ले. लेक्प्रवाहांत उदी टाकून पाह्वी, असा माझ्या मनाचा पुक्क आढेवेढे घेतस्यांतर एकदांचा निश्चय टरला, व मी जुल्ड्रे महिनाअसेर कल्करयाला आलो. आत्यावरोमर हरिनाथ दे बरोचर एम्. ए. ला लागणारा 'धेरगाथा' हा ग्रंथ वाचण्यास सुस्वात केली. पण आतां त्याच्यावरच अवलंबून रहाण्याचे कारण नहहते. याच वेळी सर गुख्दास बानजी, हॉ. रासिबहारी घोष<sup>३४</sup> वगैरे महळांने कल्करयाला नंदानल कॉलेज सुरू पान्ती कारण नावीं, हॉ. रासिबहारी घोष<sup>३४</sup> वगैरे महळांने कल्करयाला नंदानल कॉलेज सुरू मामोहन यांचे माणेचा शिरकाव होण्यासाठी मी बरीच लट्यट केली. या कार्मी श्रीयुत मनमोहन यांचे माले कारन साहाय्य शाले. त्यांनी शी. सत्येद्रनाथ टागोर यांची माला मेट करबून दिली, व श्री. टागोरांनी, मुद्त अगदी थोडी होती तरी, नंदानल कॉलेजच्या विषय—पत्रकांत पालि माशाहि दाखल करून घेतली. मला पगार मात्र फार योडा ग्हणजे अवचा ३० सपेये देप्याचे टरविले. पगार कांही का असेना, काम करून दाखिविप्यास सब्ह मिळाली, एवळानेंच मला फार आनंद शाला, व १९०६ च्या ऑगस्ट महिन्याच्या १५ तारखे-पासुन ग्रुणजे नंदानल कॉलेज डघडल्यापासून मी तेथं पालि अध्यापकांचे काम कर्ह लागलों

परंतु ही गोष्ट देला बिन्कुन आषडली नाहीं. आषणाला कळिविस्याबांचून व आषत्या

२४. त्या काळातीळ कॉग्रेसचे एक नावाजलेले पुढारी. कॉग्रेसचे ते दोन वेळा अध्यक्ष झाले होते. १९०६ मध्ये सुरत येथे, आणि १९०७ मध्ये मद्रास येथे. कार हुशार वकील म्हणून रासिबहारींचा समंघ भारतात गवगवा होता. कल्कचा विद्यापीठाशी त्यांचा बराच काळ फार बनिष्ठ असा संबंध होता, आणि मरणापूर्वी या विद्यापीठाल त्यांनी अमेक लाखांची देणगी दिली होती. क्लकचा विद्यापीठाने त्यांना 'डॉक्टर ऑफ लॉ?

जातों. तुमचे अन मीं कांही दिवस तरी खाछे आहे, आणि महाराष्ट्रीय या नात्यानें विचाराबांचून मी या नवीन संस्थेला मिळालों, हें त्याला स्वलें नसावें । तो म्हणाला, पालिभाषेत्न बहालक्का शिक्वला बाईल, हें संभवत नाहीं. असे असून माझ्या दोस्तीनें मर तमच्या अभिवृद्धीछ। भोका येत असेठ तर मी आजच तुमचें बर सोड्सन दुसरीकडे " नेशनछ कोंलेज ही संस्या ब्रिटिश सरकारच्या बिरुद्ध आहे, व मी तर सरकारी नोकर याहूनहि पुष्फळ पटांने चांगठी बघून दिली असती. परंतु या संस्थेशी तुम्हीं संबंध मळिबिणें हा कांही माझा मुख्य हेतु नाहीं. जगाऱ्या प्रवाहांत मिसळून कांही कामगिरी सस्तागला प्रिय झालेली मंडळी या संस्थेने व्यवस्थापक आहेत. असे असतां सरकारला नाझा बहीम येष्याचे कांहींच कारण नाहीं. शिवाय संस्था किती जहाल असली तरी आहे. तेव्हां मार्झे आपले कसें बुदेल ! आपणाला नोकरी करावयाची असती, तर मीं जोड्स्यामुळे मछा यापुटे कांहींच करतां येण्यासारले नाही. " मी म्हणालों, ''नोकरी क्रावी, व सग्ळ मार्गाने वाद्न साघत्यास माझ्या कुटुंबाला कांही मदत करावी, अशा उद्देशानें मीं ही नोकरी पन्करली आहे. सर गुस्दास बानर्जी, डॉ. रासिबिहारी बोष वगैरे तुम्हाला नुकसान येईल, असे वर्तन करणे मला फारच लाबरवाणे वाटते. "

पहातों, आणि जर सरकारची इतराजी होईछ, असे वाटलें तर तुम्हांस कळिवितों." तमजले. तुम्ही माझ्या घरीं राहून नेशनल कॉलेजनध्ये खुशाल काम करीत जा. '' एवढेंच गोष्ट निकावर आली तेव्हां हरिनाथ मोठ्या विवंचनेंत पड्छा, आणि म्हणाला, " सध्यां तुम्ही माहया येथून जाऊं नका. प्रथमतः मी माहया मित्रांपाशीं चौकशी करून हें साला पम्कें माहीत असाबयास पाहिजे होतें. मी त्याच्या म्हणप्याप्रमाणें त्या रिक्शीं त्याच्याच घरी राहिळों. दुनऱ्या दिवशी तो मछा म्हणाला, "काछ आपणास वाईट बाटण्यासारोत्रे मजकडून वर्तेन घडलें, त्याबद्दल मङा दुःख होतें. चौकशीअंती तुमचा नेशनङ कॉलेजना संगय पत्र कोगत्याहि रीतीने बाधू शक्रणार नाहीं, असे पत्रा नुद्धे, तर त्या दिवसापासून दे प्रेसिडेन्सी कॉलेजला जातांना, आफ्यांच गार्डीनून मला या देच्या भाषणांत मळा विशेष महत्त्व बाटले नाहीं. संस्कारची इतराजी होणार नाहीं न्यानल कॉलेबांत पोहोंचवीत असे !

फायदा नव्हता. बिन्हाड करण्याची पाळी आली असती तर तीस स्पये मछा एकट्याछा नंदानङ कॉलेजांत मञा पुष्कळसे विद्यार्थी सांपडले नाहींत. तथापि जे पांच-सहा निद्यायी असत, त्यांतील बहुनेक मेहनती होते. त्यांपैकी दोघे १९१५ साली हॉबेर्ड मुनिव्हर्मिटीच्या डिग्न्या घेऊन आले आहेत. पैशाच्या संबंधाने मात्र म्हणण्यासारखा मुछे असते की नाहीं, याची शंकाच आहे.

मातरम् ' पत्राच्या छटत्यांत सांपहत्यामुळे त्यांनीं आपत्या जागेचा राजीनामा दिला, ब मार संभाय भारत असे. मठा नेमण्याच्या वेळीहि यांनीं भराच विरोध केळा, असे प्रिन्सिग्छचे सबे काम श्रीयुत सतीशचंद्र मुक्जी यांजकडे आले. माझ्या संगंथाने यांना प्रयमतः कॉलेजचे प्रिनिसपाल श्रीयुत अरबिंद बीथ हे होते. पण लवकरच ' वेदे

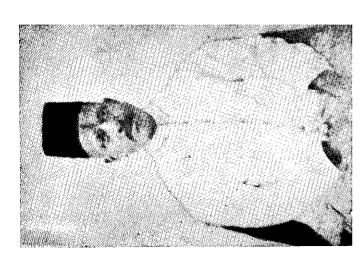


धर्मानंद, १९२४

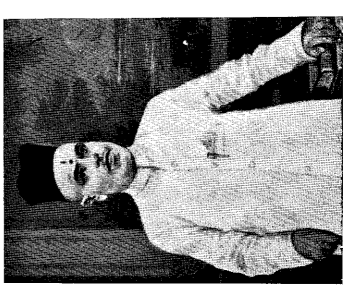


ळ डॉ. बासुदेब

सुखठणक्रा



मिकु पुं. नाईक



विष्णु रा. नाईक

माझ्या ऐकण्यांत आले होते. पुढे प्रिन्सिपांत्व श्वाल्यावर त्यांनी मत्य बीद्धभ्मांसंबंधाने कलासंत कांही शिकवतां कामा नये, अशी सक्त ताकीद दिली। तेव्हां मी म्हणालों, "असे असेट तर पालीचा क्लास त्वकर बंद कराट तेवहें चांगंले. कां कीं, बीद्ध-धर्माशीं संबंध न येणारा ग्रंथ पालि भाषेत विरद्धा." तेव्हां ते म्हणाले, "ग्रंथात असेट ते शिकविण्यास हरकत नाही, परंतु मुलांना 'बीद्ध व्हा' असा उपदेश कर्ल नका." मी म्हणालों, "मी बीद्ध धर्माचा मिशनती या नात्याने या कांत्रेजांत आलों नाहीं. बर मिला उपदेश करावयाचा असेट तर त्यासाठी मी निरात्री बागा पाहीन. परंतु जे ग्रंथांत आहे ते मात्र यथायोग्य समजून देत बाहेन, व त्याच्या आह बर ग्रन्ही येत असाट, तर मी आजच राजीनामा देऊन मोकत्य होतों. " यानंतर प्रि. मुक्जींचा आणि माझा तरका उद्धण्याचा मुळींच ग्रसंग आला नाहीं. कॉलेजांतील विद्याश्योंचे माझ्याविषयीं विद्याश्योंना कांही व्याख्यांने द्या असाहे त्यांनी आग्रह चालिवेला होता।

## सात वर्षानंतर गोमंतकात

१९०६ सालच्या ऑक्टोबर महिन्यंत गोव्याला जाण्याचा मीं बेत केळा. पालित आडनांवांचे एक ग्रहस्थ माझ्याबरोबर मुंबईला आले. पण तेथे थोडं आजारी पडस्यामुळे गोव्याला जाण्याचा बेत तहकून करून ते पुनः कलकरयाला गेले. आग्ही वादेत
नागपुराला दोन दिवस श्रीयुत माण्यवराव पास्ये यांजकडे उत्तरलों होतों व तेथून
उमरावदीला श्रीयुत गोविंदराव काणे यांना मेहण्यासाठी आलों. त्या वेळी श्रीयुत काणे
मला म्हणालों, "हो. मांडारकर यांची तुग्हांस मेहण्याची भार इच्छा आहे." मी
महणालों, "हो गोष्ट असंभवनीय दिसते. कां कीं, माझ्यावर ते फारच रागावले होते."
लोणावळा येथं त्यांची मेट झाली, त्या वेळीं बोलतां बोलतां सहज तुमची गोष्ट निषाली.
बॉक्टर साहेब म्हणाले, 'अहो, तो तरुग अगदीं वेडा दिसते। त्यांची गोष्ट में क्यांला
कादता ?' नंतर मीं त्यांचा तुमचे सर्व वर्तमान निवेदित केले. गालि भाषेचे तुग्ही चांगले अध्ययन केलें आहे, ती गोष्ट समजत्यावरोक्ष तुग्हांला पाहण्यांची त्यांना फार उत्यक्तता
बाली आहे, आणि त्यांनी मला सांगितलें आहे, कीं, जर तुग्ही या बाजुला पुनः परत

# प्रार्थना समाजातील ब्यास्यान

डॉ. मांडारकर यांना मेटण्यास मी नाख्य होतों, असे मुळींच नाहीं. त्यांची माझ्या-

नि ... १०

मला आपण केगळ तरण होतकरू समगत असे; पण एवढ्या चिकाटीने काम करण्यांचे गांच्या प्रस्तावनेमुळे माझी मुंबईतील लोकांना—विशेषतः प्राथैनासमाबाच्या सभासदांना— नेट्ड सुलिनिबासांत उतरलों आणि छबक्र जेवण आटपून मी एकटाच प्रो. शीघरंपत मांडारकर -यांच्या घरी गेलों, डॉक्टरसाहेब या वेळी स्नानाला गेले होते. पांच-रहा मिनिटांनी ते निरनिराळ्या गृहस्यांची निरनिराळ्या संतचरित्रांषर चार व्याख्यांने प्रार्थनासमाजातंभै चरित्रावर चार शब्द बोङण्याचे मी कबूट केले. संध्याकाळी ध्याख्यानाच्या वेळी माझी ओकांस ओळाय करून देतांना डॉक्टरमाहेबांनी माझा पूर्वेतिहाम, व पुण्याला असतांना साहस माइया अंगी असेळ, याची कत्पना आपणास करतां आछी नाहीं, वगैरे मजकूर संगितला. मार्झे भाषण कसे झाले असेल हें मला सांगतां येत नाहीं. पण डॉ. मांडारकर वर इतराजी असती तरीहि पुण्याला आखों असतां, मी त्यांना भेटत्यावांचून गेलों नसतों. येट गोव्याला जाव्याचे असस्यामुळे त्यांना मेटण्याची सवड व्हाव्याची नाहीं. " परंत याच दिवमांत मुंबईच्या प्रार्थनाममाजाचा वार्षिक उत्सव सुरू होता, आणि ही गोष्ट माणे यांना माहीत होती. डॉ. मांडारकर तेथें असतील, असे पहीत घरून त्यांनी प्रार्थनासमाज्ञाच्या गरयावर तार पाठविछी. या खेपेस उमरावतीस त्याख्यान वगैरे देबदत्तराव " भांडारकर हे मला मेटण्यासाठी स्टेशनावर आले होते. पण त्यांची माझी बालून बाहेर आले, आणि ताबडतोब संभाषणास सुरुवात झाली. त्या दिवशी का या प्रसंगी मुद्दाम पुण्याला जाणें शक्य नव्हतें. म्हणून मी म्हणालों, '' मला सुबईहून द्देण्याच्या मरीम न पहतां मी तेथून थेट मुंबईला आर्टी. श्रीयुत (आतां डॉक्टर) चुकामूक झाली. मी आणि माझे मित्र पालित गिरगांव पोर्तुगीज चर्चजवळ असलेत्या न्हावयाची होती. डॉक्टरमाहेबांनी मलाहि याच वेळी बुद्धचरित्र कथन करण्यास सांगितले सान आटपून पोषाख करण्यापूर्वी स्नानाऱ्या वेळी घालण्याचा झगा (बाथ-रोब) ब्रीच वर्षे मराठी भाषेत बोलण्याचा परिचय नव्हता, तथापि त्यांच्या आग्रहास्तव बुद्ध चांगली ओळख झाली. त्यानंतर कलकत्याहून जेव्हां जेव्हां मी सुंबईस येत असे, तब्हा समाजातील रामम हन आश्रमतिच उतरत असे.

टोन दिवस मुंबईस गहून मी बोटीनें पणबीस व तेथून होडी करून रात्रीं मुरगांवास गेटों. हुमऱ्या दिवशीं सकाठीं परसर सांखवाळीस न बातां महगांवास आलों. आमचे

२५. मुप्रसिद्ध संशोधक आणि प्राच्यविद्यांपंडित रा. गो. भांडारकर यांचे हे चिरंजीव. तेरी प्राच्यविद्यांपंडित आणि लेखक होते. त्यांनी संशोधनपर अनेक ग्रंथ िरंहले होते. १९३८ मध्ये अलाहाग्राद येथे भालेत्या इंडियन हिस्टॉरिकल कॉंग्रेसचे अध्यक्षस्थान त्यांना देष्यात आले होन. हिंदुस्थान सरकारच्या प्राच्यविद्याखात्यांचे नि इंडियन हिस्टॉरिकल रेकॉर्डन कींग्रेसचे ति वंश्यन हिस्टॉरिकल रेकॉर्डन कींग्रेसचे ते बराच काळ पराधिकारी होते. कल्लेक्चा विद्यापीठाने त्यांन डॉक्टरेट दिली होती. श्रीथर्पत हे देबदत्तांचे मोठे बंधू तेही संस्कृत मांषेचे तब्ब होते आणि मुंबईत प्राध्यापक या नात्याने शिक्षणक्षेत्रात कार्य करीत होते.

जुने आप्त भिक्क नाईक यांनी मछा या वेळीं फारच चांगल्या रीतीनें वागविछे. श्रीयुत विष्णु नाईक हेहि प्रेमानें वागले. ते व मी गाडी करून सांखदाळीस गेछों. तेथें माइया आगमनाची वार्ता पूर्वीच समजदी होती. महा मंडळीनें बंगाली पोषाखांत पाहिस्यावरोवर एकदम रडण्यास मुख्वात केळी । शेवटीं श्रीयुत विष्णु नाईक यांनीं सर्वोंचें समाघान भार दिवस मर्री राहतां येणें शक्य नहतें. ऑक्टोबर महिल्यांतील दूर्गापूजेची सुद्दी संपन्पापूर्वी मछा कल्कत्याळा जावयाचें होतें. म्हणून मी घरी दोनतीन दिवस राहून मह्यांवाळा आर्छों. मांशें कुटुंब मजबरोबर कल्करयाळा जाण्यास सिद्ध झांछे. पंतु माझी मुल्या माइया दाढीला इतकी षावरून गेली, कीं, ती आमच्यावरोबर येण्यास कब्ब्ल होईना. मह्यांवाहून तिला आजीच्या घरीं (चिल्लीस) पाठबून देऊन मी व मांशें

आमच्या आगमनाची वार्ता हरिनाथ दे यास तारेनेंच देण्यांत आठी होती. आमच्याराठीं त्यांने आपव्याच घरीं स्वयंगकाला वगैरे निराठी जागा साम्मम्भ करवृत तेथेंच आमच्या रहाण्याची सर्व व्यवस्था केछी. दरमहा तीस स्पये पगार अगदी बेताचा होता. तथापि घरांचे भाडें, बाळण्यास कोळसे, इत्यादिकांसाठी आग्हांस कांहीं व्यवे पडत नसस्यामुळे आमचे जेमतेम भागत असे. एग डिसेंबर महिन्यांत कुटुंब आजारी पडल्यामुळे तिला पुन: गोव्यास पोंचवाचे लागलें. या प्रसंगीं आलेला ह्यें हरिनाथ देने सापत्या पदरचा दिला.

## विद्यापीठाचे लेक्चरर

१९०६ च्या अखेरीस एम्, ए. परीक्षेचा निकाल लगरून हरिनाय दे त्या परीक्षेत पाल भाषेत पहिल्या वर्गीत पास झाला. नंतर बहिटस मुकजी क्षेत्र यांच्या मदतीने त्यांचा सुनिव्हिंसिटीच्या तिवा कायद्याप्रमाणे कांहीं लेक्चार नेमण्यांत योणार होते. त्यांत पालि भाषेचा लेक्चरर मला नेमण्यांत याचे, अशी हरिनाय देने लटपट चालिविटी, आणि युनिव्हिंसिटींत त्यांचे वज्जन क्षार असत्यामुले स्थाने ती पारिह पाइली. बहुतेक सबै लेक्चरर ऑनररी होते. मी व सत्यक्षत सामें ती पारिह पाइली. बहुतेक सबै लेक्चरर ऑनररी होते. मी व सत्यक्षत सामें ती पारिह पाइली. बहुतेक सबै लेक्चरर ऑनररी होते. मी व सत्यक्षत सामें ती पारिह पाइली. वागेवर रसहा १०० सम्ये यावे, असा ठराव झाला होता. १९०७ सालक्ष्या कुलै महिन्यापासून मी त्या जागेवर रुद्ध झालें, क्या आगाऊच जिरुस आग्रु- होत्य मुकजी यांना भेटून, भी युनिव्हिंसिटींत काम कुले लागिलें तरी नेंदानल कॉलेजच्चा

<sup>्</sup>र ६ यांचे संपूर्ण नाव सर आग्रतोष मुकर्जी. हे कलकत्ता हायकोटिंचे न्यायाषीश होते. कलकता विद्यापीठ निर्माण करण्याचे अय यांस आहे. त्यांनी या विद्यापीठाचे कार्य सत्त्व तीस वर्षे केले. त्यांनी बंगाली भाषेला माध्यम म्हणून माध्यमिक अभ्यासक्रमांत आणि तर्सेच उच्च अभ्यास क्रमांतही, स्थान मिळबून दिले.

संबंध सोडणार नाहीं,' असे सांगितलें होतें. त्यांनीं या कामीं मुळींच हरकत केली नाहीं. ते म्हणालें, " युनेव्हर्सिटीचें काम तुम्ही बेळेवर केलें म्हणजे झालें. इतर कामांत तुम्हीं किती वेळ वालवितां, याचा विचार करण्याचें सिंडिकेटला कारण नाहीं.'' ही नोकरी मिळात्यावरोवर मी नेंशनल कॉलेबचें काम पगारावांचून कल लागलों, व तें कलकत्याला कल्कत्ता युनिव्हर्मिटीत नोक्सी पत्करस्यामुळे माक्षा पैशासंबंधाने बराच कायदा झाला. प्रमार आणि त्याशिवाय परंक्षक या नात्याने मला ६०० पासून ९०० स्वये मिळत असत. परंतु मनाजोगों काम मात्र माङ्या हातृन झालें नाहीं. ठेक्च्यर या नात्याने मला आठवड्यांतून तीनच तास शिक्ष्वाचे छागे. त्यांतिह जे दोचे-तिये विद्यार्थी असत त्यांना पालि मापेत परंगनता संपादण्याची उक्क्ट इच्छा नव्हती. केवळ कसंबंधे पास होठ्या पालि मापेत परंगनता संपादण्याची उक्क्ट इच्छा नव्हती. केवळ कसंबंधे पास होठ्या पालि मापेत परंगन संपादण्याची उक्क्ट इच्छा नव्हती. केवळ कसंबंधे पास होठ्या याकडेच त्यांने त्यांने त्यांने हिंदी परंग आहे. एकंदरीत कलकत्याला रहाण्यापासून कीर्ति मिळवायायलीकडे त्या पायवा झाला, असे ग्रहणता वेत नाहीं येथे मोठ्या कष्टाने सितदलेलें पालि मापेचे ज्ञान हिंदुस्तानांत पेरावें हेंच माझें आठुष्यांतील मुख्य काम आहे, असे मा समजत होतों, व अज्ञत्तिह समजत आहे, हें रुक्यांत ठेविलें पाहिजे. म्हणून कल्क कस्याला इतर बाबतीत जरी मत्या पुष्कळ पायदा होण्यासारता होता, तरी तो मला अत्यंत ग्रीण वाटला.

आतां बडिलांच्या- अंदातः तरी- ज्या ऋगांतून मुक्त होष्यासाठी हा सेबाधमै पक्षरञा तें फेडण्याच्या कामाहि मना बिलकुल यश आले नाहीं. प्रथमतः जे पैसे मिळाले ते मांही वर्षीं में हेगे असलेलें व्यान फेड्ण्यांत गेले. नंतर पहणजे १९०७ च्या ऑगस्ट महिन्यांत बडिलांच्या बमिनीबर एक खटला उगस्थत झाला. चाळीस वर्षामार्गे एका मोनाराचा व आमच्या बडिलांचा कांहीं जमिनीचा तंटा होता. पण गेल्या चाळीस वारमांपासून वेऊन मोठा खटञा उपस्थित केञा. १९०७ च्या डिसेंबर महिन्यांत सुरत आमच्या आप्तेष्टांच्या मताबिरुद्ध त्याच्या वरी बाऊन, खटस्याचा आपसांत निकाल होजारच्या गांबांतील श्रंयुत राम नाईक बाणवलीकर याने सोनाराचे सर्व इक्क त्याच्या बडील बंधूबर फ्रीजदारी खटला केळा होता, व सरकारांद्रन जिमनीचा तात्रा घेतला होता. आपचा पक्ष खरा, हें कोटोतून सिद्ध करून घेणें आग्हांस भाग पड़लें. गांवच्या बहुतेक गनीनदार छोकांनी आमन्यातफें साक्षी दिल्या. त्यांचे साक्षीदार म्हटले म्हणजे चाप्पांच बर्षोत तो पुनः उद्भवस्थाचे आग्हांटा तरी माहीत नव्हतें. १९०७ साली आमच्या पेथील काँग्रेमला हत्तर राहून मी केबळ या लटल्याचा तहबोडीने निकाल लावष्याच्या उद्शानें गोव्याला गेलों. पण दुरैंवाची गोष्ट ही, कीं, राम नाईकानें आपाऊच माझ्या जाबावा, अशी मी त्याच्या वडीठ भावाला विनंती केली. परंतु तिचा परिणाम कांही ह्माला नाहीं. उट्टर गम नाईक त्या जमिनीची भलतीच किंमत सांगू लागला. तेव्ह

मजूर होते. तेव्हां डिस्ट्रिक्ट जडजाने आणि हायकोटींने आपच्याच तर्फे निकाल दिला.\* वहील बंजूकर लाक्टेल फीजदारी खटलाहि कोटींत लोटा ठरला, हे समत्ने योग्य क्षाले; परंतु या कानी कल्फकरवाला मिळविकेले बहुनेक सर्वे पेसे वालिकों भाग पडलें. जबळ-जक्क १००० राये या खटल्यांत बुहाले. तेव्हां विहलांचे कर्जे माझ्या हातून फिटेल की काय, याविषयी माझ्या माति तीत्र शंका अपरिथत क्षाली. मी युनिव्हिसिटींत नोकरी पत्करली न पत्करली तोंच माझ्याशीं लहानकर्णी सख्याने वागणारा असा मतुष्य आमच्या-विहद्ध खटला विक्त घेतो काय, आणि दूरवर विचार न करतां न्योटे साक्षादार मोळा करून कोटोंत मांडतो काय! या सर्वांच विचार केला महणे माहें मन अत्यंत उद्दिन्य होत असे. गोत्याची परिस्थितिच इतकी विलक्षण क्षाली आहे, की, तेयील हिंदु लोकांना आगलें हिताहित कशांत आहे, हे कळ्गेहि मुक्किल क्षालें आहे. अशा स्थितींत बिह्लांचे कर्ज फेडून जिनती मोकळ्या केल्या तरी त्याची गत काय होईल, आणि आग्हांला किती खटलें करावे लगानील कोण जाणे! असे वाहून या कामीं मीं बहुनेक उदासीन झालों.

माह्या आगमनाने हे रिथत्यंतर बहुन आले, असे बाहून त्यांची आडंडि माझे फार हिग्नाथ देची बदली हुगळी कॉनेजच्या प्रिन्सिप्लच्या जागी झाली, व तेथे त्याचे व्यसन पुनस्द्भूत झालें. पुढे त्या कॉलेजस्या जागेवर असतांना इंपीरियल लायब्ररिस्या मुख्य अधिकाऱ्यांची बागा त्याला मिळाली. त्या वेळी त्यांचा पगार एकदम रम्महा ११०० पालि भाषेत प्रावीष्य संपादत्याने कठक्रस्याने हॉर्ड बिश्प कीपल्स्टोन् यांनी स्थान्यावर मजी बसली. विशष कोपल्स्टोन् हे स्वतः पालि भाषेचे मोसे होते, व कांहीं अइच्यास मिळालं, देर्च भग्मराट गाहून मटा कार आनंद होत असे, पण त्याबरीबरच त्यां ने हून तो परत आल्यावर मी त्याच्या घरी रहातच नन्हतों. घमैपन्नों महाबोधि समेलाठीं एके निवशी हरिनाथ दे याम भेटण्यासाठी मी कलकत्ताकण्यांत भेलों. ग्या कल्बांत देनें इसमहा नब्बट समये भाडें देऊन एक भनी मोठी लोली चतली होती. टोन-तान महिन्यांनी जमैनीहून डॉ. पिशल येणार आहेत, त्यांच्यासाठी ही लोली अङबून ठेविली आहे, असे इरिनाथ देने माइयावर प्रेम होते, यांत शंका नाहीं. १९०६ साछी मी त्याच्या घरीं होतों तेव्हां केवळ माइया भिडेखातर त्याने आपले मद्यपानांचे व्यसन सोडून डिले होतें. आभार मानीत असे. बीद्ध धर्माच्या पठनानें आक्छा मुख्गा सुधारेल, असें एका ग्गोतिष्याने सांगितछे होते, व त्याच्यावर तिचा विश्वास होता. परंतु १९०७ सार्छी सम्बे झाला. ही जागा मिळण्याता अंशतः मीच कागण झाली, असे तो म्हणत असे. ते हरिनाथ देखा विचारीत असत. त्यांच्याच खटपटीने श्रीयुत देखा प्यदा मोठी जागा मुन: मूळचीच जागा भाड्याने घेतली होती. तेथे कांही डिवस मी राहिटों; व नंतर कांही दिवस बालीगंज येथे श्रीयुत अंबिकाचरण सेन यांच्या घरीं रहात असे. येथे असतांना व्यमन बाहत चाह छे आहे, असे करों करों किया माझे मन खिल होत असे. हुगळी

<sup>\*</sup> हे दोन निकाल मी अमेरिकेंत असतांना झाले.

१५० । निवेदन

तो म्हणे. मी गेटों त्या वेट्ठीं तेयें आणखी एकदोन बंगाली पंडित त्याला भेटण्यासाठीं समोरच आषत्या व्यसनाचे प्रदर्शन केले. त्यांते आतिक्रम केला, असे मुळीच नाहीं परंतु, पूर्वी तो चोरूनमारून कोणाला न कळत दारू पीत असे. पण त्या दिवशी उघडपणें प्याला, एक्टे काय ते. या गोष्टीचा माइया मनावर तीव्र परिणाम झाला. यापुडे जितस्य आले होते, ब खाचे दोघे सुरापानिमित्रहि तेथें होते. हरिनाथ देनें त्या दिवशी आमन्या ज्यकर कल्कता सोहतां येईल तितकें चांगलें, अशी माझी दृढ समजूत झाली.

शत्त्यनुसार करैत्याकडे बळणाची उत्कंटा लागली. या प्रयतांत अचातक कसे यश आले उद्देश सफ्ड झाळा नाहीं; बंगाल्यांतील विद्याध्योंचे माझ्या हातून म्हणण्याबोगें कत्याण होण्यासारले दिसेना, आणि ज्या मित्राने एनढी मदत करून मछा पुढें आणले, त्याचाहि पाय दिवसेंदिवस खोळांत जात असून त्याला बर आणण्यांचे माइया अंगी सामध्ये नाहीं; आटोक्याग्रहेरचा होता, व त्यामुळॅ मला एक्तच रस्ता मोकळा होता व तो हा, कीं फलकता सोडून दुसरीकडे बावें. सारांश, ज्या उद्देशांने मी धेर्थ नोकरी पत्करिली, तो नाहीं. आता हरिनाथ देळा ताळ्यावर आणून सन्मार्गाळा लावण्याचा प्यप्त माझ्या या सर्वे गोधींनीं माझ्या मनांत भार काहूर माजून राहिलें, व कलकत्ता सोड्सन आपल्या परंतु उचड़पणें किंवा गुप्तपणें या लोकांशी मी कथींहिं संबंघ ठेविला नाहीं. खांत कोहीं सदाचरणी आणि उदार मनाचीं माणसें होतीं. तथापि केनळ हरिनाथ देला बाहेट वाटेल हें बाणून मी खांची तोंडओळवाहि बोड़ अे नाही. मी खांच्या पक्षाळा बाऊन मिळाओं असतों तर कदाचित् माझा भाषदा झाला असता. परंतु अथी वाघुळाची बुत्ति स्वीकार-ष्याचा मङा अस्यंत तिटकारा असल्यामुळे तिची नुसती कल्पनाहि माझ्या मनाङा शिवली कलकत्यांत बऱ्याच लोकांच्या आणि माइया ओळली शाल्या होत्या. हरिनाथ देच्या प्रतिपक्षांतील कांहीं बड़े लोकहि मला चहात असत, असे माह्या ऐकण्यांत आले होतें पुढील प्रकरणांत सांगावयांचे आहे.

# श्रीमंत गायक्षवाड महाराजांचा आश्रय

बाळगीत नाहींत,' इत्यादि उडवाउडवीची उत्तरें देऊन श्रीयुत टागोर यांना व मला वाटेस नाहीं. परंतु टागोर मला ग्हणाले, " तुम्हांला बाईट बाटूं देऊं नका; मी खतः महाराज गायकबाडांना चांगला ओळवतों, आणि उद्यां सकाळीं सातांच्या सुमारास मजकडे अग्रणी आहेत, अशी त्यांची स्थाति पुष्कळ वर्षोपूर्वी माइया ऐकण्यांत आटीच होती. १९०६ माङ्या डिसेंबर महिन्यांत औद्योगिक परिषदेचे अध्यक्ष या नाखाने खांचे बडोद्याच्या मुहाराजांची ओळल करून दाल काय 🖁 ' असा प्रश्न के ग. त्यांबर ते म्हणाले "महाराजांपेक्षा दिवाण श्रीयुत रोमेराचंद्र इत्त<sup>र</sup>ै यांची व माझी फार चांगळी ओळख आहे, व त्यांच्याच माफी निं तुमची आणि महाराजांची गाठ घादून देणे चांगले होईल. " त्याच दिवशीं किंवा दुवन्या दिवशीं ते स्वतः मला वऊन रोमेचंद्र दत्त यांच्या बरी गेले. परंत्र रोमेशनाब्ती, 'माइया आणि महाराजांच्या भैटीपासून कांहीं एक निष्पन्न वहाय-याचे नाहीं, बौद्ध धर्मांचा बडोद्याला उपयोग नाहीं व महाराज त्यासंबंधी, विशेष आस्था **डाबलें ।** तेथून बाहेर पडतेवेळी मला तर महाराबांच्या भेटीची बिल्कूल आधा राहिली अमितंत मयाजीराव गायकवाड, बडोद्याचे महाराज, हे विद्याप्रिय राजेरजवाड्यांत क्रकस्याला आगमन झालें. तेव्हां अर्थात्च त्यांच्या मेटांची मला फ्तार इच्छा झाली. श्रीयुत सत्येंद्रनाथ टागोर आय्. सी. एस्; यांची व माझी नॅशनरु कॉलेज सुरू झाल्या गसून चांगलीच ओळल झाली होती. त्यांत सर्वेताघारण महाराष्ट्रीय लोकांतर्वधी त्यांच्या मनांत एक प्रकारची आदरबुद्धि वसत असे. तेच्हां मी त्यांच्याजवळ बाऊन, आलांत, तर आषण दोवेहि महाराजांच्या भेटीला बाऊं. "

त्यांच्या सांगण्याप्रमाणें दुमऱ्या दिवशीं नंबर १९ स्टोअर रोड, बाल्जिंज येथे त्यांच्या बरी गेलों. आपच्या रोजन्या पोषालाने तें तसेच बाहेर निवाले. मी त्यांच्यासाठी गाडी

ष्यांचे इंग्रजी आणि बंगाली बाङ्मय विपुठ असून तें उच्च दर्जाने आहे. त्यांच्या कांहीं कारंबऱ्या वि. सी. गुर्केर यांनी मराठीत आणलेल्या आहेत. ते राष्ट्रसमेचेही अध्यक्ष झाले २७. हे बंगालमधील प्रारंमीन्या काळातील आय्. सी. एस्. अधिकारी होते. मिद्रान्, अभ्यास् वृत्तीचे आणि एक उत्तम लेखक म्हणून ते त्यावेळी ओळन्वप्यात येत.

आणष्यास सज्ज\* शाली. परंतु त्यांनी गाडींत वसणे साफ नाकारले. सक्ताली मैठ दीड मैल चालष्याची आपणाला संवय आहे, व चालस्याशिवाय वैन पडत नाही, असे म्हणून ते माझ्याबरोवर पायींच आले. त्या दिवशीं गायकवाड महाराज सकाळींच बाहेर कोर्डे गेले होते. अर्थात् आमनी मेट झाली नाहीं. पण श्रीमंतांचे प्रायखंट सेक्रेटरी श्रीयुत (आतां सर) मनुमाई मेथा यांस माइयासंबंधीं जें कांहीं सांगावयाचें तें सांगून टागोर तसेच चालत वरीं गेले.

त्यांच्या या खटपटीनेंहि श्रीमंत सयाजीराव यांची व माझी मेट झाली नसती; परंतु स्यांच्याच आश्रितांपेकी एकादोवा गृहस्थांनीं श्रीयुत मनुमाईना वारंवार आठवण देऊन, हुसन्या की तिसन्या दिवशीं माझी मेट षड्यून आणिली. महाराजांना दहा-पंथरा मिनिटां-पेक्षां जास्त अवकाश नव्हता. तेव्हां मछा निरीप देण्यापूर्वी ते म्हणाले, "तुम्ही एकदां बहोचाला या. पुष्कळ गोधी तुमन्याशीं मला बोलावयाच्या आहेत. आतां येथे मला फ्रार कार्में असस्यामुळे आणली पांच मिनिटें बोलण्याची सीय राहिली नाहीं."

त्यांनी बरी मठा बहोद्याह्य बोह्यविके होते, तरी वीस-यंत्रवीस दिवस करूकता सोहतों आहा नाहीं. पुढें नंशनक कॉल्डबांतून कांही दिवसांनी सुद्दी वेऊन कुडंबाला पीहोंच- विष्ण्यासाठी भी गोच्याह्य गेटों व तेथून बहोद्याह्य गेटों. श्रीयुत रावजी रघुनाथ शिसांव- कर या गृहस्थांची व माश्री कटकरयाह्या चांगली ओळल शाही होती. या वेळी (सन १९०७ साली) ते असिस्टंट ह्यानगी कारमारी होते. बडोद्यास दुमरीकडे कोठें ओळल नसस्यामुळें यांच्याच वर्षी उत्तरहों. महा तेथें बरेच दिवस रहावें ह्यांलें. प्रथमतः महाराज दुसरीकडे शिकारीस गेटे होते, व नंतर त्यांची चुहती की काय वारटी. प्रवंच आठ दहा दिवस महाराजांची मेट झाली नाहीं. एण मी इतके दिवस येथे आहें, असे त्यांना समजतांच चुहतीच्या मरणानंतर तिसच्या दिवशीं त्यांनी मठा मेटीसाठी राजवाङ्यांत बोह्यांत के त्यांचा स्वाह्यांत के त्यांचा वार्चाह्यां प्रतिस्तांचें आलंत, तर महा मेटत्यावांचून बाऊं नका." माझ्या जाप्योय्याच्या खर्चासाठी शहली हान होता हें हें

कल्कत्वाला गेर्यानंतर माझा बडोदें सरकारशीं मुळीच पत्रव्यवहार राहिला नाहीं. तुमंत्री अव्यव्यव्य एका वर्षानें हुजूरकामदाराचें एक पत्र आलें. महाराजसरकार मधूनमधून तुमंत्री आठवण काढीत असतात व या बाजूला आत्यास तुम्ही बडोबाला येऊन मेटावें, अशी त्यांची इच्छा आहे, हत्यादि मजकूर होता. त्या वेळीं कॉलेबांतील काम टाकून जातां येणें शक्य नव्हतें. तेव्हां मीं लिहिलें, कीं, 'सच्या महाराजसाहेवांना मेटतां येणें शक्य नाहीं. परंतु उन्हाळ्याची सुट्टी झास्यानंतर मेटतां येहेंल. त्यापूर्वी महाराजांची स्वारी कोठें आहे, यांची चीक्शी करून मी मेटीस येहंन. ' उन्हाळ्याच्या सुटींत मी गोव्यास

गेलों व तेथंच बहुतेक उन्हाळा षालिका व नंतर बुन्ध् महिन्यांत बडोबाला बाउन महाराजांची मेट घेतली. या वेळी त्यांनी मला एक व्यास्थान देण्यास सांगितले, व त्याप्रमाणें ते न्यायमंदिरांत करिषणांत आले. स्वतः महाराज हजर रहाणार होते; परंतु आप्रया वेळी त्यांना हजर रहातां आले नाही. माइया व्याख्यानाचा श्रोतृमंडलीवर परिणास चांगला झाला असावा, असे रोवटी झालेर्या एक-दोन ग्रहरथांच्या माषणांवरूत परिणास चांगला झाला असावा, असे रोवटी झालेर्या एक-दोन ग्रहरथांच्या माषणांवरूत दिस्त आले. महाराजांची त्यानंतर राजवाज्ञामध्यें मेट झाली. त्या प्रमांति महणाली, "केल्कचा सोहून इक्डे कांही काम करण्याची तुमची इच्छा आहे काय हिंग माह्या आवडींचे काम मला मिळाले, आणि निर्वाहापुरता पैसा मिळाला तर तें मला हवें आहे." ते महणालें, "तुग्ही येथे येऊन रहात असाल तर तुग्हाला मी सवै प्रकारें मदत करण्यास तयार आहें." मी महणालों, "मी बहोबालाच रहालें, अशी अट महाराजांनी बाद्धं नये. या माह्या करींच्यास मुक्णार साहीं. तेव्हां पुणे-मुंबईसारस्या ठिकाणीं राहून माझे काम माला करू वार्थे व निर्गाहापुरती बडोरें सरकारकहून मला मदत हवारी."

त्या बेळी महाराजांनी निश्चयात्मक असे कांहीच सांगितलें नाही, व ते त्या दिवशी की दुसऱ्या दिवशी पुण्याहा गोले. मीहि कल्करपाला गेलें. पंजरा-वीस दिवसांनी पुण्याहुन महाराजांच्या प्रायव्हेट रेकेटरीची अर्जेट तार आखी. तिचा इत्यर्थ असा—
"तुम्ही महाराष्ट्रांतील कोणत्याहि शहरीं रहात असाल तर तुम्हांला बडोदें सरकारांत्त दरमहा ५० स्पेशे मिळतील, व ही मदत तीन वेषपर्थत चालू राहील. गात्र वर्षोत्त स्वादें पुस्तक बडोदें सरकारासाठी तुम्हीं लिहून तयार केले पाहिजे." ही तार गोध्याला जाऊन वर्गच हिडून आखी. त्यामुळें अद्यार मिळाली. इतक्यांत सेकेटरीकडून पहिल्या तारेंचें उत्तर ताबडतोव पाठवावें, अशी दुसरी एक तार आली. हरिनाय दे व जिस्टिस मुक्जीं यांस माक्षा उद्देश कळवून महाराज सरकारांनी देऊं केलेलें वेतन मीं स्वीकारलें, व तारेंनेच त्यांचे आमार मानिले. मात्र पत्रों मी ऑक्टोवर महिन्यांत पुष्याला बाईन, असें कळविलें होतें. एक महिना कल्करपास रहाण्यास हरकत नाहीं, असें त्यांच्या सेकेटरीकडून उत्तर आलें.

करुकर्याला माझी व ऑनरेकट मोंग वा दू या ब्रह्मी रहस्थानी ओळल झाली होती. त्यांने मठा मुद्दाम ब्रह्मदेशाला बोलाविलें होते. अर भी तिकडे गेलों तर मला त्रिपटक प्रथांतील छापून प्रसिद्ध झालेला सर्व भाग देण्याचे त्यांने कब्ल केलेंछ होते. सट्वेंबर महिन्यांत त्याला मेटण्यासाठी भी ब्रह्मदेशास गेलों. करुकत्ता युनिव्हर्मिटीनेहि पालि भाएँतील छापून प्रसिद्ध झालेली सर्व पुस्तकें आणण्यासाठी मजपद्यी २००१४०० स्पयांची रक्कम दिली होती. या वेळी मोलिमन् येथील आमन्या स्थविगंना मेटण्यासाठी मी मुद्दाम गेलों. आखां जरी मी संघांत नव्हतों, तरी स्थविगंनी माझा फार चांगला मारसिक्त होता नवर सरसिक्तार केला. मोंग बा दू यांनी सरासरी २५० स्पयांची पालि पुस्तकें मला नबर

<sup>\*</sup> त्यांची गाडी कांहीं कारणामुळें त्या दिवशीं मिळण्यासारली नव्हती.

केली. या पुस्तकांचा मठा अनूत नांगठा उपयोग होत आहे. किंग्हुना, या पुस्तकां-वांचून मार्शेयेथें परोपरीं अइटे असतें, व पालि भाषा शिकविण्याच्या कार्मी कार अडथळा झाला असता.

# कळकता विवापीठ सोडावें कीं सोड़ं नये ?

यांना होय किंवा नाहीं, असे स्पष्ट उत्तर न देतां, "िविचार करून काय तें कळिवितों," मात्र आमने वचन मोडून तुग्ही येथून जातां कामा नये, " त्या दिवशीं जस्टिस मुक्जी पाहिंजे. मला हें समजून आत्यावर श्रीयुत देला मी म्हणालों, " तुमच्याच विचारानें मीं छावतां हें कसें ? " मर्वात म भवति होऊन शेवटी मछा येऊन श्रीयुत हरिनाथ बरिटस आहे, कीं, तुमनें कलकत्याला रहाणें झालें असतां पालि भाषेचा प्रमार विशेष होईल, निराळाच प्रकार बहून आला होता. युनिव्हर्सिटीने माझा पगार दरमहा १०० स्पर्ये होता तो २५० घवये केला आणि माझ्याकडून तीन वर्षे कलकत्याला राद्यीन, अशी हमी मागितली. हें सबे हरिनाथ दे आणि बस्टिस मुक्ती यांच्या खटपटाने झांछे असछे मुकर्जीकडे गेले. जस्टिस मुकर्जीताहि मीं हाच प्रश्न केला. ते म्हणाले, ' तुमन्या नाण्याला त्या वेळी आग्हीं अङ्थळा केला नाहीं. पण आज आग्होंस असे दिस्त आर्ले व एवद्याचसाठी आग्ही तुग्हांस येथे रहाष्याविषयी आग्रह भरीत आहों. आतां महाराज गायकवाड यांना दिलेले वचन कसें मोडावें, असे जर तुम्हांन वाटत असेल, तर युनिव्हर्सिटीचा व्हाइस चान्सेलर या नात्यांने मी तुम्हांम आणाखी तीन वर्षे येथे ठेवण्याविषयीं महाराजांस विमंती करतों. आजच पाहिजे तर यासंबंधाने तार करितों. सप्डेंबर अखेर ब्रह्मदेशाहून मी परत कलकरयाला आलों. माइया गैरहजेरीत तेथे असे सांगून बिन्हाडी आलों.

माइया मनानी स्थिति इतकी चमत्कारिक झाळी होती, कीं, सांगतां सोय नाहीं. एका बाजूस स्वकर्तव्यास मुकण्याची भीति, यांच्या दरम्यान माइया मनाने पुष्कळ हेळकावे लाल्ले. एण शेवटी कर्तव्याला न मुकण्याचा निश्चय हट झाल्यामुळे मठा फार आनंद झाला. दुसऱ्या दिवशींच सर्वे पुस्तकें पेटींत मरून ती श्रीश्रत आनंदराव माडगांवकर यांच्या माफैत मुंबईला रवाना केलीं; आणि त्यांचे वहीठ श्रीयुत<sup>२८</sup> दीतानाथराव माडगांवकर यांच्या माफैत मुंबईला रवाना केलीं; आणि त्यांचे वहीठ श्रीयुत<sup>२८</sup> दीतानाथराव माडगांवकर यांच्या सी महणालों, ''आज बुद्धाच्या

२८. हे गेस्या काळातील मुंबईतस्या सर्व सामाजिक नि धार्मिक चळवळीत डॉ. मांडारकर, न्या. रानडे वर्गेरे मंडळींच्या मूळ सहाय्यकांपैकी होते. यांच्याच, गोर्विद दीनानाथ माडगावकर या चिरंजिवांना, नंतर मुंबई हायकोटिंचे न्यायार्धिश होण्यांचा मान मिळाला. आनंदराव, कुण्णराव, बळवंतराव वर्गेरे माडगांवकर, ही सर्व एकाच बरातील आन्दांमंडळी होती.

आणि बोधिसस्वाच्या अनुकंपेनें मीं लोमावर विजय मिळविला, म्हणून मला आनंद बाटत आहे!" परंतु हरिनाथ देला कांहीं तरी सांगणें प्राप्त होतें. तेव्हां त्याला मेट्टन मी म्हणालों, 'शीमंत गायकवाड महाराजांचा निरोप येथून मागविणें मला रास्त वाटत नाहीं. मी स्थांना मेट्टन, में कांहीं होईल, तें तुम्हांस कळवितों. तोंपर्येत सिडिक्ट्रला मी निश्चया- समक असें उत्तर देत नाहीं.'' हरिनाथ देनें मला शीमंत महाराज गायकवाड यांस देण्यासाठीं एक पत्र लिहून दिलें. त्यांत, माझ्या कल्कर्याला रहाण्यापास्त फार फायदा भाहें, इत्यादि मजकूर होता.

# डॉ. बुड्स याचा प्रथम परिचय

बरिटस मुक्जी व हरिनाथ दे थांचा निरोप घंऊन मी १९०८ च्या ऑक्टोबर महिन्यांत मुंबईला आलों, आणि पूर्वी निश्चय केल्याप्रमाणें माझा राजीनामा कल्कत्ता युनिव्हिस्टाच्या राजिर्द्रारक्षडे पाठबून दिला. दे व बरिटस मुक्सी यांनाहि पत्रद्रारे क्रळविलें, की, आपला मी फार आभारी आहें, तथापि केवळ पैशासाठी मी युनिव्हिसि-टीचा नवीन टराब मान्य केला असे अपयश पदरीं थेईल, या भीतीने राजीनामा देत आहें. श्रीमंत महाराज गायक्रवाड यांनी मला प्रतिबंधच केला असता किंगा नाहीं, हें माला माहीत नाहीं, इस्थादि.

मुंबईला माझी व डॉ. बामुदेव अअनंत मुखठणकार<sup>२</sup> यांची याच वेळी प्रथमतः ओळख शाली. श्रीयुत कृष्णराच माडगांवकर आणि त्यांचे किनिक्ठ बंधु श्रीयुत वळवंतराच माडगांवकर थाणि त्यांचे किनिक्ठ बंधु श्रीयुत वळवंतराच माडगांवकर यांचीहि याच खेपेस चांगली ओळख शाली. या ओळखीचे पर्यवसान त्यिरत मैत्रींत झाले. माडगांवकर यांनी मला रहाण्यासाठीं आपळा बोरिक्ली येथीछ बंगला दिला. तेथे सहकुदंब एक-दोन महिने राहिलों. याच वेळीं डॉ. जेमस एच. बुड्स (James H. Woods), अमेरिकेंतीळ हावंडे युनिक्हिसिटीचे प्रोफेसर संस्कृत माषेचा अभ्यास बाढिवण्याच्या उद्देशाने या प्रांतांत येऊन राहिले होते. ते अमेनींत असतांना डॉ. मुख्यियाची बराच वेळ संभाषण झाले होतें. तेव्हां मला पाहप्यांची त्यांना फार उत्सुकता झाली. मीमुकंटा आलों त्या वेळीं त्यांच्या कुदंबाची तब्वेत नाहुरुत्त होती; म्हणून ते माथेरानल्य सहात असत. त्यांच्या बिनंतीवरून बॅ. मुखठणकर व मी तेथें बाऊन त्यांचा मेटलों. नंतर नोस्हेंबर महिन्यांत ते सहकुदंब ताजमहाल हॉटेल्मध्यें येऊन राहिले, व तेथून रोज पालि माषा शिकप्याताठीं बोरिक्टीला वेत असत.

पण महिना पंचरा दिवसांनी त्यांच्या कुटुंबाची प्रकृति पुनः विषडली. म्हणून मी मुहाम त्यांच्यासाठी प्राथेनासमाबासमोर एका चाळींत बिन्हाड केलें. माड्याचा वगैरे लर्च

२९ यांच्यासंबंधींची माहिती पुढें आली आहे.

खांनी दिला. आपणाला ताजमहाल हॉटेलांत येऊन शिकवांचे, असे त्यांनी हॉ. मुलटण-करांमाफ्त बोलणें चालविलें होतें. पण त्यांनींच त्याचा परस्पर निषेध केला. शिकविष्या-साठीं मी त्यांचाकडे जाणार नाहीं, व असला प्रश्न केत्यास त्यांचे नुक्रमान होहेलं, असे समजत्यामुळें त्यांनीं मला यासंबंधीं मुळींच विचाग्लें नाहीं. मात्र मुंबईत येऊन रहाण्यास निनंतीं केली; आणि त्यांच्या सोयीसाठीं मीहि ती मान्य केली. आमच्या बिन्हाडाची सबें खळवाचुळव डॉ. मुलटगकर यांनीं परस्पर केली. अर्थात् मला बोरिवलींचे विन्हाड मुंबईस आणण्यापलीकडे दुसरी मेहनत पड़ली नाहीं.

डॉ. बुड्स फेब्रुआरी १९०९ अखेरफ्रेंत राहून जपानच्या मार्गोने सबदेद्यीं परत गेले. मार्च महिन्यांत मंडळीला गोंच्याला पाठकून मार्खे कायमचे बिन्हाड पहाण्यासाठी मी पुण्यास आलों. प्रथमतः सदाशिव पेटेंत एका लहानद्या बगंत कांही डिक्स काढले, व नंतर रिवेवार पेटेंत एका बरांत वर्च्या मजस्यावर रहात होतों. या अवधीत माह्याकहून महराण्यासारली मेहनत झार्श नाहीं. तथापि 'विद्युद्धिमार्गा'चा बराच मार्ग मीं देवनागरी लिपींत लिहून काढला. 'बोधिचर्या—अवतारा 'चे मराठी भाषांतर तयार केलें. एक लहानसे पाले लाइ मार्ग सेव्यत भाषेत लिहिलें आणि बड़ोरें येथंल निर्मिराज्या ठिकाणी पांच व्याख्याने दिलीं. त्यांतील तीन व्याख्याने "इद्ध, धमे आणि संघ " नांवाच्या पुस्तकरूपाने छातून प्रसिद्ध झालीं आहेत.

१९१० च्या फेब्रुआरी महिन्यंत डॉ. बुड्म यांजकडूत निकडीचे पत्र आले, की हार्वंडं युनिव्हिसिटीत माजी प्रोफेसर मि. वास्त याने चार्जविलेत्या विग्रुद्धिमार्गाच्या संशाधनाच्या कासी माझ्या मदतीची जरुरी आहे, व ताबडतोन येण्यांची तयारी करावी. आगजोटीनें वर्गेर करें यांचे, यांची सर्व माहिती त्यांनी यांच पत्री देऊन ठिविटी होती, व आपळा तारेचा पत्ता आणि अमुक क्ययंबह्ट खुणेचे शब्दिह देऊन तारेनेंच पैसे मार्गावण्यास िहिहें होते. त्याप्रमाणें १८०० हम्ये मी तारेनें मार्गावेले आणि श्रीमंत महाराज गायकवाड यांची परवानती वेऊन अमेरिकेच्या प्रनासाची तयारी चार्ञविली. महाराजिल यांच प्रसंगी ज्यातवरून अमेरिकेच्या प्रनासाची तयारी चार्ञविली. महाराजिल यांच प्रसंगी ज्यातवरून अमेरिकेच जाणार होते. ते मळा आगणाइरोबर येण्याच संगात होते, पण अमेरिकेचे पैसे माह्या हाती आत्यासुळे आणि इंग्लंडच्याच सांगांनें जाण्याचा मांझा वेत निहिच्त केठा. महाराजमाहें वांची विशेष आग्रह न करतां मार्गीलें जाण्याचा मांझा वेत निहिच्त केठा. महाराजमाहें हार कों संद्री अह्यंच पदत्य करें, असेहि आगिवचन हिलें. याहावाय बुद्ध, धर्मे आणि संघ हें पुस्तक छापण्यामाठी महणून मन्त त्यांनी एकदम पांचशे सम्यांनी हिली.

दरमहा २५० क्ययांनी नोकरी सोड्सन श्रीमंत गायकवाड महागजांनी टिलेच्या २० क्ययांच्या वेतनावा स्वीकार केत्याबद्दल मला कर्षीहि पश्चाताप झाला नाहीं. हे वेतन स्वीकारले नसतें तर डॉ. बुद्स यांची गांठ पड़ली नसती आणि अमेरिकेला जाण्याची

संधि सांग्रहली नमती. पुण्याला थेऊन राहिल्यामुळें डॉ. भांडारकर यांचा निकट संबंध बहुआ व त्यांच्या प्रयत्नाने मुंबई युनिव्हर्सिटींत पालि भाषेचा प्रवेश करतां आजा. महाराष्ट्र देशगंथवांची सेना करण्याची माझी उत्कट इंच्छा अंशतः तरी तृप्त होण्यास श्रीमंत गायकवाड महाराजांचाच आश्रय कारणीभूत झाला आहे, आणि या प्रांतांत पालि भाषेच्या प्रसाराचे पुष्कळसे श्रेय त्यांना देणे योग्य आहे.

ン

## अमेरिकेंतील प्रवास

ड्याच्या आयुष्याची बाबीस-तेबीस वर्षे गोंव्यासारस्या मागासलेस्या प्रांतांत गेली व त्यानंतरिह बहुतेक वर्षे काशींतील मठांत किया मैडिविहारांत गेली, त्याच्यावर अमेरिकेचा प्रवास करण्याची पाळी थेगें म्हणजे अरासे विलक्षण म्हटलें पाहिंजे. कधी विजार वापरण्याची संवय ताही, ब्रुट बालण्याचा अभ्यास ताही, युरोपियन पद्धतीनें टेबलावर जेवण्याचा प्रसंग नाहीं, अशा परिस्थितींत मास्या मनाची स्थिति कशी क्षांली असाबी, याची वाचकांतींच कल्यता करावी. वरंतु अपरिचित देशांतून प्रवास करण्याचे बरेच प्रसंग गुदरले असस्यामुळें व कलकरत्याला असतांना कांही मित्रांची युरोपियन याटाची राहणी माझ्या अवलेकांत आली असल्यामुळें मला या नवीन प्रवासाचें वाटावें तितकें भय वाटले नाही.

या वेळी डॉ. मुनठगक्त लाहोरला द्याळसिंग कॉलेबांत अध्यापकांचे काम करीत असत. माक्षा अमेरिकेन जाण्याचा निश्चय झाल्यावर एकदां ते मछा येक्कन मेटले. मी आतिहाय धांदलीत असल्यामुळे "बुद्ध, धर्म आणि संघ" या पुस्तकाची होवटली पुर्फीह त्यांनींच तपासलीं व झुद्धिपत्र तयार केले. विलायतेच्या प्रवासांत काय काय जिनसा आवस्यक आहेत, यांनी एक यादीह त्यांनीं तयार करून दिली. या यादीप्रमाणे श्रीयुत बळवंतगव माहगांवक्त यांनी जिनसा लरेदी करण्यास मला मदत केली. पुष्याच्या स्टेशनावर माहगांवक्त यांनी जिनसा लरेदी करण्यास मला मदत केली. पुष्याच्या स्टेशनावर माहगांवक्त यांनी जिनसा लरेदी करण्यास मिन मेडच्हेंस गेलों, व तेथून तारीख २३ एप्रिल १९१० रोजी मांच्युआ ( Mantua ) नांवाच्या पी. अंड ओ. कंपनीच्या आगांवोटीनें इंग्लंडचा मार्ग धरिला. बंदरावर माझे मित्र श्रीयुत बळवंतराव माहगांवक्तर वोरों मंहळी आली होती. यांच वोटीनें महारांचा होळकर विलायतेला

बाण्यास निषाले होते. त्यांच्याबरोबर त्यांच्या भिग्नी श्रीमंत मौ. सीताबाई याहि होत्या. मठा ही गोष्ट मुळींच माहीत नव्हती, व असती तरी त्यांच्यापासून कांही विद्याष्ट कायदा झाठा असता, असेहि नाहीं. पण माझे मित्र प्रार्थनासमाजाचे मिद्यानरी श्रीयुत विद्युठ रामजी शिंदे³ यांना ही गोष्ट माहीत होती, व आगबोटीवर गैरमोय झाठी असता, मठा या श्रीमंत मंडळींकडून कांहीं मदत व्हावी, या उद्देशानें त्यांनीं भौ. सीताबाई साहेबांना एक पत्र लिहून तें घनक्यावरच माह्या स्वाधीन केलें. डॉ. मुख्टणकर यांनीहि इंग्लंडांत बऱ्याच गृहरथांना माह्यासंबंधानें लिहून देविलेंटे होतें. याशिवाय डॉ. बुड्स यांनी विट्हरपूळ येथें एका माजी आवेडीकनटा माझी व्यवस्था लाबण्यासाठीं लिहिलें होतें.

गळी आली असती. मीं ब दुमरे हिंदु प्रवासी दिवसांतून रोन-तीन वेळां अगदीं बेताचेंच अन्न लात होतों. आमन्यामध्यें एक तरण देशस्य ब्राह्मण होता. तो मात्र युरोपियन आगनोटीबर मला जी सेकंड क्लास केबिन मिळाली होती, तिच्यांत एक जैन जातीचा इंग्लंडला जाणारा विद्यायी व त्याच जातीचा पारीस येथे जवाहिरांचा थंदा करणारा व तेथून परत येतांना तीन-चार दिवस आगबोटोंत बाजविष्याची संबय असत्याम्ळे या ग्वामांत मुळींच त्रास झाळा नाहीं. एवडेंच नव्हे, तर मुंबईस रोन दिवस शीचाला गरंबार होत असून मळा थोडासा तापही आछा होता, फा अरबी समुद्रांत २४ तास गवास केल्याबरोबर प्रकृतीला आराम वाहूं लागला. आगबोटीवरील लोणी आणि पाब गंही फळें व बिस्किट किंवा पावाचे दोन तुकडे, एवह मिळे. नंतर १० बाबतां जेवण (Breakfast), युनः १ ला न्याहारी (Lunch), नंतर ४ ला चहा, पुनः ७ ला या सबौचा कांही युरोपियन प्रवासी पूर्ण आस्वाद घेत असत. पण तसा प्रकार माझ्या-मडून घडळा असता तर संग्रहणीया विकार विभोषाला बाऊन देहाबमान होण्याची भौरे पदार्थीवर यथेच्छ ताव मारण्यास सुरवात केलेली पाहून आग्हां सर्वोस आखंत यापारी, असे दोघे उतारू होते. पहिस्या दिनशीं कांहीं कांहीं मंडळीला समुद्राची हवा बाधून प्रकृति अस्वस्य होत असते; पण मला मद्रासहून व कलकरगाहून रंगूनला बातांना इत्यादि सार्वे अन्न तर माझ्या प्रकृतीला भार मानवले. सकाळी उठस्याबरोबर चहा, उत्तम जेषण ( Dinner ) आणि रात्रीं १० ला योडासा प्तराळ ( Supper ) असे. मबाशांना हार बात नसे. पहिल्याच दिवशीं त्यांने हॅम ( Ham ) आणि बीफ (Beef)

अचंत्रा वाटला | मीं तर त्यांला मराठींत असा प्रश्न केला कीं, "तुम्ही देशस्थ बाह्या म्हणीवतां आणि पहिल्याच दिवशीं आगजोटीवर हे अमेध्य प्तार्थ लातां, हें करें १'' त्यावर तो म्हणाला, "विलायनेला जाण्याचा माक्षा निश्चय तीनचार महिन्यांमांगेंच श्वाला होता, व तेव्हांपासूनच मुंबईतील हॉटेलांत जाऊन हे प्दार्थ लाण्याची मीं संवय करून पेतली।" हें ऐकृन आम्ही चूप बसलों.

माझ्या कीजनमध्ये असलेका जैन व्यापारी आगवोटीवरीक अन्नाञा मुळींच शिवत नसे. चहा, बिरिक्टे किंवा पाव एवंटे पदार्थ मात्र तो लात असे. बाकी आपणासाठीं हळदीची भुकी बाद्धन तथार केलेक्या पुष्कळ दिवस टिकणाऱ्या भाकऱ्या, इतर मेवा-मिठाई, आणि आंबे, संत्रे, मोसंबी बरीर फळांच्या टोन-तीन करंड्या त्यांने बरोबर वितस्या होत्या. त्यांच्यावर तो आपका निविह करी. दुसरा जैन विद्यार्थी इतका कमेंठ नहहना. पण मांस पाहिले, की, तो क्षचरत असे. आणाली बापना आडनांवाचे होळकर महाराजांचे हिष्टक (हेहि जातीने जैन आहेत) या बोटीवर होते. तेहि मास्यमांच-विराहित पदार्थ सेवन करीत असत. मठा स्वतःका मासे लाण्यास अडचण नव्हती; परंदु आगबोटीवर हा पदार्थ क्वचित्व मिळे. तेह्हां आग्हां तिष्ठांजांचें भोजनप्रसंगीं खळव असे. दोन-तीन दिवसांनंतर चोफ स्टुअईंश सांगून हाळमात मिळण्याचीहि आग्हीं व्यवस्था करबून घेतळी. पाव, लोणी, फळे आणि वरणभात, एवळ्या पदार्थीवर आमचा योगक्षेम नीट चाळ्छा.

आपबोट तांबड्या समुद्रांत पीहोंचल्याबरोंचर श्रीयुत वापना यांच्या माफैत मजबवळ असछेलें श्रीयुत शिंदे यांचे पत्र, श्रीमंत सी. सीताबाई यांबक्रडे पाठबूत दिलें. त्यानंतर दुस-यांच दिक्द्यी त्यांनी मांटाक्यास यांचे, असा निरोप पाठिकिला. भूमध्यसमुद्रांत आपबोट बाण्यापूर्वी मी त्यांना एक्दोनदां मेटलों. वारंवार फर्स्ट कलासांत बाणें मला आवडत नमल्यामुळे मी तिकडे बाण्यास कंटाळत असे. परंतु एके दिक्दाी भूमध्य-प्रमाणेंच त्यांतींहि एक्द्रम लंडनचे तिकीट कादलें होतें. त्यांना कोणीं सांगितलें, की, प्रमाणेंच त्यांतींहि एक्द्रम लंडनचे तिकीट कादलें होतें. त्यांना कोणीं सांगितलें, की, विस्केच्या अमागोंच त्यांतीहि एक्द्रम लंडनचे तिकीट कादलें होतें. त्यांना कोणीं सांगितलें, की, विस्केच्या अमागोंच त्यांतीहि एक्द्रम लंडनचें तिकीट कादलें होते. त्यांना मोठी आडचण अशी होती, की, महाराजा होळकर यांचे युरोपियन गार्डियन व इतर वरोवरीची मंडळी, या सर्वोसादी मार्सेस्सहून क्यालेला जाणाच्या स्पेशलें ट्रेनमध्ये व्यवस्था केली होती त्यांपैकी एनाचा ग्रहस्थाल मार्गे ठेवून सीताबाईबरोवर क्यालेला येण्यास संगता आलें असतें. प्रचादा ग्रहस्थाल मार्गे आले नाहीं, हें मला ठाऊक नाहीं.

मार्मेस्महून क्यालेष्येतच काय ती अडचण होती. तेथें महागजांच्या स्पेशक ट्रेनची व आमच्या एक्पप्रेसची गांठ पहणार होती. नेव्हां मी. सीतागर्हनी महागजांच्या गार्हि-यनला सांगून आपलें तिकीट बदल्टन घेण्याचा प्रयत्न केला. पण तो यहस्य तिला एक्टीला घेण्यास अनुमति देईना. शेवटी तिनें मार्खे नांच पुढें केलें. तेव्हां गार्डियननें मला

३०. हे अत्यंत ध्येयवादी आणि त्यागी गृहस्य होते. त्यांनी फर्युसन कॉलेबातून बी. ए. झाल्यानंतर प्रार्थनासमाजाच्या कार्यास वाहून वेतले. प्रार्थनासमाजाच्या मदतीने ते ऑक्सफ्रोहे येथे ज्ञाऊन तुल्नात्मक धर्माचे अध्ययन करून आले. त्यांनी अस्पृत्यता निवारण्याचे कार्य कार कळकळीने केले. त्यांनी कित्येक संस्था, शाळा, वसतिगृह स्थापन करून, चाञ्चली. ते राजकीय चळबळीतही भाग घेत असत. नागपूर कॉंग्रेसनंतर महात्मा सांधींनी यांना कॉंग्रेस वार्की, कमिटीत घेतले होते.

विचारलें, कीं, या बाईच्या सामानाची कोरि जवाबदारी तुरही घेष्यास तथार आहां काय है मी महणालों, "मी अगरी नवला मनुष्य आहें. तथापि माइयाकडून होण्यासारली सर्व मदत मी करांत." दुसरा कांहीं मार्ग नसत्यामुळें त्यांने अहचण पदत्यास तार वोरे करा, असे भांगून मार्नेल्स येथें महाराजांसहवर्तमान स्पेशल ट्रेनचा मार्ग घरिला. मी. करा, असे भांगून मार्सेल्स तथें तहाराजांसहवर्तमान स्पेशल ट्रेनचा मार्ग घरिला. मी. सीताबाईनी पदरचे पैसे मरून मार्झेलि तिकीट बदलून घेतलें होतें. आगवोटीवर हो गोष्ट बहून आस्यासुळें फ्रान्स देशामधून एक दिवसाचा घांवता प्रवास करण्यांची सिंध मला मांतलती

ज्या दिवशीं मार्सेल्स बंदरांत आग्ही उत्तरत्तें, त्याच दिवशीं एडवर्ड बादशहांचें निवम-श्रुप्त आमच्या कानीं आले. सी. सीताबाईअरोबर इंदिराबाई नांवाची त्यांची एक मुल्मी होती. या दोषीजणींचे पुष्कळच सामान होतें. बंदराबर अशी अडचण उपस्थित झाली, कीं, त्यांच्या जरतारी दुगड्यांवर वर्गेर भयंकर जकात मार्गे लगले. शेवटी सर्व पेट्या न उपडतां, त्या तशाच बंद करून थॉमस कुकन्यामार्फत परस्पर इंग्लंडला सीताबाईसाहेब इक्च्या ऑफिसांत मिळेल, अशी व्यवस्था केली. एवंदें शास्यावर गांवांत बाऊन प्रथमतः उपाहाराची सोथ पहिली, आणि नंतर मार्सेल्स शहर पाहण्यास गेलों. सीताबाईच्या हॅडडॉगमध्ये कांही बवाहीर होते. त्यामुळे हॅडबॅगची त्यांना कार काळ्जी वाटत असे. खुक्क्या वर्गेर टिकाणीं हॅडबॅग बरीरे नोक्साच्या स्वाचीन करून बावें लगो; तेव्हां ता स्वाचें मन अत्यंत साशंक होत असे. मला जेव्हां ही गोष्ट त्यांनी सांगितली, तेव्हां मी महणालों, " दुमच्या बॅगमध्यें बवाहीर आहे, याचा संश्यिह कोणाला येऊं देऊं नका; नाहीं तर येथून मुखाने पार पहण्याची आशा बाळगावयास नको."

थॉमस कुकच्या माफैत मासेत्सचीं प्रसिद्ध स्थळे पाहून संध्याकाळी आग्ही एका उपाहारग्रहांत गेलों. कुकचा इंटरप्रिटर बरोबर होताच. आमच्यासाठी हॉटेल्वाल्याला संप्तू स्थाने ताज्या वाटाण्यांची उसळ वर्षोर पदार्थ तयार करिके. या इंटरप्रिटरमेंच आग्हांला भोजनोचर स्टेशनावर नेऊन तेथे कुकच्या दुसऱ्या एका एकंटाच्या स्वाधीन केलें, व त्या एकंटाने फर्ट कलाच्या बच्यांत जागा गहून दिली. कुकचे इंटरप्रिटर आणि एकंट यांनी आमच्या लिशांतील दहावीस फ्रॅंक तरी कमी केले असतील, असे वाटतें। आमच्याइकडे जसें बक्षिसाचें बंड आहे, तसेंच तें फ्रान्सांतिह असावें, असें दिसून आले.

फान्सांतीङ आगगाड्या फारशा सोयीवार नाहींत. आग्ही बरी फर्ट क्लास्चे उताह होतो, तथापि निजणाची सोय मुळींच नहहती. जेमतेम झसप्पपुरती जागा होतो, दुसरे दोन-तीन उतारू आमच्या डब्यांत होते. त्यांकिश एक मुसल्मान विद्यार्थी होता. त्यांला फान्सची चांगली माहिती असस्यामुळे त्याचा आग्हास चांगला उपयोग झाला. यानंतर पॉमस कुकच्या एजंटाला शरण जाण्याचा प्रसंग आला नाहीं. दुसऱ्या दिवशीं सकाळी भाग्ही पारीसल बाऊन पोहोंचलों. एका स्टेशनावरून दुसऱ्या स्टेशनावर बाण्यासाठी

आग्हीं एक मीटरगाडी टरविली व पारीस शहरांतून त्वरेने प्रवास करून आमर्चे स्टेशन गांठले. मुसलमान विद्याध्यति वाटेतील कांही स्थळे दाखविली. परंतु खाली उतका ती नीर पहाष्यांटा आम्हांटा अवकाश नव्हता. क्यांटेटा बाणाऱ्या गांडीच्या पारीसमधीट स्टेशनाला ठारानुच एक मोठें हॉटेल आहे. तेयें आग्हीं सर्वोनी उपाहार केटा. मी करी पैसे देव होतों, तरी त्या तस्ण मुसल्मान विद्याध्योंने ते न घेतां स्वतःच बिल दिले. पारीसहून मयालेखा आम्ही कोणत्या वेळी पोहोंचलों, हें आतां नीट आठवत नाहीं. परंतु रयांच्या रपेशल डब्याची चौकशी करून सी. सीताबाईना व त्यांच्या मुळीला तेये पोहोंचते एक्सप्रेस यांची गांठ पहणार होती, असे मला आठवतें. कदाचित् महाराज आमन्यान पूर्वींच इंग्लिश चॅनल उतरून फ्लीकडे गेले असावे. परंतु डोव्हरला ते ब्या गाडींतून केले, व मी जवळच्या दुसऱ्या एका इन्यांत बसलों. स्टेशनावर अतिशय गदी होती, माशें सामान घेऊन येणाऱ्या मुखराची व माशी मध्यंतरी चुकामूक होऊन तो भछतीकडेच् स्वाधीन करून म्हणाला, " वहा तुमच्या काहीं वस्तु कमी बास्ती झाल्या असत्या तर," तेथे पी. अँड ओ. ची स्पेशक ट्रेन (ज्या ट्रेनने होळकर महाराज गेले ती) व आमची जाणार होते, त्याच गाडीत्न आम्हाळाहि जावयाचे होते. तेव्हां त्या स्टेशनावर मी गेला, पण रोवटी सर्व गाडी धुंडावून त्याने मला शोषून कादिले, आणि सामान माझ्या सर्वे ठीक आहे, असे पाहून त्याची मजुरी त्याला देऊन खाना केले.

लंडनच्या चेरिंग क्रॉस स्टेशनाय्येत मी एकत्यानेच प्रवास केला. तेथे एक दीन पंजाबी विद्यार्थी सांपडले. त्यांतील एकजण माझ्यासारखाच अपरिचित होता. चेरिंग क्रॉसच्या हॉटेळांत अठरा शिलिंग देऊन एका रात्रीपुरती एक खोली घेतली. हुसच्या असे करणाचे कारण एवदेंच की, डॉ. बुड्स यांचे मित्र लिव्हरपूरचे आचेडीकन यांची मछ। मदत मिद्धन कोणत्या ठिकाणीं रहावें, अमेरिकेला जाप्याची आगबोट कथीं मिळेळ वगैरे सर्व गोष्टी समजतील. लिव्हरपूल्च्या स्टेशनावर पोंचस्याबरोबर डॉ. बुड्स यांचे पत्र हातांत घेऊन, त्यांत लिहिलेत्या आचेडीकनचा पत्ता मी व्याला त्याला विचाकं लगलों. परंतु असे समजण्यांत आले, कीं, हा आर्चेडीकन मरून एका वर्षापेक्षा जास्त **क्षि**यपसाहेबांची स्वारी दारांत गाडी उभी राहिस्याबरोबर बाहेर आछी व त्यांनी मळा नी, आपण कोणती मदत देऊं शक्ते. महा आर्चडीकनचा पत्ता पाहिने, असे सांगितस्था-퇛 ते म्हणाले, "आचंडीकन सध्यां हयात नाहींत. पण त्यांच्याऐवर्जी तुम्हांला मला कों हीं मदत करतां आछी तर अवस्य सांगा." मी म्हणाछों, '' मी या देशांत मुक्ताच दिवशीं सकाळीं तेथून प्रयाण करण्याचा विचार करून एकदम लिव्हरपूलला निषालों. काळ लोटला होता! तेव्हां एका गाडीवात्याने मला गाडींतून खुद्द लिव्हरपूलच्या मिशपन्या घरीं नेलें, व तेयें आचंडीकन कोण आहे, याची चौकशी करप्यास सांगितलें. आंत बोलाविलें. आपत्या दिवाणखान्यांत बसावयास खुची वगैरे देऊन खांनीं प्रश्न केला

आलों आहें, तेव्हां मचा अनुकृत असे एवादें होटेन आफ्या माहितींतरें असेन तर सांगा. आरही हिंदु लोक बहुतेक शाकाहारी असतें, हें आफ्या ऐकण्यंत आलें असेल्व," विश्वपसाहें के प्राकृत मानें असेल्व," विश्वपसाहें करणाले, "हिंदु लोकांविषयीं मीं पुष्कळ वाचलें व ऐकलें आहे. तेव्हां त्यांच्याविषयीं मछा वांगला आदर वाटतो. माझ्या शेवारिच टेंपरन्स होटेन्ट आहे. तेये नुमची व्यवस्था फार चांगली राहीन्. तशांत कांहीं अहचण पहली तर मी जवळ तेये नुमची व्यवस्था फार चांगली राहीन्. तशांत कांहीं अहचण पहली तर मी जवळ आहें माने यां अने आपल्या हावांनींच माझा ओव्हरकोट चढविला, व बाहेर येऊन मला टेंपरन्स होटेल्मध्यें घेऊन बाण्यास माझा ओव्हरकोट चढविला, व बाहेर येऊन मला टेंपरन्स होटेल्मध्यें घेऊन बाण्यास गाडीवास्थास सांगितलें.

विश्वपमाहेव बरांत गेस्थावर गाडीवाळा मोठ्या अचंब्याने म्हणाळा, "हे यहस्य या सहराचे विशव असून तुमचा एवंदा गौरव करितात, हे पाहून मळा आस्वर्य वाटतें।" मी म्हणालों, " थोर लोकांचा तो स्वभावच आहे." नंतर गाडीवाल्याने टैंपरन्म हॉटेल- जबळ गाडी उमी करून तेथीळ मेंनेबराला, विश्वपमाहेबांनीं मला पाठविले असून माझी स्थवस्या चांगळी ठेवा, इत्यादि बजाबून सांगितलें. त्याचे ठराविक पैसे त्याला दिले, तेव्हां कांहीएक कुरकूर न करतां माझा निरोप घेऊन तो चालता झाला.

आगशोटीवर हिंदी गृहस्य मेटत्यामुळे कांहीतरी करमणूक होत असे. मजजवळ वाचण्याताठी पुस्तकेहि होती. पण मार्सेल्स थेथे ती सर्व पेटीत सरून स्पाम कुकच्या ऑफिसमध्ये पाठिविटी गेत्यामुळे क्रमणुकीचे कांहींच साधन राहिले नाहीं. अगरिचित ठिकाण असत्यामुळे बाहेंग फिरावयालाहि बाणे जरा घोक्यांचे वाटे. यांमस कुकच्या ऑफिमचा होष लावून सामानाची चौकठी वरंतु सामान अद्यापि यावयांचे होतें. होटेल्मध्यें कांहीं पुस्तके वाचण्यासाठी ठेविलेली असतं, पण त्यांत मळा आवडण्यांचोगीं कांहीं नहहतीं. वर्तमानपत्रे वाचीत असें, पण त्यांत बहुतेक एडवर्वड वादशहांच्या मृत्यूसंबंधांने लेख असतं, व इतर लेख मळा इंग्लंडचे राजकारण नीट माहीत नसत्यामुळे चांगले समजत नसत. सार्यंश, या होटेलांत एक दोन दिवस मला कैटाप्रमाणे वाटलें.

तिसच्या की चौथ्या दिवशीं मी दिनाणाद्वान्यांत बसलों असतां, एका ग्रह्मस्थानें, माला कोटून आलांत," बौरे प्रदन करून माझी ओळाव करून वेतली. इंग्लंडांत आपण होऊन ओळाव करून वेणारा, असा हा पहिलाच ग्रहस्थ पाहून मला सानंद आदन्दे बाटलें, एण पुढें चौकशीअंतीं हा इंग्लिश मस्त डव होता, व तो व्यापारा-साठी लिव्हरपूल्ला आला होता, असे आद्भून आलें. ब्रुमेस्स येथील एका पेठीवर तो मुनीम होता, व तेथून कांही कागद्पत्र येईपर्यंत त्यालाहि लिव्हरपूल्ला दिवस कंटा-व्याचे होते. अशा रितीने "समानदीलि व्यसनेषु सस्यं" या न्यायाने आमें दोवांचे चांगलें बुळालें. त्याने मला शहरांतील निरित्तिस्थि भाग दालविले, कांही स्वस्त व चागली उपाहारग्रहें हि दालवून दिलीं, सकाळचे जेवण तेवहें टेमस्स हॉटलमध्ये येतलेंच पाहिजे, असा त्या होटलमध्ये येतलेंच पाहिजे, असा त्या होटलमध्ये येतलेंच पाहिजे,

मंधून दुसऱ्या एलाया शाकमाजी मिळणाऱ्या उपाहाररवहांत जाऊन आरही आमची क्षुघा शमन करीत होतों.

हा कार्ठ माक्तें कोण ?

एके दिवशीं माझा डच सोमती मटा म्हणाटा, " इंग्लिश टोक जरी फार श्रीमंत आहेत तरी वेथे दारिद्रयहि पुष्कळ आहे. मजुरांची स्थिति म्हणण्यासारखी चांगळी नाहीं. मी बरी व्यापारी आहें तरी कार्ल मार्क्स इत्यादि ग्रंथकारांचे म्हणणे मल्य पूर्णपूर्णे मान्य आहे. "मी म्हणाओं, "हा कार्लमाक्से कोण १" त्यावर मोठ्या चिकत मुद्रेने तो म्हणाछा, " वाः! मार्छ मार्क्स तुम्हांछा माहीत नाहीं १ अहो, तो आधुनिक सोशिया-लिझम्चा संस्थापक. इंग्लंडांतील केर, हार्डीप्रभूति मंडळी त्याचेच अनुयायी होत. " मी म्हणालों, '' पण हें सोशियालिझम् तरी काय आहे ! आमच्या हिंदुत्तानांत अशा तन्हेची चळवळ मुळींच नाहीं." तो म्हणाला, "युरोपांत चार आठवंडे घालविच्याबरोबर या चळंबळीविषयीं तुम्हांस आषोआप माहिती होईंछ. तथापि बर तुमची इच्छा असेछ तर चला, मी तुम्हांला या विषयावरची कांही पुस्तकें वेऊन देतों. पांच-सद्दा फेन्स खर्च केले. मीं, तुम्हाला सीदिायालिझम् काय आहे, हें समजण्यास उद्यीर लागावयाचा नाहीं. 🧖 असे म्हणून त्या गृहस्थाने मला जवळच्या दुकानी नेले ब तेथे ब्लेचफडे (Blatchford) अमेरिकेटा गेल्यावर मीं निरनिराज्या ग्रंथकारांचे सोशियालिझम्बरील पुष्कळ लेख व ग्रंथ बाचले, आणि जॉन सागों यांनी लिहिलेले काले माक्से यांचे चरित्रहि समुप्र अवलोक्न याची एकदोन पुस्तकें घेऊन दिली. त्यांतील ' Merry England ' हें पुत्तक ( याची अचबी तीनच फेन्स किमत होती ) मळा फारच आवडले. अमेरिकेळा पोहोंचण्यापुनी मीं ते दोनहां वाचलें, पण तेवळ्यानें सोशियाल्झिस्ची माहिती मिळविष्याची माझी इच्छा दुणांव**छी.** 

डॉक्टर बुड्स यांनी ठेठँड कंपनीमाफैत लिक्हरपूल्हून थेट बॉस्टनला बाष्याची माक्षी ध्यक्स्था करूत ठेविली होती. पण ज्या दिवशीं मी लिक्हरपूल्टा आहों, त्याच दिवशीं या कंपनीची आग्वोट निघून नेली असत्यामुळे मला आठ-इहा दिवस दुसऱ्या भागवोटीची वाट पाहात बसणें मांग पडलें. माझे ढच सोनतीहि टेंपरन्स हॉटेल्फ्मथून दुक्षऱ्या एका टिक्सणों रहाण्यास गेले. तेव्हां मध्यंतरीं मॅवेस्टर पाहून यांचे, असा वेत क्रिक्स सं सामान टेंपरन्स हॉटेल्फ्मथून दिक्ष्म पका टिक्सणों रहाण्यास गेले. तेव्हां मध्यंतरीं मॅवेस्टर पाहून यांचे, असा वेत क्रिक्स सं सामान टेंपरन्स हॉटेल्फ्मथूं ठेवून आणि बेताचे क्यंड बरीबर घेट्य, मी तिकड़े होते, व मजजवळिह त्यांना देण्यासाटी मिसेस् सुख्टणकर यांचे एक पत्र होते. आग-कार्बीत्न वरत्यावर ट्रॅम गांटून विशेष आयास न पहतां रे. विशय यांच्या बरीं (त्यांचे क्रिक्स वर्मा होते) पोहोंचलों. मी आपत्या बरीं स्ववस्था आपत्याव करीं केत्री, व मक्ये प्रकार वर्मा देश देश होते.

श्रेष्ठ ठरतों, अरों जर बड़वा इंग्रज होकांना वाटत असेछ, तर ती त्यांची चूक आहे !" प्रिन्सिपॉलसाहेब जवळच असत्यामुळे त्यांना हे माझे भाषण ऐसू गेले असत्याचा संभव आहे. भोजनोत्तर रे. विशव यांना व मला माडीवरील एका दिवाणलान्यांत नेउन तेथे सर्वज्ञण बनस्यावर ते म इयाकडे वळून सौम्य मुद्रेने म्हणतात, "मी तुम्हांछा कांहीं मदत नम्हती ब नाहीं, विश्वषसाहेबांनीं अतिशय आग्रह केळा नसता, तर मी येथें आळोहि नसतों. त्यांचा मी पाहुणा असत्यामुळे मला घेथवर येऊन आपणास विनाकारण तसदी देणें भाग पड़लें. " नंतर कांहीं वेळ इमडल्यातिकडल्या गोष्टी करून प्रिन्सिपाल-ओळख करून देतांना रे. विश्वप यांनीं सांगितलें, भीं, हे अमेरिकेटा पालि मापैतील नाटत नाहीं, असे त्यांनी जेव्हां सांगितछे, तेव्हां प्रिन्सिपोलसाहेब म्हणतात, "तुम्ही बतेन, तर सामान्य इंग्रज अधिकारी गरीब स्यतेशीं कसे वागत असतीछ, याची कल्पनाच हा प्रकार मुळींच लपत नाहीं, वेळीं अवेळी हिंदु लोकांविषयीं तिरस्कार व्यक्त केल्याने आपण क्कं्शकेन काय ? " त्यावर मी उत्तर दिछे, " तुमच्यापासून मछा कोणतीहि अपैक्षा साहेबांनी आम्हांस निरोप दिला. कॉलेबच्या दरवाजापयेत ते आम्हांला पोहोंचिष्पा-गंयांचे संशोधन करप्याकरितां बात आहेत, वगैरे. त्यावर प्रिन्सिपोंल म्हणाले, "या जंगली लोकांच्या भाषांविषयी अमेरिकन लोकांना एबढें प्रेप कां असावें है " इतक्यांत ते उद्भन जेकणाची तथारी करण्यांकरितां गेले. रे. बिश्प शाकाहारी होते, व मछाहि मांस प्यात करूं छाग्छा. मी म्हणालों, "एका भामिक कॉलेबच्या प्रिन्सिणंडचे हें असे केली पाहिजे, गेल्या शतकांत अशा तन्हेंचे वर्तन खपलें असेल; परंतु हिंदी तरण पिबीला दुमन्या दिवशी ते मला युनिटेरीअन कॉलेजन्या प्रिन्सिपॉलकडे घेऊन गेले. माझी केलाबर माझ्या रोजारीच एक विद्यार्थी बसला होता. तो माझै बरेंच समाधान करण्याचा मुसखाऊ लोक येथे काय कामाचे ! " मला त्यांचे वर्तन विलक्तल आवडले नाहीं. साठी आले, व तेथे पुनः शेक-हंड वगैरे करून त्यांनी आमचा निरीप घेतला.

अगणतीह दोन-तीन दिवस मी मैंचेस्टर शहरांत बाळविले. पण ते विश्वपसाहेबांच्या घर्मी नसून दुमच्या एका भाव्यविच्या बाईच्या घरी स्थानी माल्याच्या लोलींत होत. विश्वपसाहेबांच्या एका ओळातीच्या बाईच्या घरी स्थानी माल्या वाहे ते श्रीयुत रामचंद्र विष्णु माहगांवकर (बळवेदाच माहगांवकर यांचे बडील) रहात असत. टोन-तीन दिवस मॅंचेस्टरमध्ये बाळविल्याचर स्थांना मेटण्या-साठी मी तिकडे गेलों. स्थांनी माल्य तीन की चार दिवस आफ्त्या घरीं ठेबून घेतलें. त्रिथून मॅंचेस्टरमण्ये गोलों, व दोन-तीन दिवस राहून ठरलेस्या दिवसीं लेलेंड कंपनीच्या 'डेव्होनियन' आगनोटीनें बॉस्टनला बाण्यास निवालों. ठरलेस्या दिवसीं लेलेंड कंपनीच्या 'डेव्होनियन' आगनोटीनें बॉस्टनला बाण्यास निवालों. त्यां दिवसांत अमेरिकेला बाणारे फारसे उताल नसतात. में जून महिन्यांत्त आमेरिकेह्न पुष्कळ प्रवासी थुरोगंत येत असतात, पण युरोगंत्न बाणारे फारच थोडे. आगमक्या आगबोटीवर अवचे आठ-दहा उतारूच होते. डॉ. श्रुह्म यांनी माह्यामाठी डेक्करची सगळ्यांत उत्तम खोली रिक्षवें करून ठेविली होती. या लोलींत तीन बर्ध किंवा

िबछाने होते. परंतु उतारू मी एकटाच होतों. समुद्र इतका शांत होता, कीं, आगोवेट बण्ने काय, एखाद्या मोठ्या तट्यावंतूनच बात आहे, असा भास होई. अमेरिकेच्या बगद्धपास पोहों कर्यावर धुक्याचा मात्र कारत्रास झाटा. धुक्यामुठे आमपासच्या आगोठी दिसत नसत, व त्यांना स्कूग देण्यासाठी वारंवार जोराने शिटी द्यावी टागत असे. अशा शिटीटा नावादी लोक फॉग-हॉने (Fog-Horn) असे म्हणतात. पण त्यामुठे रात्री विजेटा थोडा बाध येत असे. एक-दोन दिवसांत्तर तोहि प्रकार आमच्या अंगवद्यणी पडला.

नास्ती पाहिजे अमले तरी घक्क्यावर उत्ररत्यावर माह्या मित्राकद्वन मिळष्पासारखे आहेत. '' तो म्हणाला, " असे विचारत्या बहुल वाईट वाट्टं देऊं नका. आमच्या सरकारचा हा विलंग झाला. तथापि पांच-द्हा मिनिटें झाली नाहींत तींच ते तेथे आले, आणि त्याबरोगर वर्तमानपत्रकारांनी तुमचा विचित्र आणि कात्यनिक भोटो त्या बारमीबरोबर प्रसिद्ध बॉस्टनच्या बयळ आमची आगबोट येत चालल्यांबर बायरलेस टेलिग्राफीचा एष अधिकारी (एक तका इंग्रजी गृहस्य ) माझ्याशी विशेष सत्सी करूं लगाला. स्याने भी कोठें बातों, कोठून आखों, ' बगैरे सर्व माहिती मजवासून काढून घेतली. आमची आगबोट धक्क्यावर लाग्त्याबरोबर करटम ऑफिसचे अधिकारी आमच्या तपासणीला आले. मी त्या वेळीं माझ्या सामानाच्या बांषाबांधींत गुंतलों होतों. इतक्यांत-स्टुअडफिड्न ऑफिसर आस्याची वरी मिळाली. माझ्याजनळ ५० डॉलर आहेत की काय र असा मुख्य अधिकाऱ्याने प्रश्न केला. मी म्हणालों, '' माइयाजवळ ८० डॉलर आहेत. आणली कायदा आहे. डॉल्र दालविष्याची जरूर नाहीं. कांकीं, तुमच्या वचनावर माझा भरंबसा आहे. " एवडा संवाद झाल्यावर मी धक्क्यावर उतरलों. डॉ. बुड्स यांना येप्यास थोडा नीं काय ! इत्यादि प्रश्न विचारण्यास सुरुवात केल्याचर, मला बाटलें, कीं, डॉ. बुड्स षांनींच ही बातमी वर्तमानकांना दिली असावी; व माश्या शंकेंचे समाधान करून घेष्या-साठी त्यांना मी तसा प्रश्न केला. वण ते म्हणाले, "मला वर्तमानवत्राचे बातमीदार मुळींच मेटले नाहीत, आणि मेटले असते तरी त्यांना मीं दाद दिली नसती. पण तुमच्याबद्दल कालच्या बहुतेक वर्तमानपत्रांतून बातमी प्रसिद्ध झाली होती. आतां आमच्या केला नाहीं, हें तुमचे भाग्य समजा।" हा खुळासा ऐकृत बायरलेस टेलिग्रंपीचा अधिकारी माझी चौनद्यी को करीत होता याबद्दछ संशय गाहिछा नाहीं. बातमीदारांना डॉ. बुड्म यांच्यावर हवाला देऊन मी मोकळा झालों. बॉ. बुड्म यांनी जातां जातां त्यांची पोडक्या शब्दांनी बोळवण केली. तथापि माक्षा पत्ता टिपून घेऊन तो त्यांनी आपत्या वर्तमानभ्याचे एक-दोन बातमीदारहि मजजबळ येऊन थडकले ! त्यांनी माझ्यावर प्रश्रांचा एकसारला क्षांव केळा ! हॉर्वर्ड युनिव्हर्सिटीत जाणारे तुम्हीच हिंदी ग्रहस्थ आहांत खिशांत टाकून दि**ला**च माझें सर्व सामान एका एक्सप्रेस\* कंपनीच्या ताक्यांत देउन डॉ. बुड्स यांनी मलो हावैंडै युनियन क्लबांत नेलें. तेथेंच कांही दिवस रहाप्याची माझी सोय करप्यांत आंी होती, फा चार-पांच दिवसांत प्रो. व्यान्मन आणि डॉ. बुड्स यांच्यामध्ये कांही ठराव होउन मला बॉरन हाऊस ( Warren House )मध्ये एक खोली देण्यांत आली. ही खोली फार गैरसोथींची होती. मला तेथे रहाणे अगदींच पसंत पडेना. तेव्हां डॉ. बुड्स यांनी माझ्याबरोबर बाऊन फेस्टन हॉल या नांवाच्या हमारतींत एक चांगली खोली पाहून दिली. तिचें भाडें दरमहा साठ सग्ये असे.

थाप्रमाणें रहाण्याची व्यवस्था झाल्यावर प्रो. ल्यान्सन यांजवरोवर ' विद्युद्धमाणी 'चे काम करप्यास मुरुवात केटी. प्रथमतः एक-दोन आठवडे माश्य कामांचे त्यांना फारमें महत्त्व वाटके नाहीं. आरंभीं आरंभीं तर वॉरन फंडांतून माझा लर्च चाटविण्यास ते नाष्ट्र्य होते, असे डॉ. बुद्दस यांनीं मळा सांगितलें. पण माझी उपयुक्तता यांना समज्ञ्या-वर एकंदर खर्चांसाठीं ८०० हें डॉट्टर दर वर्षांटा देग्याचें त्यांनी कबूळ केलें. पुण्याच्या बिन्हाड-लर्चांसाठीं दरमहा साठ स्थये वाठवावे छागत असतः, व वराचें भाडें वगैरे सर्व मागबून लर्चांची तोंडमिळवणी करणें कार मुष्किटींचें पडे. तथापि, अशा सियतिंत भीं आठ-दहा महिने काहिले.

# प्रो. स्यान्मन यांच्याशीं खटका

'विद्युद्धिमार्गा 'चे द्युद्धीकरण संक्याबरोबर केंबिज्ञा (हॉर्मडेञ्ज) रहावयाचे नाही, हा माझा विचार डॉ. बुद्धस यांना मीं पुष्कळ्यां बोव्दन दाखविञा. प्रो. त्यान्मन यांनी मन्त्रा बॉस्त हाउसमध्ये लोली देण्याने ब खर्चाराठी अगदीच थोडी स्कस्त देण्याने नाखुष केले आहे, ही गोष्ट त्यांच्या उथ्यांत आक्यामुळे त्यांनी मन्त्रा प्रायक्ष आग्रह न करता मि. ओकाकुरा नांवाच्या जपानी ग्रहस्थाकडून आग्रह चालविञ्ज. ओकाकुरा वॉस्टन येथील ध्युद्धयमच्या औरएंटल शालेचे मुख्य अधिकारी होते; आणि त्यांची व माझी वांगली दोसी होती. पैरस्य लोकांविषयी ते भार प्रेम बाळगीत असत हें एक; व मी बौद्ध होतों हें दुसरें, अशा दोन कारणांचे ते भाइयावर विशेष प्रेम करीत असत. एकदा स्थांनी मन्ना डॉ. बुद्धस यांच्या सांग्ययाग्रमाणें हॉर्वर्डेञा आगण्डी कांही वर्षे रहाण्याविषयी आग्रह चालविञ्ज. तेव्हां मीं त्यांना बद्धलेलें इत्यंभूत वर्तमान सांगितलें. ते ऐकुन त्यांना कार वाही अमें त्यांचीह मत पडलें. आणि ते म्हणालें, "आतं बहलेलें गोष्ट कांहीं सत येत येत नाहीं. तथापि त्यान्मन बर दुम्हांटा योग्य रीतीनें वागविण्यास तयार नाहींत, तर तुम्ही यर सबेदेशी जा; व या कामीं लागणाऱ्या पैशांची मदत मी दुम्हांस ताबहतोव करतों. जर

तुमची इच्छा असेल तर हॉवेंडे युनिव्हर्सिटीच्या प्रेसिडेंटळाहि मेटून मी षडलेली गोष्ट त्यांच्या कानांवर बालतों." प्रेसिडेटकडे ओकाकुरामाफैत कागाळी नेण मट्टा इष्ट बाटले नाहीं. परंतु प्रो. त्यान्सन यांनीं प्रेसिडेटकडे ओकाकुरामा टिहून दिला नाहीं तर ओकाकुराच्या मदतींने स्वदेशीं बाष्याचा बेत करून, सिष्ठ मिळतांच त्यान्सनवाशीं गोष्ट काढली. ते फार चिडले. तथापि माझ्या म्हणप्याप्रमाणे त्यांनीं प्रेसिडेटच्या सहीचा कराग्नामा लिहून दिला. या करार-नाम्याप्रमाणे मुंबईहून निवाच्या दिवसामासून दरमहा पांवर्श स्थे म्हणजे दरवणींस दोन हजार डॉल्स्चे वेतन मला मिळावें असे ठरलें व त्या दिवसापासून माझ्या त्यचींसाठीं देण्यांत आलेले पैसे बजा जातां एकइस सातशें आठशें डॉल्स् माझ्या हातीं आले. ही दक्कम मीं एका बँनेत ठेवून दिली. त्यानंतर दरमहाचा प्यार युनिव्हरिंधीच्या ट्रेसर ( Bursar ) कडून नियमाने माझ्या हातीं येत असे.

दुसरा प्रश्न, विद्युद्धिमागीचे एडिटर या नात्यानें व्यान्मनेचें व मार्झे अशी दोन्हीं नांचें मुल्युष्ठावर प्रसिद्ध व्हावीं, हा होता. ओकाकुराचें म्हणणें होतें कीं, या प्रश्नाचा निकाल प्रगारच्या प्रश्नावरोक्तच लावून व्यावा. अंकाकुराचें म्हणणें होतें कीं, या प्रश्नाच नाखूष होतील, व मुळींच करार करणार नाहींत, यांची मला लाची होती. तेव्हां हा प्रश्न तसाच मोघम राहूं देणे मला इष्ट वाटलें. परंतु रोवर्टी काम पुर्र श्राल्यावर व्याच्मानला, मुल्युष्ठ कसें लिहिणार आहां, असा प्रश्न केला. त्यांनीं आणा आपलें नांव प्रदिटर महण्ण, प्रलाम करणार अस्त व्याच्यां व माझ्या मदतीनें हें काम केलें आहें, असे मुल्युष्ठतावर बाल्णार असत्यांचें सांशितलें. मी म्हणालों, "असे करणें कवींही रास्त होणार नाहीं. वॉरनच्या अत्यंत मेहनतीनें आणि औदावनिं हें काम वेथवर आलें आहे. त्यानेंच स्थापन केलेल्या फंडांत्न माझा प्याप आववर देण्यांत आला. तेव्हां एक तर वॉरन—त्यान्मन-कोसंची अशा त्रयीच्या नांवानें हा ग्रंय प्रसिद्ध व्हावा, किवा निल्लें वॉरनच्याच नांवानें प्रसिद्ध करून आग्ही केलेंले फेरकार तेवढे प्रस्तावनेंत दावे. " ही गोष्ट प्रो. व्यान्मन यांना विल्कूल घलेंताही. ते माझ्या-वर हेत के संतापलें, की, मला त्यांनीं शिव्याशाप देण्यास आरंभ केल.

ल्या दिवसापासून त्यान्मनवी मेट व्यावयाची नाही, असा मीं निश्चय केटा. ते कांहीतरी कुमांड रचून मला गोत्यांत पाडतील अशी शंका येडम डॉ. बुड्स यांना मी पडलेला सर्वे प्रकार सांगितला. याच्या पूर्वीच स्वदेशीं जाण्यासाठी आगवोदीचे पैसे विषेत्र मक्ते तार्वाल ४ जानेवारी रोजी न्यूयोंकेहून निवणाच्या हंखुरी अमेरिकन कंपनीच्या 'हंखुरी' नांवाच्या आगवोटीवर माझी जागा रिझर्ड करून ठेवण्यांत आशी होती. पण दहा-बारा दिवसांपूर्वीच वरील प्रकार बहुन आला. त्यावर डॉ. बुड्स यांचे असे म्हणणें पढलें, भी, तांबडतोब न्यूयोंकेटा जाऊन राहिलेले दिवस तेथे घालवांवे, म्हणजे त्यान-मनचे मय बाळगावयास नको. ही सल्ला मत्यीच आवडली नाहीं. माझ्या पुषक्च्य मित्रोंना महा मेटावयांचे होतें, ब पुष्कळांच्या वरी आमंत्रणेंहि होतीं. हें सर्वे सोहून

<sup>\*</sup> एक्सप्रेस कंपनी म्हणजे सामान इन्छित स्थळी पोचिनिणारी कंपनी. अशा कंपन्या अमेरिकेंत पुष्कळ आहेत; आणि सामानाचे मोठे डाग यांच्याचमार्फत पाठवावे ङागतात.

देऊन एकदम पळ काढावा, ही गोष्ट मछा अखंत त्यांव्य वादछी, व मी डॉ. बुड्स यांना म्हणाठों, " त्यान्मनचा सूड उगविष्याचा उद्देश असेछ तर खुशाछ उगवूं था. मी त्याछा घाबरत नाही. संकटें येतील, तीं सहन करण्यास मी तयार आहें. परंतु एकदम न्यूयोंकैला प्खून बांबे, असे भिन्नेणांचे वर्तन मी कधींहि करणार नाही."

मित्रांची आमंत्रणे स्वीकारली, भेटी घेतत्या व माइया सामानसमानाची जळवाज्ळव शांतवणे पत्रांत कांहींतरी मय बातले असेछ असे बाहून मीं तीं मुळींच उषड़ळी नाहींत, ब तीं आगबोटीवर पोहोंचष्पापूर्वी मी उबडणार नाहीं, असा त्यांना डॉ. बुड्स यांच्या मार्फत निरोप पाठविछा. महा त्यांनी पुनः डॉ. बुड्स यांजकडून आपत्या वरी जेवावयास आगत्रण केले. पण मी एकटा त्यांच्याकडे जाण्यास कबूल नाहीं; डॉ. बुडस् मजबरोबर आले तरच मरी किंवा इतर ठिकाणी शांतगणें भेट झाली नाहीं. एक-रोनदा ते मास्या खोलींत आले. तीन-चार दिवस असतांना मीं मैब्रिज सोडले. हे चार दिवस न्यूयोंके शहरांत घालबून तें शहर नीट पहांने, असा मीं नेत केटा होता. डॉ. बुड्स यांनी न्यूयोंक येथील हॉबंडे म्लगांत उतरण्याची सर्व सोय आगाऊच करून ठेविछी होती. व्हाइसबुख नांवाचा एक ज्यू विद्यार्थी हॉर्केडेला असे. त्याचा बाप व भाऊ न्यूयॉर्क शहरांत रहात असत. व्हाइसबुख याच्या पत्राप्रमाणें त्यांनीं स्टेशनावर घेऊन मछ। शोधून काहून हॉवेड क्लबांत नेलें. मी नोंपेयेत न्यूर्योक शहरांत होतों, तोंपयेत त्यांपेकी एकाने येऊन, मला कोडे तरी फिराबयास यानंतर मी स्वस्थाणों आगबोटीची वेळ बबळ येईपर्यंत केंब्रिबङाच राहिलों. सगळ्या केली. या मुद्रतीत प्रो. त्यान्पन यांनी मला दोन-तीन आमंत्रणपत्रे पाठिविली. परंतु त्या मी येईन, असा निरोप पाठविला. तासर्थ, रोवटपर्यंत प्रो. ल्यान्सनवी व माझी त्यांच्या रंतु दोन-चार शब्द बोछप्यापलीकडे विशेष संवाद शाला नाहीं. आगबोट निषण्याला वेऊन बावें, असा क्रम ठेविछा होता.

एके दिक्शीं मला मि. व्हाइसबुख यानें हिपोड़ोममध्यें नेलें. हिपोड़ोम हें एक भव्य यिएटर असूत येथें जाांतीळ निर्मिताळ्या भागांत चाळलेले प्रकार दाखिच्यांत येतात. उदाहरणायै—हिंदुस्तानांतीळ महाराजांच्या दसऱ्याला कोरेर निव्यान्या स्वान्या, किती तरी खरे हची, घोडे, जबळ्यास ताजमहाळाच्या आकाराच्या कांहीं इसारती वारीरे प्रकार दाखिच्यांत येतात. स्यांच्या शेंकडों वायका, कांहीं विलक्षण कसरती वारीरे देखावे दाखिच्यांत येतात. हची, घोडे, उंट इत्यादि सबीच प्राणी आणि पांचपन्नास बायका, पांचपन्नास पुरुष, अशीं सर्व एकाच ठिकाणीं या बंगी यिएटरांत पहाष्यास सांयहतात. याप्रमाणें न्यूयांके शहरांतील पुक्कळ ठिकाणें पाहून ठरलेल्या दिवहीं आगवोटीवर चढलों.

## अमेरिकेंतील दिनचर्या

थेथे अमेरिकेंत असतांना माश्ची दिनचयी कशी होती, यासंबंधाने थोडेंसे सांगणें अमस्तुत होणार नाहीं. पहिल्याने हार्वर्डेटा फेल्टन होंट्यमध्यें रहात असतांना, माझ्यों

जेवण्यांची सोय तेथेच करण्यांत आठी होती. युरोपियन पद्धतीप्रमाणें दिवसांतून तीनदां वेवण आणि दोनदां चहा घेत असे. येथं बहुनेक मांमयुक्त पदार्थ असत्यामुळे उकडिलेले बटाटे, पाव, लोणी इत्यादि पदार्थावरच मला निवीह करावा लगे. जेवणाचा खर्च दरमहा १६ डॉल्टर्स (४८ घ्यये) पढत असे. वण ही स्थिति समाधानकारक बाटली नाहीं. याच इमारतीत एक चिनी विद्यार्थी रहात असे. त्यानें मला सांगितलें, कीं, असें करण्यांची कांहीं जरूर नाहीं. आपल्या आवडीचे पदार्थे दुकानदाराकडून मागविले असतां ते आपल्या चिन्हाडीं पोंचते करण्यांत येतात, व आपणाला आति स्वस्त किमतींत सांघें जेवण मिळतें. हा उपदेश मला परला व ग्री. त्यान्मन यांच्या मार्फत मि. बॉरनच्या बहिणीच्या डेरीतूर रोज एक क्याटे दूध मागविष्यांत आलें, आणि शेडेड हिट नांवाचा दीवयांसारला गहहांचा वदार्थ मिळत असतो, तो एका दुकानदाराकडून मागवून बहुतेक दोन वेळचा निवाह याच पदार्थीतर करूं लगालों.

हावेडे लायब्रीत किंवा वि-हाडी वाचनांत बालवीत असे. रात्री बहुआ विशुद्धिमागोतील सगळे विद्यार्थी नन्नच स्नान करीत असत, व मलाहि तसेंच करावें लागे. पण सबै लोकां-समक्ष नम्स लान करणे, आमच्या संस्कारांच्या विरुद्ध असरवामुळे मला ते अगदींच एकटाच बोट क्छबामध्ये बात असत्यामुळे होडी मिळष्पाला आणि एकान्तांत स्नान करप्याला चांगली सबड मिळे, जिमलान्यांत स्नानाची अडचण नव्हती. येथे प्रोफेसर मी याच मेळी जाऊन व्यायाम करीत असे. व्यायामानंतर एखाद्या चहाच्या दुकानांत बाऊन फलिमिशित रोटीचा तुकडा आणि एक प्यालामर कोको येत असे. संध्याकाळची वेळ कडीण पाठांचा निर्णय करण्यांत किंवा त्यांत आलेले दुसरे उतारे शोधून कार्डण्यांत वेळ पुनः बिन्हाडी येऊन एक प्याला दूष घेऊन त्यायाम करण्यास बात असे. उन्हाळ्याच्या व्यायामानंतर अंघोळ करावयाची ती बोट-क्लबामध्यें एका मोठ्या खोलींत करावी लागे. आणि या वेळे।शवाय दुसऱ्या वेळी येथे गेले असतां, विद्याध्योंची फार गरी असे. आंबडत नसे. दुसरी अडचका होडी मिळण्यांची होती. का १२ ते २ पर्येत बहुधा मी लेकांची एक निराळी खोली आहे, दी मला देण्यांत आली होती. परंतु निरनिराळी व्यायामाची साघन मिळण्याची उत्तम संघि १२ पासून २ पर्यंतच होती. तेव्हां तेथीह सकाळीं उठल्याबरोबर मी दोन श्रेडेड व्हीटचीं बिस्किटे आणि प्यान्नाभर थंड दष षेत असे. नंतर प्रो. त्यासमन यांच्या लायबरीत ८॥ ते १२॥ पर्येत काम करीत असे. देवसांत अगरी नियमानै होडी बर्ह्सविष्याचा व्यायाम करीत असे, आणि थंडीच्या दिवसांत जिमखान्यांत जात असे. दुपारवीच वेळ पसंत करण्यांचे कारण असे होते, कीं,

रिववारी मात्र या दिनचर्येत फ्रम्क पडत असे. या दिवशीं बहुनेक अमेरिकन गृहस्थ बिशरां उठतात. तथापि मी मातांच्या सुमाराला उठत असें. प्रो. व्यान्मनच्या घरी मात्र थोडा अशरा जात असे. तेथे १०॥ किंवा ११ वाजेप्येत काम करून कुठल्या तरी चर्षेमध्यें बहुषा अंपठटन च्याएटमध्यें समेन ऐकष्यास जात असें. हें च्यापट हांचेई युनिव्हर्मिटीचे असून येथे खिस्ती पंथाचा भेदभाव राखण्यांत येत नाहीं. ब्यू उपदेशकां-टाहि (Rabbi ) आमंत्रणे करून त्यांचे घर्मेपदेश करविष्यांत येतात. अमेरिक्रेतंट प्रसिद्ध धार्मेग्देशकांची येथे व्यास्थाने ऐकष्याञा चांगटी सिन्ने होत नसतात. तेव्हां उन्हा-असल्यावर मात्र येथे नित्याच्या विधीशिकाय चांगटी समैने होत नसतात. तेव्हां उन्हा-टिगाच्या सुट्टींत दुसन्या कोणत्या तरी चर्चमध्यें मी समैन ऐकष्यास जात असे. या दिनशीं संध्याकाठीं बोस्टन येथीट निरितराज्या संत्यात्त्र होणारी व्याख्यांने ऐकष्यास जात असें. म्हणजे एत्नाद्या रविवारी रहान्यात्टिस्ट समेच्या मार्फत होणान्या व्याख्यानाट्या हजर राहिटों, तर दुमन्या रविवारी सोश्यादिस्टांच्या समेतीट व्याख्यानाट्या हक्त रहात असे कथीकथीं व्याख्यानांच्या वेळा मिन्न असच्यासुद्धे एकाच दिवशीं दोनतीन व्याख्याने ऐकष्याट्या सिंघ सांखे.

माइया वाचनाचा मुख्य विषय म्हटला म्हणजे समाबद्यास्त्र (Social Science) हा होता. या विषयावरची मीं अनेक पुरतकें वाचली; पुषकळ्यीं विकत देखील घेतली. किंकहुना यांचे मत्य वेडच लगालें होतें, असे म्हणण्यास हरकत नाही. या वेळीं 'सुबोच-पत्रिकेत' आणि 'सुघारकांत' सहकारितेच्या तरवावर मुंबईच्या मुख्यांच्या सियतींत क्यी सुघारणा करतां येईल, या विषयावर मीं कांही लेखाह लिहले. हिंदुस्तानांतील मानसिक सुखा-कड़े कसा करून दोलां वेईल, या विषयावर मीं कांही लेखाह लिहले. हिंदुस्तानांतील मानसिक सुखा-कड़े कसा करून दोलां वेईल, याचा मी सतत विचार करीत असे. विचाराप्रमाणें झति करून दोलाविष्यांचे आमचा देश हें क्षेत्र नहहे, किंवा तेवहें माझ्या आंगी सामध्यीह नाहीं, हें मी जाणून होतो. तथापि अग्रा विचारांनी-किंवा पाहिजे तर स्वन्यांनी महण्या—माझ्या मानाल अप्रतिम आनंद होत असे, व अवापि हिंदुस्तानांतील दारियांने पीडिलेव्या लोकांची स्थिति कश्ची सुधारतां येईल, व आमच्या मानसलेल्या देशबांधवांना शिक्षणा-दिकांचे पायदे कसे मिळतील, याचा विचार करणें मला अस्वेत प्रिय वाटतें, व क्षणभर या विचारत मी माझे शारीरिक आणि मानसिक खेद विसक्न जातों.

तेहहां अमेरिकेल बाष्यापासून मन्ता सर्वांत मोठा फायदा झान्ना असेल, तर समाब-शास्त्राची गोडी लगानी हा होय. हिंदुस्तानांत असतों तर केन्नळ धार्मिक विचारांत मार्झे अायुष्य गेले असतों. 'शरीरमादां बळ्ळ धर्ममाधनम्,' या तत्वाची मन्त्रा खात्रीनें विस्मृति पड्ली असती. परंतु अमेरिकेला जाष्यानें मन्त्रा हे तत्व विश्वद्वर्णो कळून त्याचा परिचमेकडील शास्त्रशांनीं केलेला ऊहापोह समजूत वेण्याची सिंधि मिळाली. याचा अर्थ असा समज्ञं तथे, कीं, 'शरीरमादां बळ्ज धर्मसाधनम् ' किंवा 'अन्नाद्भवन्तिं मृतानि, ' या तरवाचा माह्या मनावर पूणै पाडा वसला. पण पूर्वी या तत्वासंबंधानें जे मार्झे सोळा आणे अज्ञान होतें, ते नष्ट होऊन त्याला मी यथायोग्य महत्व देऊं लगालों, प्वहेंच. धार्मिक रुम्नतीशिवाय मानवज्ञातीची उन्नति होणार नाहीं, हें तत्व मन्त्रा आंचलाहि मान्य आहे. पण शरीराची अबहेल्जा करून किंवा शरीराला विषम स्थितीत ठेबून धार्मिक उन्नति करतां थेणें जबळज्जवळ अशक्य आहे.

## युक्ताहारविहारस्य युक्तचेष्टस्य कर्मेसु । युक्तस्वप्नावनोधस्य योगो भवति दु:खहा ॥

हैं तत्व सर्व समाजाशाहि छागू केलें पाहिजे. तसेंच 'वस्ति करोनो बाजारी। महणविस्ता मी ब्रह्मचारी।।' या उत्तींत गोविलेल्या तत्वाप्रमाणें मनुष्यांची उन्नति परि-सितीवर अवलंबून आहे, हेंहि छक्ष्यांत घेतलें पाहिजे. उदाहरणार्थे, प्रवादा बारा तास काम करून जेपतेम पोटाआ मिळिबिगारा व अर्थत गलिन्छ चार्ळीत रहाणारा मजूर आपळी धार्मिक उन्नति कशी करून घेणार १ प्रथमतः त्यांचे युक्ताहारिवेहार होतील्जे असा बंदोबस्त करण्यांत आश पाहिजे, व तद्नंतर धार्मिकतेला बाधक अशा गलिन्छ चार्ळीत्न काद्वन त्यांता मोकल्या ठिकाणीं ठेवण्यांत आले पाहिजे. असे झालें तरच दाल्बाची वगैरे व्यसने युट्टन घार्मिक मागौत त्यांची प्रगति होणों संभवनीय आहे.

उत्तराध

REPRESENTANT OF THE PROPERTY O

लेखक

ज. स. मुखठणकर

# १९ आयुष्याची सुरुवात आणि शिक्षण

स्वास अशा एका उद्देशाने छहान बयातच धर्मानंदांनी एक बराच मीठा असा प्रवास केळा. मराठी वाचकांस आपत्या ह्या प्रवासाचा ह्यान्त सादर करावा ह्या प्रमुख राष्ट्रात आणि गुजगत ै मध्येही हा ग्रंथ ' आत्मवरित्र ' या अथिने प्रसिद्धीस आला. मराठी साहित्याचा आहावा घेताना महाराष्ट्रीय साहित्यिक निवडक अशा आस्मचरित्रपर ग्रंथांत उद्देशाने, त्यांनी आपळा ' निवेदन ' हा पहिला ग्रंथ, १९२४ साली प्रसिद्ध नेळा. पण महा-ह्या ' निवेदना 'चा समावेश करतात. रे या ग्रंथाच्या पहिल्या दोन-तीन प्रकरणांत त्यांनी • बालपणातील काही गोधी 'सह आपस्या गतजीवनाची काही थोडी माहिती दिलेली आहे. पण ती उपोद्वातादाखळ आहे, असे स्वतःच धर्मानंद म्हणतात. ² तेव्हा ह्या त्यांच्या ग्रंथात त्यांची पूर्विका पूर्णपणे विशद झालेली नाही हे वेगळे सांगण्याची गरज नाही सांच्या जीवनाच्या ह्या बाजूबर शक्य तेवहा जास्त प्रकाश पाडप्पाचा प्रयस प्रस्तुत प्रकरणाद्वारा करण्यात येत आहे.

## नाव आणि गाव

धर्मानंदांच्या आडनावाप्रमाणेच, त्यांच्या वैयक्तिक, म्हणजे ज्याखा आषण पाळण्यातील [ Christian ] नाव म्हणतो, त्यामागेही थोडासा इतिहास आहे.

गोमन्तकात आढळून येणाऱ्या एकंटर आडनावांत अथवा ज्याला आपण कुलनामें म्हणतो त्यांत, कारापूरकर, पालेकर, गुंजीकर, अशी स्थलवाचक नावेच जास्त प्रमाणात आढळून येतात. याच्या मागोमाग, प्रभुदेसाई, सरदेसाई, नाईक, इत्यादी अधिकारदर्शक, आणि शेणवी, कामत, केगी, ह्यासारखी व्यवसायदशैक आङनावे येतात. गेत्या शतकामागे सुंबईत स्थाईक झालेले गोमन्तकीय, येथील प्रयेस अनुमरून भाऊ दाजी, दादांबा पोंडुरंग,

१. गुजराती माषेनस्ये 'निवेदना 'चा अनुवाद ' आपवीती 'या नावाने प्रसिद्ध शाला आहे.

<sup>😁</sup> २. दादोना पंहुरंग : ले. अ. का. प्रियोळकर, या प्रथातील रा. क्र. लागू यांचा आत्मचरित्रविषयक निवंध, पा. ३१

३. ' निवेदना 'ची प्रस्तावना, मागे पाहा- पान ३

बगमाय शंकरहोट, अशा पितृनामांचा कुल्नामाप्रमाणे उपयोग क्रीत असत. वण ही प्रया प्रत्यक्ष गोमन्तकात प्रचारात होती असे कोटे आढळून येत नाही. इन्विन्नश्चिरानच्या काळात बऱ्याच कुल्नामांत बदल घडून आलेले दिसून येतात. धार्मिक छळामुळे अनेक गोमन्तकीय कुड्रेब गाव सोडून दुसऱ्या ठिकाणी बाऊन शाहिली. नंतरच्या काळात सगळे शियन्त्या काळात सगळे शियन्त्या वा बहुन आलेले अथवा परतलेले अमके-कर ' म्हणून त्यांस ओळवाष्यात येऊ लागले. तेच त्यांचे नाव नंतर कुल्नाम म्हणून प्रचारात आले. उदाहत्या महणून ' सुख्रेच्या कुल्लामे येता येतात. सुख्रेचणकर हे मूळचे ' शेणवी ' आणि ' गुंबीकर हे मूळचे ' केकरे ' होते. ते अनुक्रमे ' सुख्रेणण ' आणि ' गुंबी ' हा। गावाहून परतले होते.

### स्वीकृत कुलनामे

आणाली एक प्रकारच्या कुञ्नामाचा या ठिकाणी उल्लेख केला पाहिजे. ती म्हणजे स्वीकृत करून घेतलेली नवीन कुल्नामे. गोमन्तकीयांत अशी उदाहरणे बरी फार नस्की, तरी अगदीच नाहीत असे मात्र नखे. काशिनाथ रचुनाथ मित्र या जुन्या काळातील 'मनोरंजन' या नावाजलेल्या मासिकाच्या संपादकांचा या दृष्टाने उल्लेख केला पाहिजे. त्यांने मूळ आडनाव आजाावकर असे होते. हे गोमन्तकातील बारदेश घराण्यातील होते. एण ''पुढे वंगाली वाङ्मयाशी परिचय शाल्यावर वंगाली पद्धिने 'मित्र' हे आडनाव घारण करणान्या मंडळीच वाहित हा गोमन्तकातील 'नायक' हे कुल्नाम घारण करणान्या मंडळीचे! साठ-जन्तर वर्षायूवी ही सर्वच मंडळी 'नाइके' होती. धर्मानंदांचे एक नातेवाईक स्रवाव लक्ष्मण नाईक शंकवाळकर, यांनी आपले नाव 'नाईक' चे 'नायक' असे करून, या प्रथेस सुख्वात केली.' हे महगावातील त्या वेळच्या हिंदू समाजाचे एकमेव पुढारी. त्यामुळे महगावात हतर जी चार-पाच शंकवाळकर घरणी होती, त्यांनीही ही प्रथा स्वीकारली. आजही गोमन्तकात नाईक या कुल्जामाची मंडळी जरी बरीच असली, तरी 'नायकांचा' भरणा मडगावातच जास्त प्रमाणाने दिसतो, यांचे कारण हे!

#### भासक

बरील विवेचनावरून एक गोष्ट लक्षात ठेवली पाहिजे ती ही की, गोमन्तकीयांत आज जी अनेक कुल्नामे दिसून येतात ती सर्वेच मूल्कालीन कुल्नामे आहेत, असे निःशंकाणे

सांगता येत नाहीत. ज्या मूळ नावावर इन्विचिश्चरानच्या काळात संस्कार झाले अशीच जास्त दिसून येतात. कोसंबी हे नावही अशाच प्रकारचे आहे.

"कोसंबे हें आमच्या घराण्यांचे मूळ नांच नव्हे....कोसंबे मूळचे लोटलीचे; आडनांच शणै, म्हणजे आमचे आडनांच 'शणै लोटलीकर' असे असावयास पाहिजे. पोर्तुगीजांच्या वेळी झालेस्या बाटाबाटीत शणै लोटलीकरांना सौदेक्स संस्थानिकाचा आश्रय घरांचा लगला. स्या ठिकाणी ते बालन राहिले, स्या गांवचे नांच कोसंबी होतें. कदाचित हें नांच कोशांची नगरीवरून आले असेल. एण त्याला कांहीं पुरांचा नाहीं. कोसंबी गांवच्या नांवावरूत शणै कोसंबे नांव पडलें,'' असे स्वतः धमनिंद म्हणतात.

कोसंबे हे गाव मौदेकरांच्या प्रदेशात होते असे धर्मानंदांनी म्हटलेले आहे. नक्की कोठे होते याचा खुलासा ते करू शक्लेले नाहीत. त्यांचे चिरंजीव दामीदर कोसंबी हेही इतिहास-संशोधक होते. त्यांनी आपत्या पूर्वजांविषयी वगैरे माहिती मिळविष्याचा प्रयत्न केला होता, हे त्यांच्या लिलाणावरून दिस्त येते. पण तेही कोसंबे गाव नक्की कोठे होते या प्रशावर उजेड पाडू शक्लेले नाहीत.

धर्मानंदांनी सर्वेमाधारण प्रथेस अनुसरून आपले कुल्नाम स्थल्वाचक असावे असा समज करून घेतला असावा, असे गोमन्तकातील काही विचारवंतांचे म्हणणे आहे. प्रसिद्ध लेखक आणि 'मारतिमेत्र' या मासिकाचे संपादक ना. मा. नायक यांच्या मते कोसंधी हे नाव अधिकार अथवा व्यवसायदर्शक होते, असे आहे. ते म्हणतात:

"अडीच हजार वर्षापूर्वी जे आर्थ गोव्यात आले आणि सासछी महालात लोटली गावची वसाहत ब्यांनी स्थापन केली, स्था जमातीत कोसंवी यांचा पूर्वज होता. स्था वेळी स्यांना अमूक ' र्रामंन ' असे म्हणत. पुढे ते ' रोणवी लोटलीकर ' हाले. प्रत्येक गावात प्रामसंस्थांचा कारमार चाले. लोटलीच्या प्रामसंस्थेत कोशा-रियकारी म्हणून यांच्या एका पूर्वजाची निवड ह्याली, आणि स्यानंतर ' कोशांभी ' हे उपनाव स्यांस प्राप्त झाले. 'कोश ' किंवा 'कोष ' म्हणजे खिना, आणि त्यावरील अधिकारी म्हणजे खबीतरार, तोच कोशांभी अथवा कोशंबी. " "

गोमंतकीय इतिहास-संशोषक पिसुलेंकर यांनाही 'कोसंबी' हे नाव स्थल्वाचक आहे असे वाटत नव्हते. गोमन्तकात फादर हेरास यांना सायडलेक्या बुद्धाच्या मूर्तीसंबंधी त्यांच्याशी बोल्ताना, कोसंबी हे नाव बैद्ध मुष्टीतील वाटत असत्यामुळे, प्रस्तुत लेलकाने या नावाबह्ल त्यांचे मत विचारले होते. कोसंबे ह्या नावाचे

४. प्रिय आणि अप्रिय : ले. अ. का. प्रियोळकर, पा. ५९. ५. माई देसाई स्मारक ग्रंथ, पत्नाशी : पा. ६०६.

६. खुलासा : प्रकाश साप्ताहिक : प्रकृता १ ले, ता. १-८-३७.

७. ना. मा. नायक यांनी पत्रद्वारे प्रखुत लेखकाकडे व्यक्त केलेले मत.

एलादे खेडे गोमन्तकात एका काळी होते, अथवा अजूतही आहे, असे ठरले तरी, अशा एलाया क्षुल्लक खेड्याचे नाव कुलनाम म्हणून कोणी स्वीकारीळ असे बायत नाही, असे त्यांचे मत होते. पण हल्लीच एका गोमन्तकाच्या मराठी नकाशावर < 'कोतांबी' या नावाचा गाव अथवा खेडे दाखक्लेटे प्रस्तुत लेखकाच्या निदर्शनास आले आहे, ते 'केपे' महालाच्या उत्तरेच्या टोकास अस्त, 'असोळडे' गावाच्या शेवारी दाखबप्यात आलेले आहे. हा भाग पूर्वी सौंदेकराच्या ताक्यात होता. हा नकाशा बरोबर आहे असे थरून बालल्यास, 'कोतांबी'चा अपभ्रंश 'कोसंबी'त होणे कठीण नाही।

# भर्मा ' या नावाचा इतिहास

धर्मानंदांच्या जन्मापूर्वी त्यांच्या षरावर एक दरवडा पहला होता. त्या प्रसंगी त्यांच्या मातुश्रींना रत्वडेलोरांचा मार सहन करावा लागला होता. त्यामुळे त्या आजारी पहस्या आणि अशा स्थितीतच धर्मानंदांचा जन्म शाला. या घटनेची माहिती धर्मानंदांच्या शब्दांतच या ठिकाणी देणे योग्य होईळ. ते म्हणतात:

"आमची आते आमच्याच घरीं विन्हाड करून रहात असे. तिच्या विषवा मुन्येपाशीं बरेच दागदांगिते होते. त्याच वेळीं एक कीर्तन वाँगेर करणारे रामदांस नांवाचे बोवा आमच्या घरीं रहात असत. त्यांच्या मजनाळा बरीच मंहळी जमत असत. त्यांच्या मजनाळा बरीच मंहळी जमत असत. त्या छेकांकडून किंवा दुस-या कोणाकडूनहि आमच्या आतेबहिणीच्या दागिन्यांची तबर कुड्याळच्या भगत घाड्याटा समज्ञी. त्यांने पेडणे महाठांतृत पाच-सहा दरोडेलोरांना आणून कुड्याळीस ठेके; आणि आमच्या रोजार-या एका माणमाच्या सहाय्यांने आमच्या वात्या कांत्रम चिंठन त्या दरोडोवोरांना दिख्या. एके दिक्यां खुद दरोडेलोरच साथ्या वेषामध्ये येऊन आमचे बद्दाळ आणि चुळते घरीं असतांना दरोडा घाटणें घोक्यांचे आहे, हें ते पक्के बाणून होते. म्हणून आजारीयणाचे किंवा असेंच दुनरें कांही निमित्त सांगून भगत घाड्याच्या सरारोजारीं एका नारळाच्या रिकाम्या कोठींत ते पहून नाहरे

" दोन किंवा तीन आठक्क्वांनीं आमचे बहांक आणि चुलते कामानिमिच बाहेरगांवीं गेले असतां, संधि साधून दरोडेखोर मध्यरात्रीच्या सुमारास चुलसाच्या घराच्या बाहेरच्या दाराची खीळ काडून आंत शिरले. त्या रात्रीं आमच्याकडे कांहीं -पाहुणे, आतेचे चिरंजीव लाडू लाड इत्यादि पुरुष मंडळी होती. परंतु दरोडेखोरांना

एक तेबढे आमच्या भावांचें भय होतें. आंत शिरस्याबरोवर प्रथमतः त्यांनी त्यांचा शोध चाळविळा. त्यां वेळी आमचे भाऊ अठरा वर्षोचे होते. त्यांची नीज गाढ. वर्रात चोर शिरस्यावर ते जांगे झाले. मागचा दरवाजा गांठतां आर्छा नाहीं. एका कीपऱ्यांत दड्डन बसले. चोरांनी त्यांना शोधून काढलें व इतका मार दिछा की, त्यांना उमें राहण्यांचे सामध्ये राहिले नाहीं. त्यांना व इतर सर्वे पुरुष आणि वायका मंद्रजीना चोरांनी रामदास रहात होते त्यां वासरींत एका मोठ्या लोलींत गोठ्या केलें, व त्यांच्यावर एक पाहरा ठेवला. दुसरा दरोडेलोर बाहर पाहरा देत होता; आणि वाकिच्यांनी नासध्यस चालवली.

"दोन-तीन तासांत खोनी पेट्या वगैरे फोडून टाकल्या; तेलाच्या आणि तांदळाच्या बरण्या ओतून टाकल्या; बायकांच्या गळ्यांतील मंगळस्त्रें देखील तोडून घेतलीं. आमच्या चुल्तीच्या दागिन्यांचा करंडा एका कोपऱ्यांत पड्डा होता. त्याच्यावर आमच्या आतेभावानें सूप टाकलें. तें मात्र चोरांनीं उचक्त पाहिलें नाहीं. एकेंटें सगळें करून झाल्यावर त्यांनीं आमच्या आईला उचक्त नेष्याचा प्रयत्न केला. क्या तिनें खिडकीच्या लंकडी गजाला अशी बट्ट मिठी मारली कीं, ती दोवां चोरांना सुटेना, तेल्हां त्यांनीं बंदुकीच्या दस्त्यांनें तिला बेदम मारलें. बार माहिन्यांची गरोदर, आमच्या भावजयीनें तिच्या पोटाला घट्ट मिठी मारली, ब आईनें सर्व मार पाठीवर घेतला ... ! '' \*

बमीनंदांचे बंधू या मारातून ठ्यक्तर बरे हाले. परंतु त्यांची आई फार आजारी पढली. त्यांच्या या आजारातच ध्यमिनंदांचा जन्म हाला. ते फार दिवस जगतीळ असे कोणाम वाटले नव्हते. कारण एक तर आईच्या आजारातच त्यांचा जन्म हाला होता, आणि दुसरे रहणजे त्यांचे इतर काही भाऊ जन्मानंतर महिन्याच्या आतच मरण पावले होते. सुदैवाने धर्मानंदांच्या बादति ति काही बहून आले नाही. बादंतरणानंतर धर्मानंदांची आई वार-पाच महिने आजारीच होती. त्यामुळे त्यांस नाव वगैरे ठेवण्याच्या खट्यटीत कोणी पढलेच नाहीत. त्याचप्रमाणे आई आजारी असस्यामुळे त्यांना बाहरेचे दूघ खांचे त्यांचा भ्यांचे करून, त्यांचा ' (दानाचा ) आहे असे रहणत. अर्थात शेवटी 'धर्म' हेच नाव कामम झाले. आपत्या नावाची पुढील काळात झालेत्या स्थितंतरांची माहिती धर्मानंद

"मञा बाटतें, की मडगांबच्या शाळेत पहिल्या इयचेंत असतांना शाळामास्तरानें माझें नांब 'धर्माजी दामोदर ' असे छिहिङे असावें, व तें एकोणीसरें साञापयेत मराठी कागदोपत्री होतें. परंतु, पोतुंगीज दस्तऐषजांत माझे नांच धर्म (DORMA)

८ गीमन्तक बुक हेपो, नवा गोवा, यांनी प्रकाशित केलेला.

९. गीमन्तकात मीत्रिक-बादूटोणा करणाऱ्याला 'बाद्दी' म्हणतात. स्याच्या अंगात बारे संचारले म्हणजे तो भूत-पिग्राचांसंगंभी विचारलेस्या प्रशांबी डत्तोर देतो.

१० खुलासा : प्रकाश साप्ताहिक, प्रकरण दुसरे, ८-८-१९३७.

असेंच असे. पुणे सोडस्यावर मी 'धर्मानन्द 'हें नांव घेतलें. परंतु पुन्हा काशील असतांना 'धर्म दामोदर कोसम्बे' याच नांवांने मी ओळलला जात असें. एकोणीसर्गें होन सालीं मी बैद्ध श्रामणेर झालों, तेव्हां सुमंगलाचार्योंनी मला 'धरमानंद 'हेंच नांव दिलें.

"मद्रास इलास्यांत बसें प्रथम गांवाचें नांव लावण्यात येतें, तसेच तें सीलोनांतिह येत असतें.... त्या हथीने पाहिलें असतां मांधे नांव 'साखवाळ धम्मानंद' व्हावयास, पाहिजे होते. एण कोसम्बी हें नांव मला अधिक अनुकूल बाटलें. कारण तें इतिहासप्रसिद्ध कौशाम्बी नगरीचें पालि स्पान्तर होय. पुठें एकोणीसर्शे सहा सालीं कलकता येथील नेंदानल कोंलेजांत नोकरी धरत्यावर 'धम्मानंद' हें पालीस्त्यान्तर सोड्डन सूळ संस्कृत 'धमनिंद' याच नांवाचा मी अययोग करूं लगालों. परंतु बंगात्यांतील आणि महाराष्ट्रांतील विह्वादीप्रमाणें कोसम्बी हें आडनांव तसेंच ठेवलें." " "

याशिवाय त्यांची आणली दोन घरगुती नाचे प्रचल्दि होती. घरातील लहानथोर मंडळी त्यांस 'बापू 'म्हणत असत, तर शेजारी, मित्रमंडळी, त्यांस 'मोमो 'या नावाने हाक मारीत.

## धर्मानंदांचे पूर्वज

त्रिहोत्तर नगरातीळ पंत्रगौडांतर्गत दहा ब्राह्मणांत्री सहासष्ट कुळे प्रथमतः गोमन्तकात वसाहतीस आर्थनाचा उल्लेख सह्माद्रिखंडात मिळतो. आर्थ होकांचे दक्षिणेतीळ हे आगमन स्विस्तपूर्व सातव्या शतकानंतर झाले असे डॉ. मांडारकर यांचे मत आहे. १ ह्या, ि खानंतर आलेल्या ब्राह्मण-क्षित्रणंच्या कुळांती, या प्रदेशातील निरित्तराळे गाव वसाहतीस योग्य करून, त्या ठिकाणी आपआपत्या कुळदेगतांच्या स्थापना केत्या. या वेलेमास्तिस या प्रत्येक गावातील लागवड, त्यवस्था, संरक्षण, खर्च, इत्यादी गोष्टी सामायिक पद्धतीने होण्यास सुरुवात झाली. यातूनच 'आंज कोमुनिदादी' म्हणून ओळ-खण्या यामसंस्था अस्तित्वात आत्या.

या काळात कोंडिप्य आणि वत्तगोत्री ब्राह्मणांची जी कुळे आछी, त्यांनी तेथीछ होटछी गाव पसंत करून तेथे आपळी वसाहत केटी. तसेच, बरोबर आणलेख्या श्रीरामनाथ या आपल्या कुल्दैबताचीही तेथेच स्थापना केटी. या कुळांपैकीच धर्मानंदांचे बराणे असून, ते कोंडिप्य गोत्राचे आहेत.

गोमन्तक पोर्तुगीजांच्या ताब्यात आल्यानंतर १५४१ पासून तेथील हिंदूच्या धार्मिक

छळास सुस्यात झाली. १५६० साटी गोमन्तकात इंक्निझियन (धार्मिक न्यायसमा) स्थापन झाल्यानंतर तर धार्मिक अत्याचार कळसास पोचले. तेथील विद्याप नि मिश्रनरी यांनी पोर्तुगीज अधिकाऱ्यांच्या साहार्याने धर्मीतर करण्यांची बळजवरीच केली असे नव्हें, तर हिंदूंची देवळे मोडणे-जाळणे, आणि इतर सर्वे प्रकारे हिंदूंचा छळ करण्यांचे सत्र चालू केले. अशा या परिस्थितीत तेथील हिंदूंस एकच मार्ग मोकळा राहिला.—आणि तो म्हणजे गोमन्तक सोडून जाण्यांचा! त्या काळात अशा किल्ला हिंदू कुटुंबांना आपली देवदेवते घंऊन रोजारच्या मुसल्यानी आणि हिंदू मुल्ल्बांच्या आश्यास जावे लगाले.

१५६६ मध्ये रायतूरवा पोतुगीज किहेदार दियोगु स्द्वीगीश याने लोटली गावातील श्रीरामनाथांचे देऊळ जाळून टाकून, तेथील हिंदूंच्या हळास मुरुवात केली. त्यामुळे नथील हिंदूंच्या हळास मुरुवात केली. त्यामुळे नथील हिंदूंस तो गाव सोडण्याशिवाय गायंतर राहिले नाही. ही सर्व मंहळा आपल्या देवासह शोजारच्या सेंदेकर संस्थानिकाच्या प्रदेशात येऊन स्थायिक शाली. हा प्रदेश नंतरच्या काळात प्रथम अंत्रूज आणी नंतर मोंडे महाल ग्रहणून ओळल्वण्यात येऊ लागाला. या मागातील बांदिवडे गावी त्यांनी श्रीरामनाथाच्या मूर्तीची स्थापना केली. याच मागात ध्रमीनंदांचे पूर्वेज स्थायिक शाले. ज्या गावी अथवा खेड्यात ते स्थायिक शाले तेच नाव नंतर स्थांच्या कराण्याचे कुलनाम केसे शाले. याचा वर उल्लेख आलेलाच आहे.

# आदिलशहाच्या दरबारातील कोसंबी

आता या कोमंबी गावात स्थायिक झालेत्या धर्मांनंदांच्या मूळ पुरुषाची ओळख बर्मानंदांच्याच शब्दांत करून घेऊ था. ते सांगतात :

" या खेडचांत श्रणै लोटलीकर किंवा कोसंबे यांच्या घराण्यांत विष्णु नांवाचा एक पुक्ष जन्मळा. त्याची आई-बापें लहानणणांतच निवर्तेली. चुलत्याकडून सांभाळ नीट होईना तेव्हां तेथून निघून तो बांदिबडे या गांधी आण व नागोची नांडेक याच्या आश्रयाटा राहिटा. नागोजी नाइकाटा त्यानें त्यवहारांत अत्यंत चांगटो मदत केटी. होवटी नागोजी नाइकानें आफ्या एकुटल्या एक मुलीचा त्याच्याशी विवाह टाबून दिटा व त्याटा घरजांबई केटा.

"विष्णूचें रुम झाल्यावर नागोजी नाइकार्टा एकामागून एक असे चार मुख्ने झाले. यायोगें त्याच्या सासूसास-याचें बांबयावरील प्रेम कमी होत गेलें, व विष्णूटा सामुरवासाचा कंटाळा आला. त्यानें विजापूरटा येऊन आदिल्याहाच्या दरजारांत नोकरी घरली. बात्याच हुशार असत्यामुळें आदिल्शाहाची त्यानें टीकरच मर्जी संपादन केली. " एके दिवशीं आदिल्शहा आफ्या बिजाबरोबर बुद्धबळें खेळत असतांना भलताच डाव टाकीत आहे असे वादून विष्णु लाकरला. बादशहा म्हणाला काथ झाले १ हा कांहीं बोलला नाहीं. बादशहा डाव तसाच टाकून उठला. त्यानें विष्णुला बाजूला नेऊन विचारलें, तेव्हां त्यानें त्या डावांत बादशहाची कशी फीजेरी

११. खुलासा : प्रकाश साप्ताहिक, प्रकरण दुसरें, ८-८-१९३७.

<sup>§§.</sup> Early History of Deccan: Dr. R. G. Bhandarkar, Bombay Gazetteer, Vol I, Part 2, p. 141,

झाली असती, हें समजावून सांगितलें. बादशहाच्या मर्जीत आणली भर पहली. रोक्टी बादशहामें अंत्रूज महालाची देसकी देउन त्याला गोव्यास पाटवलें... त्यांनें त्यांना ( आपत्या मेहुष्यांना ) आपत्या भावासारखें लेखून या मिळविलेल्या नवीन इनामाचे चार हिस्से त्यांस दिले, व एक आपण ठेवला... (त्या काळापासून) नागोजी नाइकांच्या घरांत चार हिस्से आणि आमच्या घरांत एक, असे अंगूबच्या देसकीचे पांच हिस्से होते. "19

## बराण्यानरील आपत्ती

विष्णू कोसंबे आदिल्याहाने बहाल केल्स्टी देसकी स्वीकारून परत आल्यानंतर बांदिवडे गावाच्या बवळच असलेस्या ' आगापूर 'या गावी स्थायिक क्षाला. येथील बराचे भग्नावशेष धर्मानंदांच्या काळातही होते. नंतरच्या काळात या बराण्यावर बरीच संकेटे आली. बराण्यातील बहुतेक पुरुष निरक्षर आणि व्यसनी निपजले. रामचंद्र श्रणे कोसंबी हे धर्मानंदांचे आजोबा; ते व्यसनी नव्हते. पण निरक्षर, असंत सावे, आणि भोळ्या स्वभावाचे होते. यामुळे खांच्या चुल्यभावांना त्यांना घाकदपटशा दाखबून आणि त्यांच्यावर बंदूक रोख्त, कागदपत्रांवर मह्मा घेणे शक्य होत होते. अशा सहयांचा ते नंतर कर्ज काल्यावाठी उपयोग करीत असत. अशा परिस्थितीत कितीही श्रीमंती असली तरी ती किती काळ टिकणार १ थोड्याच काळात सर्व इस्टेट तर बुडालीच, पण त्या-शिवाय घरातस्या किसती वस्सू आणि दागदागिनेही नाहीसे झाले. याचा परिणाम म्हणजे रामचंद्र कोसंब्यांना आपत्या पाच मुलंना घेठन गाव सोडणे भाग हाले.

सीताबाई, हे धर्मानंदांच्या आंजींचे नाव. त्या महगाव येथील नाईक शंतवाळकर घराण्यातत्या होत्या. त्या फार मेहनती होत्या. दोन्ही बाजुंक्ट्सन मोठ्या घराण्यातत्या असत्या तरी त्यांना मोठेगणाचा मुळीच अभिमान तव्हता. मेहनतीला तर त्या कधीच लाजस्या तरी त्यांना मोठेगणाचा मुळीच अभिमान तव्हता. मेहनतीला तर त्या कधीच लाजस्या नाहीत. मजूर बायकांचेत्रवर त्या स्वतःही काम करीत. त्यांनी मरेगयेत अंगमेहनत केली. सीताबाईचे सगुण, राया, पुंडलीक आणि रामकृष्ण, असे चार भाऊ होते. या काळत, या मूळच्या श्रीमंत धराण्याची परिस्थिती बरीच खालावली होती. यामुळे या भावांपेकी राया याला वेरणे येथील गामा या नावाच्या खिस्ती जमीनदाराकडे मुकादमाची नोकरी घरावी लागली. त्यामुळे या नाईकांचे सबंध कुटुंजच 'वंरणे' या सामछी महालातील गावात राहण्यास गेले.

वर उल्लेखित गामा या जमीनदाराने काही काळानंतर मुरगाव महालतील साखवाळ हाही गाव पोठुंगीज सरकारकडून मक्त्याने चालवप्यास घेतला. एका काळी जुवारी नहीच्या तोंडावर असलेला हा गाव चांगला भरभराटीच्या रियतीत होता. वण नंतर इंक्विझियनच्या घार्मिक छळामुळे, आणि त्याच काळात तेथे आलेल्या प्लेगच्या साथीमुळे, तो

गाव ओस पडळा होता. राथा नाईक थाचे घराणे वेरणे येथे येऊन राहिले स्था काळात, सालवाळ येथे परत थोडीथोडी वस्ती होऊ लागले होती. पग त्यांचा सरकारला मोठासा सारा मिळत नसे. म्हणून सरकारने तो गाव ल्लिला करून मक्त्याने दिला. आणि अशा रीताने सात्रवाळ हा गाव गामाच्या ताब्यात आला. आणि त्यांने तो नंतरच्या काळात राथा नाईकाचा घाकटा माऊ धुंडलीक यास मस्त्याने दिला.

बर्मानंदांचे आजीवा रामचंद्र कोसंगी यांस आपले पाच मुल्गे वेऊन घर सोडण्याचा प्रसंग कसा आला हे मागे सांगितलेच आहे. ते सांबवाळ येथे आपल्या मेहुण्याच्या— पुंडलीक नाईक यांच्या आश्रयाने, गामाच्या एका बागेत येऊन राहिले. पुंडलीक हे अरी साम्ववाळची स्थरमा पाहात होते तरी त्यांनी सांबवाळच्या होबारच्याच गावी, दामोली येथे, आपले घर केले होते. त्यांनी रामचंद्र कोसंग्री यांच्या मुलांजेकी एका मुलाला, स्हाजे धर्मानंदांच्या चिहलांना दामोलीस आपत्याकडे ठेबून घेतले होते. तेथे त्यांना मामाकडून शेतीची आणि अंगोहनतीची कामे शिकता आली. आणि वयात आल्याचर सांववाळ येथे येऊन वहिलांस मदत करणे, आणि त्यांच्या निधनानंतर स्वतंत्रयणे शेती व्यवनाय करणे, आणि ते वादिविणे, त्यांस शच्य हाले.

### मडिलांचा व्याप

धर्मानंदांच्या बडिजांनी संसाराची धुग क्या प्रकारे सांमाळ्ळी याचे वर्णन स्वतः बसीनंदांनी केले आहे. ते म्हणतातः

" आमच्या बिंडलंचा स्थाप बाहत गेला. गांबांत नार्ळांच्या चोऱ्या होत. यासाठी गांबच्या बाब्धांची राखणदारी कोणाला तरी द्यांची लागे. त्यांत थोडे पैसे ब टम हजाराला तेहतीम नारळ मिळत असत. आमच्या बिंडलंकडे राखणदारीचे बरेच बांडे आले. मूळच्या घरांत राहून हैं काम चालवर्णे कठीण होऊं टागलें; तेब्हां त्या घराच्या उत्तरेस सरासरी दोन मैलांच्या अंतरावर त्यांच्या मामा-कहून मिळालेच्या ज्ञांमतींत त्यांनी एक नवीन कोठी बांघली. त्यांत ते आणि आपचे घाकटे चुलते रहात.

"पुढें घाकट्या चुल्त्यांनी नारळाचा धंदा सुरू केला. त्यांना ह्या जागैत रहाणें आधिक अनुकूल होतें. कारण, येथून कुड्याळचा बाजार व आघरीची लाडी जवळ पहते; व रस्ताहि जरा बरा होता. होतां होतां याच कोठडीच्या आजुवाज्ला आमचें घर एकतारलें वादत गेलें; व आमचे वहील आणि घाकटे चुलते येथेंच स्थायिक झाले.

" बडीछ चुरुते व्यंक्टेश कोसेबे, मूळच्याच घरांत राहूं हागले. त्यां घराजवळची व आणली दोन बमिनी ते वडीछ बंधु असस्याकारणाने त्यांच्याच नांवे आमच्या विदृष्टांनी खरेंदित्या होत्या. आमचे षाकटे चुल्ते व बडीछ नवीन बागेत स्थायिक शास्यानंतर वडीछ बंधूंजवळ हिस्सा मागूं छागले. परंतु मामांच्या

१३ खुळासा : प्रकाश साप्ताहिक, प्रकरण पहिछे, १-८-१९३७

संगण्यावरून हिस्सा न घेतां वडीछ बंधूंच्या नांवावर असलेस्या सर्वेच बांमती त्यांस देऊन टाकस्या; आणि दोषां बंधूंनी आपल्या प्रयत्नांनी बरीच इस्टेट कमानली. "कांही काळाने आमचे धाकटे चुल्तीहि विभक्त झाले. त्यांचे कुडुंब म्हटलें म्हणजे त्यांची पत्नी व पकुल्ती एक मुल्गी. आमच्या बिडलांना एकदरींत सहा मुले." पहिले गमचंद्र कोसंचे व त्यांतर पांच मुली. दरम्यान कांही मुलेगे बन्मले. परंतु त्यांतील एकही बगला नाहीं. आमच्या घराच्या वाटण्या झाल्या. दक्षिणेची बाज, चुल्याकडे व उत्तरेची बाज, आमच्या बिडलांकडे होती. आमच्या प्रपंच मोठा असल्यामुळे आमच्या घराचा विस्तारही बरासा मोठा असे. आंत्नच चुल्त्यांच्या घरांत जाण्याला दरवाजा होता."

धर्मानंदांच्या बडिछांचे नाव दामोदर असे होते. धर्मानंद हा त्यांचा रोबटचा मुख्गा त्याचा बन्म कग्ना परिस्थितीत झाछा होता याचा उल्लेख मागे आछाच आहे.

## गोमन्तकाची परिस्थिती

धर्मानंदांचे बालपण कशा प्रकारे गेले याची माहिती त्यांनी 'निवेदना 'त दिलेलीच आहे. तसेच शिक्षणासंबंधीही माहिती दिलेली आहे." ६ पण सर्वैसाधारणपणे त्यांच्या मनावर ब्रालेल्या संस्कारांची कत्यना येण्यासाठी त्या काळची गोमन्तकाची परिस्थिती कशा प्रकारची होती, हे लक्षात घेणे अगत्याचे आहे.

पोर्तुगीज पत्ताधान्यांनी गोमन्तकाचे जे खिस्तीकरण केले ते केवळ धार्मिक हष्टीने नव्हे. ते सांस्कृतिक, राष्ट्रीय नि मुख्यतः राजकीय हथ्टीने हति. गोमन्तकातील भारतीय संस्कृती नष्ट करून त्यास पाश्रास्य संस्कृती दिल्याने तेथील जनता प्रति-गोर्तुगीज बनून ती पोर्द्रगीज साम्राज्यात कायमची राहील, असे त्यांस वाटत होते. पण त्यांनी तेथील भारतीय संस्कृती नष्ट करण्याच्या केलेच्या प्रयत्नांस तोडीस तोड अशी ज्याययोजना तेथील हिंदूंनी करून, संस्कृती जिंबंत ठेवण्याचा प्रयत्न केला. जे त्यांना उद्यह रीत्या नि सार्वजनिक रीत्या करणे शक्य नव्हते, ते त्यांनी बरोकर चार मिर्तीच्या आत कसे केले, याचे वर्णन गेल्या पिढीलिल एक गोमन्तकीय लेखक, भाई देसाई, पुढीलप्रमाणे करतात.

"जेक्ण झात्यावर रात्री घरांतील सर्व मंडळी एकत्र वसूत वाचन करीत. हरि-विजय, रामिजजय, जैमिनी अश्वमेघ, भावार्थ रामायण, हे कोणी खड्या सुरानें वाचीत. पुरुषांपैकी कोणी विख्या बांबीत, कोणी हिरोब लिहीत, कोणी अर्थ सांगत. बायका आडोशाची जागा घरून पत्रावळी लावीत, वाती वळीत, भाजी निवडण्यांचे काम

१४. हा वेळपर्येत धर्मानंदांचा जन्म झाला नव्हता.

१५. खुळासा : प्रकाश साप्ताहिक, प्रकरण दुसरें, ८ आगस्ट १९३७. १६. मागे– पान ७ आणि ८ पहा.

करीत. एका बाजूस धूपाचें एखारें पात्र, आणि शेवटीं वांटण्याकरितां क्वचित् एखादे वेळी खिरापत | असा जुना थाट होता. अवणवाचनाची गोडी असणाऱ्या बहुतेक घरांतून हा प्रकार चाळ् होता. यामुळें टहानपणापासूनच कथा, भाया, मर्मै-स्थळें, यांचें ज्ञान होत असे. "<sup>9</sup>" अशा या वातावरणात धर्मानंदांचे सुरुवातीचे आयुष्य गेले. या वेटेपासूनच संतवाक्षय स्थांच्या वाचनात येऊन त्याची त्यांना गोडी लाग्ली. अशा या 'करें हु' विद्यापीठातच घर्मांनंदांचे सुरुवातीचे शिक्षण क्षाले. या वेटी मनावर क्षालेले संस्कार त्यांत त्यांच्या पुढील आयुष्यात मार्गदर्शक ठरले. तुकारामाच्या अभंगांची आवड आणि बुद्ध भगवानाची प्रथम ओळख, त्यांना प्रथम याच विद्यापीठाद्वारा क्षाली. वाचनाची गोडीही त्यांना याच विद्यापीठाद्वारा क्षाली. वाचनाची गोडीही त्यांना याच विद्यापीठाने लावला संस्कृत शब्दांचा भरणा मग्ग्र अपयोग क्षाल. मोरोपंत, वामन, इत्यादिकांच्या काव्यातून संस्कृत शब्दांचा भरणा मग्ग्र आहे. या संस्कृत शब्दांचा भरणा मग्ग्र आहे. या संस्कृत शब्दांचा परणा मग्ग्र आहे. या संस्कृत शब्दांची ओळख त्यांना लहानपणीच क्षाली होती. त्यामुळे पुढील काळातील त्यांचे संस्कृत शिक्षण सुल्म शाले. "१८९० सालापासून १८९९ अस्तेर मी बर काही शिकलो असेन तर ते केनळ वाचनाने," पित्र असे वर्मानंदांनी नमूद करून ठेवलेले आहे.

## वांचे प्राथमिक शिक्षण

धर्मानंदांनी आपल्या शिक्षगाची बोटक माहिती आपल्या 'निवेदनात' ठिकठिकाणी दिलेली असली, तरी प्रवासाच्या बृतान्तात मिसळ्टी असल्यामुळे वाचकांच्या सहज्ञपणे लक्षात येत नाही. नंतरच्या काळात गुजरात विद्यापीठात असताना पुष्कळ जाण 'आपण अभ्यास कसा केठा,' असा त्यांस प्रवास विद्यापीठात असता. त्यांस ही माहिती 'निवेदनात' दिले आहे असे उत्तर दिल्यास, तेवळ्याने त्यांचे समाधान होत नसे. पद्धतशीर आणि क्रमशः कोणत्या तरी शिक्षण-संस्थेत अथवा एत्याद्या शिक्षकाकडून धर्मानंदांनी शिक्षण घेतले होते असे कोठेच आदळून येत नव्हते. तेव्हा एविटे हान त्यांनी मिळिविले तरी कसे हे ज्ञाणून घेण्याची कोणासही इच्छा होणे शक्य आहे. याकरिता धर्मानंदांनी आपल्या शिक्षणासंचंधी थोडी माहिती नंतरच्या काळात आपल्या 'खुलासा' मधून दिले आहे. त्यात आपल्या प्राथमिक हात्रणाची सुख्यात कशी श्राली ते ते पुढील्प्रमाणे संगतात.

## श्रोपेतील अभ्यास

"जेव्हां मी चार किंवा पांच वर्षोचा होतो तेव्हां त्या काळच्या विहवाटीप्रमाणे पाटीवर भूळ घाळून 'श्रीराणेशाय ' इत्यादि लिहावयास शिक्तलों. रात्री आमच्या

१७. ' माई देसाई स्मारक ग्रंथ, ' पन्नाशी : पा. ५५३

१८. खुटासा : प्रकाश साप्ताहिक, प्रकरण तिसरे, १५ ऑगस्ट १९३७.

षरीं जेवायटा कार उद्यीर होई; व मी टैकिर निजत असें. जवरदत्तीनें उठबून मछा पाटावर बसवीत, आणि मी पत्रावळीवर 'श्रीगणेशाय' छिहिण्याम मुस्वात करी, असें सांगत। परंतु मी काय छिहीत असें, आणि काय जेवीत असें, यांची मछा मुळीच आठगण नसे. हें सगळें शोंरेंतच घट्टन घेई."

#### कान पिरगळेळा

"आमचे आतेमाऊ व मेहुणे लाडु दादा लाड यांनी मला प्रथमतः मोडी टिहाबयास शिकविले. त्यांचें अक्षर चांगले असे. तेंच बळण मला लागले. त्यां वेळची मला एक गोष्ट आठवते. लेखणी दीतींत ठेवत जाऊ नक्षेस अमें मला त्यांनी दीन-चारदां सांगितलें असांवें, पण माह्या संवयीप्रमाणें मी ती लेखणी दौतींतच सोडून देत असे. एके दिवशी मला आठवण देष्यासाठीं त्यांनी माझा कान पिस्त पेहांपासुन दौतींत लेखणी सोंडूं नये, यांची मला पक्सी जाणीव शाली. दुसऱ्या कोणीहि दौतींत लेखणी ठेचून दिली, तर तो प्रसंग माह्या डोळ्यां- समोर उमा राही, व ती ताबहतीव कादून मी लाली ठेवीत असे.

"गोब्यांत बर मान्ने कांही शिक्षण झालें असेल तर तें आरोब्यावरच्या रामोबा गोपळ प्रमु यांच्या शाळेंत होय. या शाळेंत मी आवधा तीन महिने होतों, तरी गणित मैराशिक्षायेंत शिक्तों. तिसच्या इयतेंतील कविता मीं कर्यी पाठ केल्या नाहींत. दुसऱ्या तीन-चार मुळांनीं म्हटलेल्या ऐकत्या कीं त्या मळा पाठ येत असत. गणिताशिवाय दुसरा कोणताहि विषय मला विशेष आवहत होता असें नाहीं.

" त्यानंतर बाराव्या वर्षी मठा शाहापुरास बहिणीच्या घरीं पाठिषण्यांत आले. शाहापुरच्या शाठीत मी कांही विशेष शिकलें असे नाहीं. दुसच्या इयरेंत मठा बसिवण्यांत आलें होतें. शेबारीच पांचच्या इयरेचा क्लास होता. त्या मुळांन्या जी ब्दाहरणें घाठण्यांत येत असत तीं मीं परीवर लिहून घेऊन बहुधा त्या मुळांच्या-पूर्वी विनचूक सोडबून त्या मास्तराञा नेऊन दाग्ववीत असें. मठा दुमच्या इयरेंत बसविष्यांत आलें ही चूक केली, असें ते म्हणत. सथापि परिक्षा होईपर्यंत मठा वाट पाहावी लागती. दुसच्या इयरोच्या परिक्षंत सर्वे मुळांत मी पिहल्ल आलें, यांत मुळींच आरंचर्य नव्हतें. त्यानंतर नवीन वर्ग सुरू झाल्यावर मठा पांचव्या इयरेंत घेष्यांत आलें. तेथेंहि माझा बहुधा पहिला नंबर असे. था वर्गोत मी फार तर एक दोन महिने होतों. तापाने आजारी पडल्यामुळें मला पुन्हां घरीं आणण्यांत आलें, आणि तेथंच माझा अभ्यासक्रम संपत्ना. " "

# घर सोडल्यानंतरचे शिक्षण

पुण्याला आत्यानंतर १९०० साल्च्या जानेवारी महिन्यात त्यांनी पंस्कृत शिक्षणाला आरंभ केला. पण पुष्यांत असेपयेत रघुवंशाचा अर्थ समज्ञपाइतकाच त्यांचा संस्कृताचा अभ्यांस झाला. काशीस पोचत्यावर मात्र त्यांच साल्क्या ऑक्टोबर महिन्याणसूत त्यांनी फार चिकाटीने अभ्यास केला. अत्यंत जक्रीच्या कामाशिवाय एक क्षणदेलील त्यांनी फुक्ट घालवला नाही. अन्नक्यता जेवावयाला जात असतानायुद्धा वरोबर एत्वादे अभ्यासाचे पुस्तक घेळन ते कसे जात, आणि जेवणाला उद्यीर असला तर तेवहा वेळ वाचनात ते कसे घालवीत, यांची माहिती 'निवेदनात ' त्यांनी दिलेलीच आहे. ते काशी-मधिल आपल्या अभ्यासकमाची माहिती पुढीलप्रमाणे देतात.

" काशीमध्यें मी अवधा एक वर्षे आणि चार महिने होतों. पैकी पहिला महिना बम बसविण्यांत गेला, व मध्यंतरी पंबरा-वीस दिवस आजारांत गेले. बाकी एक वर्षे व दोन महिने मीं अभ्यास केला. सर्वेताषारण माझा अभ्यासक्रम येणेप्रमाणें होता : "सकाळीं साताच्या सुमारास मी नागेश्वरंतंतांच्या घरीं बाउन त्यांबपासून एक तास कीमुदीचा पाठ वेत असे. नंतर सरासरी १० वाजेपयेत इतर विद्याध्यींचे पाठ ऐकत बसे, व येताना वाटेंत रामाच्या मंहिरांतील्य एका छोट्या पुस्तकाल्यांत अर्था पाउमा तास मराठी वर्तमानपत्रें वाचीत असे. दुपारी गंगाभरशास्त्रांचे सावत्र- बंधू रूक्षमणशास्त्री हे आमनेबरोक्तर साहिस्य व दर्शनें यांच्यावरील प्राथमिक ग्रंय वाचीत असत. मध्यंतरी सवडीप्रमाणें एक तास रुक्षमणशास्त्री सोट्याप्रकर यांच्या- पार्शीह मी कीमुदी शिकत होतों.

## समाधानाचा मार्ग

"एक दोन महिनेपर्यंत सिद्धान्त-कीमुदीचा अर्थ मला मुळींच समजला नाहीं. शंका विचारस्या तर गुरुजी म्हणत, 'घडा पाठ करा, म्हणजे तुम्हांला सर्व कांहीं समजेल.' परंतु सर्वे समजस्याशिवाय पाठ करणें म्हणजे वेळेचा नुसता अपस्यय आहे, असे मला बाटे. शेवटी माह्या शंकांचा विचार मीच कहं लागलीं: व त्यांच्या समाधानांचा मार्ग शोधून काढला, तेव्हां मला कीमुदींतील सूत्रे आपो-आपच पाठ येऊं लागलीं.

"कोडंबो येथील विद्योदय विद्यालयांत माझ्या पालि भाषेच्या अभ्यासाला सुम्बात झाटी. श्रीसुमंगळावार्य माझे गुरु होते लरे, तथापि वार्धक्यामुळे त्यांना क्षार वेळ शिकवितां येत नसे. संस्कृत भाषा त्यांना चांगलीच अवगत होती, तरी त्या भाषेत अस्खिलित बोध्यां येत नव्हतें. यामुळे त्यांना बास्ती त्रास देणें योग्य बाटलें नाहीं, आणि शक्य तेवढे ग्रंथ मीं स्वतःच वाचून काढले."

१९. खुळासा : प्रकाश साप्ताहिक, प्रकरण तिसरें, १५-८-१९३७.

"विद्योदय विद्याल्यांत असतांनाच सुंबईहून 'सेल्फरीचर' नांवाचें मराठी पुरतक मागबून मीं इंग्रजी भाषा शिकण्यास आरंभ केटा. कांही दिवस श्रीवर्धना-राम नांवाच्या विहारांत रहात होतों. तेथें केंशिअस पेरेरा हा तक्ष्ण मुट्याा मठा इंग्रजी शिकवीत होता. त्याजकडून मी आठ-दहा धडे शिकटों असेन. १९०३ सालच्या मार्च महिन्यांत जेटहां मी मद्रासका आटों तेव्हां मार्शे इंग्रजीचें ज्ञान ५०-६० शब्दांग्टीकडे नहतें. वेथे शिकविगारा तर कोणीच नव्हता. श्री. मिंगारा-वेद्धतें बायबट आणून देऊन वाचावयास सांगितकें, त्याचा अर्थ नीटसा समजत नव्हता. तरी कसाबमा अभ्यासक्रम चाद्ध ठेवछा. सिंगारावेद्ध आणि प्रो. टक्स्मी-नरस्त हे जें बोलत तें टेकून इंग्रजीचा परिचय वाहका.

"हें इंग्रजी भाषेचे तुटगुंजें ज्ञान मला ब्रह्मदेशांत फार उपयोगी पहलें. नेथं पालीमध्यें संभाषण करणारे भिन्नु अगरींच थोडे आहळलें. तेव्हां इंग्रजी समजले नसतें तर स्पबहाराला फारच अडचण पदली असती. बर्मन श्रामणेर ज्ञानित्रोक याच्यावगेवर रहात असत्यामुळें इंग्रजींच ज्ञान बेरेंच वादलें. तो मला शिक्रवीत होता असे नाहीं. परंतु सारा दिवस इंग्रजींतच बोलत होतों, व्रतों में कांहीं इंग्रजींत वाचीत असे, त्याजविषयीं माइयावरोंवर चर्चां करी. ब्रह्मदेशांत मी या खेमेला अववा तीन महिने होतों. "... २०

#### खुबी सांपडली

धर्मनिरंतो उत्तर हिंदुस्थानात बन्याच ठिकाणी केलेच्या प्रवासाचे वर्णन मागे आलेच आहे. त्या वेळी कुशिनारा आणि बुद्धाया येथे असताना त्यांनी पुष्कळ बौद्धवाद्धाय वाचले; आणि तो क्रम त्यानंतर ब्रह्मदेशातही चाल् ठेवला. या काळात त्यांनी जी विविध विषयांची अनेक रिपणे क्रक्स ठेवली होती, ती त्यांम नंतरच्या काळात प्रंथलेवनात फार उत्योगी पदली. मौलमीन येथील पशस्वामीने दिलेत्या मदतीची माहिती धर्मानंद खालील प्रमाणे देतात:

"पालि भागेतील अभिषमीपटकाची भाषा सोपी आहे. त्यांतील बहुतेक शब्दांचे अर्थ त्यांतच दिलेले आहेत. परंतु त्या ग्रंथांचा संदर्भ समजर्ण फार कटीण आहे. त्यांला दोन साथने आहेत. एक विद्याद्धमभांतील चौदावा परिच्छेद, बहुसरे अनुरुद्धाचार्याचा अभिषामहसगह. ही दोन्ही प्रक्रणें जरी मीं वाचली होतीं, तरी त्यांतील खुबी मला समज्जी नव्हती. ती मौल्मीन येथील प्रज्ञास्वामी स्थितानें समजाबून दिलीं. तीन किंवा चार आठबहे त्यांनीं मला अभिषम्महमंगह शिक्किला; एण तो अशा रीतीनें कीं, बण् काय त्यांची किल्लीच माझ्या स्वार्थन केली,"रे

## रशियन भाषेचे ज्ञान

धमनिंदांना रशियाला जाण्याचा योग आला होता, आणि ते एक वर्ष रशियात राहून आले होते, याची माहिती पुढे येणारच आहे. क्या यापूर्वीच त्यांनी आक्त्या अमेरिकेतील दुसऱ्या बेळच्या वास्तव्यात रशियन भाषेची ओळ्यव करून घेतळी होती. या गोष्टीचा त्यांना नंतरच्या काळात, रशियात गेत्या वेळी, बराच अयोग झाला हे वेगळे सांगण्याची गरज नाही. प्रो. लेओ वीनर या नावाचे मूळचे पोल्डचे रहिवासी असलेले यहुदी गृहस्य या काळात हॉर्चडे विद्यापीठातील स्लाव्ह भाषांचे अध्यापक होते. त्यांची आणि धर्मा-नंदांची चांगली मैत्री बुळळी होती. या भैत्रीमुठेच परवातागी वगैरिच्या मानगहीत न पहता त्यांच्या वगीत आऊन धर्मांन्द बसू शक्त होते. प्रो. वीनरनाही त्याबद्द आनंदच वाटत असे. हा रशियन भाषेचा वर्ग आठवड्यातून तीन तास चाले. या भाषेचा अभ्यास आपण कसा केला हे धर्मांनंदांनी पुढील शब्दात सांगतले आहे:

" क्लासला घडे तथार करून जाण्यांचे प्रयोजन नव्हते. कारण घो. वीनर मञ्जा क्विन्तच प्रश्न विचारीत असत. तथापि रशियन भाषा जाणण्यासाठी पांच सहा महिने मीं पुरी पुरी मेहनत केली. दिवसांतून पांच-सहा तास संशोधनाच्या कामांत बालवावयांचे, आणि मधुमेहाने तर प्रकृति अशक्त क्षालेली, अशा स्थितींत शरीरा-वर ताण पडणे माहजिकच होते. परंतु मीं स्थाची कांहींच प्वी केली नाहीं. वगोंतले घडे तर राहूंच दा. त्याच्यावाहेरचें पुष्कत्त्रमें सीपें वाङ्मय मीं वाचून टाकलें. कांही दिकाणीं अर्थ समज्ञा नाहीं, तर प्रो. वीनरला विचारतां येत असे, " 22

## ज्ञानाचा चमत्कार

धर्मानंदांच्या बिहेटांचे दोस्त, ते बुद्दीने अगदीच मंद आहेत असा समज करून पेडम, ' हा मुल्या तुमच्या शिरावर एक ओक्षेच आहे,' असे त्यांच्या बिह्णांना सांगत असत. स्वत: धर्मानंदांनाही ' सामान्य वापाची फूर्ण निराशा होण्याइतका मी मंद आहे,' असेच त्या वेळी बाटत होते. उत्तर त्यांचे बडील मात्र धर्मानंद हुशार निष्वतील,—निश्ना गांचचा कुलकर्णी होण्याइतके,—निश्ना आशा बाळग्न होते. <sup>2,3</sup> धर्मानंदांनी एकंदर सात वेषे शातस्पादनार्थ पायपिटी केली हे त्यरे | एण यातील त्यांचा किती वेळ आणि काळ अभ्या-सात वर्च झाला याचे मोजमाप केत्यास, त्यांनी दाखवलेली बुद्धीची क्षेप ग्रहणजे एक चमत्कारच ठरला, यात शंकाच नाही ! डॉ. मांडारकरांसारखे संस्कृत आणि त्या माषेचे अनुभवी अध्यापक, यांनी केत्रळ संस्कृत शिक्षणाला धर्मानंदांना सात वर्षे लागतील असे सािताले होते. <sup>2,8</sup> पण कोटेही क्रमशः शास्तोस आणि पद्धतशीर शिक्षण न सिळालेले

२२. खुलासा : प्रकाश साप्ताहिक, प्रकरण ७ वे, २०–३–१९३८. २३, २४. मागे- पाने ७ आणि २९ पहा.

२०, २१. खुलासा : प्रकाश साप्ताहिक, प्रकरण ३ रे, २२-८-१९३७

## १९० । निवेदन

अशा पाली ग्रंथांचे ममे, मोठमोठ्या विद्यापीठांत्न शास्त्रोक्त शिक्षण घेठन पंडित या या सात वर्षांच्या काळात संपादन करू शक्ले हे लक्षात घेतस्यास, वर त्यांच्या साधनेस धमनिंद, संस्कृत, पाली आणि इंग्रजी, या भाषांचे नुसते ज्ञानच नव्हे तर, अरयंत गहन संग्रेस प्राप्त झालेल्या विद्वानांनाही समजाबून सांगण्याइतके,-प्रात्यक्ष साक्षात्कारी ज्ञान, उद्दून वापग्लेला ' चमाकार' हा शब्द अतिश्योक्तीचा नस्त वस्तुस्थितिदर्शक आहे, असेच म्हणावे लगेल !



# जीवनकार्यः शैक्षाणिक

नीद्ध शानाचा प्रसार करावयाचा होता. त्यागरिता कल्फत्ता विद्यपीठाने त्याचे वेतन वाह-१५ आगस्ट १९०६ पासून कलकत्ता येथून सुस्वात केली. या बेळी त्यांच्या बयास तुकतीच वर्ष त्यांनी कार्य केले. पण या कामाने त्यांचे समाधान झाले नाही. त्यांना सर्व भारतात बून टोनरो पन्नास स्पये केले असताई!, विद्यापीठाची नोकरी सोडून, बडोद्याच्या महा-राजांनी देऊ केलेली मासिक पन्नास स्वयांची मदत स्वीकारून ते महाराष्ट्रात १९०८ च्या नात, आणि नंतर कटकता विद्यापीठात पाली भाषेचे अध्यापक म्हणून अवळ अवळ सन्ना सात वर्षोच्या खडतर तपश्चयेंनंतर संपादित ज्ञानाच्या प्रसाराच्या कार्यास धर्मानंदांनी तीस वर्षे पूर्ण झाटी होती. प्रथम, वंगभंगाच्या चळवळीतून निषालेल्या नंदानल कॉले-ऑक्टोबर महिन्यात परतले.

मन यांस ' विसुक्षिममा।'च्या संपादनाच्या कार्यात मदत करून १९१२ च्या फेब्रुवारी महिन्यात ते भारतास कसे परतले, ही सर्व हकीगत ' निवेदना 'च्या शेवटच्या प्रकरणात यानंतरच्या काळात १९१० च्या फेब्रुवारीपयेत, प्रथम एक वर्ष मुंबईत राहून वगैरे कामे करीत असतानाच, त्यांस अमेरिकेस बाष्याची संबी कशी आछी, आणि या संधीचा फायदा घेऊन, त्यांनी अमेरिकेस बाऊन तेथीछ हार्वेड विद्यापीठातील प्रो. त्यान् डॉ बुड्स यांना पाछी शिक्षविण्याचे काम केल्यावर, पुष्यास राहून ग्रंथलेखन, त्याख्याने देणे आलेटीच आहे.



पत्नी, माणिक, दामोदर आणि मनोरमा, यांच्यासह



पत्नी – बाळाबाई

धमनिंदांनी ज्या वेळी ज्ञानसंपादनाथं काशीस जाण्याचा विचार करून पुणे सोडले त्या वेळी त्यांची 'वेडा तस्ण 'र म्हणून संभावना झाछी होती. गोमन्तकातील एका मागामलेल्या खेड्यात जन्मास आलेला, गरिबीत बाढलेला, प्राथमिक शिक्षणसुद्धा व्यवस्थितपणे पूर्णं करू न शकतेला, आणि आयुष्याची चोवीस वर्षे केव्हाच उळदून गेतेला

अंघेरात्म उजेडात

आणि त्याबरोबरच बौद्ध धर्माचे सम्यक् ज्ञान संपादन करील, असे कोणास सहजासहजी बारणे शस्य नव्हते. मुळातच बय बाढलेले, त्यात केवळ संस्कृत शिकष्पालाच सात वर्षे लगतील असे डॉ. मांडारकर यांच्यासारख्यांनी सांगितलेले, असे असताही, हा तस्ण

असा हा तस्म, अबच्या सात बर्घोच्या काळात संस्कृत, पाछी आणि इंग्रजी ह्या भाषा

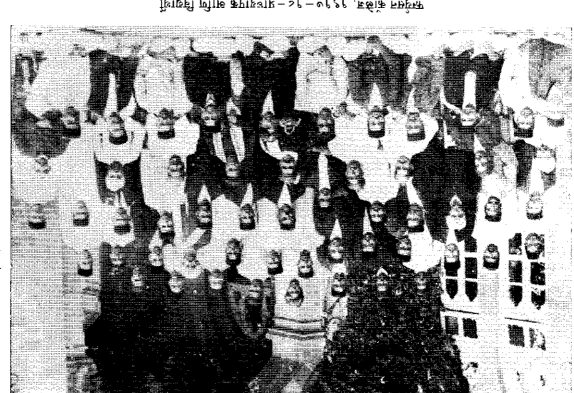
क्ण अशी ही अशक्य वाटणारी गोष्ट धर्मानंदांनी शक्य करून दालवळी. आणि त्यांनी मिळविलेस्या प्रावीण्याची दखतल कलकत्ता विद्यापीठानेच नव्हे, तर अमेरिकेच्या हार्बर्ड

फक्त संस्कृतच नव्हे, तर संस्कृतानंतर पाली शिक्षणही संपादन करण्याची उमेद बाळगतो

अशा माणसास वेड्यात कादणाऱ्यास कसा दोष देता येईल 🖁

षांचा डॉ. मांडारकरांनी प्रार्थनासमाजात केलेला सत्कार, बडोद्याच्या महाराजांनी बड़ोद्यात त्यांची केलेडी ब्याख्याने, या गोष्टींनीही त्यांचा परिचय बन्याच लोकांस होण्यास

विद्यापीठानेही घेतली. ह्या वेळेपासून घर्मानंदांची हळूहळू प्रसिद्धी होष्यास सुख्यात झाली



मियाहिही गी।फ कपाहजाय – ১९ – ७९ १९ , व्हर्कांक नमस्पर्य

हातमार लब्ला

फर्युसन कॉलेजशी संबंध

१९१२ साली घर्मानंद अमेरिकेनून परत आल्यांबर त्यांनी फर्युसन कॉनेजात नोकरी

धमीनंदांची शिफारस करून त्यांनी फर्युमनचे प्रोफेसर केशवराव कानिरकर यांस पत्रही लिहिले. पुष्यात पाली भाषेच्या प्रसारास चांगला अवसर आहे असे घर्मानंदांस बाटल्या-

षरावी असे त्यांस विष्ठ रामजी शिंदे यांनी सुचवले. एवढेच नव्हे तर ह्या फब्पनेनुसार

त्याचा इत्यर्थ असा : " फ्रांयुसन कॉलेजांत आग्ही तुम्हांस कायमचे नोकर म्हणून घेष्यास तयार आहोत. तहहयात मेंबरांचा पगार आतां आग्ही १०० घपये करून घेतला आहे. मग तुम्हांस ७५ सम्ये मिळतीऊ, व तुम्ही निदान पांच वर्षे कॉलेबांत शिकविष्याची अट

काही दिवसांनी प्रिन्सिपाल रघुनाथ पुरुषोत्तम परांजपे यांचे धर्मानंदांना पत्र आले.

मुळे, त्यांना ही कल्पना पसेत पडली.

१. १ माने १९०० रोजी.

र. मागे- पान १४५ पहा.

३. खुलासा : प्रकाश साप्ताहिक : प्रकरण ४, ५ सप्टेंबर १९३७.

या पत्रासंबंधी आपले झालेले मत व्यक्त करून कोणात्या विचाराने ही नोकरी आपण स्वीकारली, हे घर्मानंद पुढील शब्दांत सांगतात :

"फ्युंसन कॅलिंज म्हणजे त्यागमूलक प्रकृतीचा अक्कृष्ट नमुना अमें आम्हांस वाटे. आगरक, गोलले, क्वे, परांजपे, इत्यादिकांनी केलेल्या त्यागाची वर्णने वाचून ' धन्य धन्य' असे उद्गार आमच्या तोंट्वन निषत. परंतु वरील पत्रानें मी जरा बोटाळलों. मी, बी. ए. एम्. ए. नव्हतों, तेव्हां मला तहह्यात सभायद करून घेतां येत नाहीं, यांत वावां काहीं नव्हतें, गांच वर्षे सेवा करण्याची अटिंह योग्य होती. एण आण्ण १०० स्प्रये चंत असून तुम्हाला तेवेड ७५ स्पये देणार आहोंग, हें काय कोडें तें मला उम्मेता. मला डिन्या नाहींत, एण इतर प्रोफेसरांप्रमाणें कुटुंब आहेच की नाहीं. त्यांचा पगार त्यांचा मान वाठविण्यासाठीं नसून त्यांच्या गरजा भाग-विण्यासाठीं असावयास गाहिजे. 'सेट्योऽहमसीति मानो 'म्हणजे (Superiority Complex ) मी मोठा हा अमिमान तर तहहत्यात सभासदांत शिरू पहात नाहीं ना १ नाहीं तर, तुम्हांला तेवढे ७५ सम्ये देऊं याची उम्मीत लागेना.

"डेक्कन एज्युकेशन सभेचे तहहयात समासद कोणत्या दिशेनें जात आहेत हा विचार निष्फळ होता. ७५ समेये दरमहा घेऊन नोकरी करावयाची कीं नाहीं हें मछा ठरवावयांचें होतें. एक तर ही नोकरी पत्करत्यांनें महाग्रह्मांत पाली मापेचा अस्य प्रमाणांत का होईना— प्रसार करतां येणें शक्य होतें, व दुसरें, डेक्कन एब्युकेशनच्या सेवेंत तहहर्यात समासदांच्या त्यागापेक्षां दरमहा २५ स्पयांचा स्वार्थत्याग दाव्यविण्याची आयतीच संधी होती. गण लर्च कमा चाळवावा ?

"आग्ही रविवार पेठेतील मोती वीकांत एका चिंचोळ्या बरांत पहिल्या मजल्यावर रहात होतों. भाडें दरमहा सहा रूथे. अमेरिकेच्या राहणीचा अनुभव घेऊन आल्यावर हें घर अप्रशस्त वाटणें अगर्त साहितक होतें, आणि दुसरी सोयीवार बागा योच्या माड्यांत मिळाली नसती. त्याशिवाय मुलंच्या शिक्षणाचा वादता खर्चे होताच. तेव्हां दरमहा ७५ स्पयांत आमंचे भागेल कसें, याचा विवार करंगें आवश्यक होतें. हार्यंडे युनिव्हिंसिकेड्न मिळालेच्या वेतनांतून तिकडचा व मुंबईपर्यंतच्या प्रवासाचा खर्चे करून आणि विद्यांचें कर्ज मेहून बाकी दीड हजार स्पये राहिले. दरमहा २५ स्पयांची तूट आल्यास हे स्पये पांच व्यें पुरण्यासारखे होते. म्हणून बास्त विवंचनेंत न पडतां मी पांच वर्षापुरती डेक्कन एज्युकेशत सभेवी सेवा स्वीकारली."

हो गोष्ट डॉ. मांडारकर आणि बडोवाचे महाराज गायकवाड, या दोबांसही पसंत पडली नाही.ही गोष्ट घडली त्या मेळी डॉ. मांडारकर इंदुरास आपत्या मुटाकडे डॉ. प्रभाकर-पंतांकडे— गेले होते. तेथे ते आपत्या डोळ्यांच्या उपचाराकरिता गेले असत्या-

मुळे, बरेच दिक्स राहणार होते. नोक्सीकर हजर होण्यापूर्वी त्यांची भेट प्यांची म्हणून धर्मानंद इंदुरास गेले. धर्मानंदांचा हा बेत ज्या वेळी त्यांस समज्ञा त्या वेळी, " मञ्जा विचारून नोक्सी त्वीकारली असती तर बरे झाले असते. फर्युसन कॉलेजात तुम्हाञ्जा काही विद्यार्थी मिळ्सीळ, व त्यायोगे पाली भाषेचा थोडाबहुत प्रसार होईछ. तह ह्यात सभासदही तुम्हों के आंकाणार १ पूर्वी-प्रमाणे आंकुंचित बागेत राहणे आता तुम्हांञा आवडणार नाही, व प्रमंचही वाहता आहे, याचा तुम्ही काही विचार केळा आहे काय १ तह ह्यात सभासदांचा व्वचे ७५ सम्यांत भागत नाही, म्हणून त्यांनी आपञा प्यार १०० स्पर्य करून वेतञ्ज आहे, असे उद्गार त्यांनी काहले, यावर धर्मानंदांनी आपञ्चाकडे असलेल्या दीड हजार स्पयांची गोष्ट त्यांस सांगितळी, आणि, " डेक्कन प्रजुकेद्रान सभेच्या सेवेंत एकदा त्याग करण्याञ्ज हरकत कोणती १ मत्या त्यांत आनंद आहे," असे सांगितळे. डॉ. मांडारकरांनी नंतर त्या प्रशाची विशेष चर्ची न करता 'अंगीकृत कार्योत यशस्वी व्हा', असा त्यांस आधीबंद दिला.

याच काळात बडोद्याचे महाराज मुंबईत आले होते. त्यांची धर्मानंदांनी तेथे जाऊन मेट घेतळी. त्यांस ज्या वेळी धर्मानंदांनी आपळा बेत सांगितला, त्या वेळी त्यांसही डॉ. मांडार-करांप्रमाणेच आख्वर्य बाटले. ते म्हणाले.

" हैं तुम्ही काथ केलेंत १ नीकरी स्वीकारप्णापूर्वी तुम्ही मछा मेटायछा नको होतें काथ १ अमेरिकेटा हार्वेंडे युनिव्हर्सिटीत नोकरी करून आछांत, आणि आतां दरमहा ७५ सम्ये आपली किंमत टराविता, हैं तुम्हांस योग्य वाटतें काय १ ''भ यावर धर्मानंदांनी त्यांचे पुढील ग्रब्दांत समाधान करप्याचा प्रयत्न केला:

" महाराजसाहेंब, आल्यांबरोबर मी आएणास मेटलें नाहीं ही चूक क्षाली. तिजबहुळ मण क्षमा करावी. परंतु फर्युसन कॉलेंबांत नोकरी पत्करण्यांत माझी चूक क्षाणी असे वाटत नांहीं. प्पारावरून किंमत ठरवण्यांत आणी तर आगरकर, गोललेपभूगींची किंमत फारच कमी ठरेळ! मण वाटतें कीं, माइया कार्यावरून माझी किंमत ठरेळ, प्पारावरून ठरणार नाहीं. माइया कार्यात यद्या आले नाहीं, तर निदान मोळ्या प्पाराने स्वतःचा फायदा करून घेतळा, हा आळ तरी येणार नाहीं. "

या शब्दांनी महाराजांचे समाधान हाले की नाही है जरी धर्मांदांना समजले नाही, तरी महाराज रागावले मात्र नाहीत. फर्युसनमध्ये शिकणाऱ्या पालीच्या विद्याध्योसि काही स्कॉल्यरशिया द्याच्या अशी य वेळी धर्मांदांनी केलेली विनंती, महाराजांनी मान्य केली. आणि एरत गेल्यावर दर महिन्याला पंधरा क्यांच्या दोन, आणि दहा क्ययांच्या दोन, अशा चार स्कॉल्यरशिया दिल्याचे पत्र त्यांनी प्रि. एरांजपे यांस पाठवले. ह्या स्कॉल्य-

५, ६. खुलासा : प्रकाश साप्ताहिक, प्र. ४, ५ सप्टेंबर १९३७,

शिपा, धर्मानंद या कॉन्जेजात असेपर्यंत चाळ् राहिल्या.

पुष्पात पाली भाषेचा प्रसार

फार्युमन कॉन्डेजने १९१२ मध्ये पाठी भाषा शिक्षविष्यास सुरुवात केटी. त्या तेळच्या भुनई प्रांतातील एकंदर कॅल्डिजात, या भाषेच्या शिक्षणास सुरुवात करणारे तेच पहिले कॉन्डेज. धर्मानंदांसारखे तज्ज मिळाल्यामुळेच त्या कॉलेजास हे शक्य झाले, असे, 'फार्युसन कॉन्डेज मॅगेझीन 'च्या सेपादकांनी नमूद करून ठेवलेले आहे." पाठी भाषेस ७. 'फरोर्गन कॉलेज मेंगेझीन ' खंड ३, नं. १, पा. ३६-३७, एप्रिल १९१२ च्या अंकांत Editorial notes मध्ये संपादक प्रो. बामन गोविंद काळे स्थातात :

"Pali has lately been included in among the classical languages that may be taken up by studens appearing for various arts examinations of our University. A knowledge of Pali is essential to every one who may wish to make any research into the religion, philosophy and history of India.

Mr. Kausambi is recognized as a profound Pali scholar and it has been the great ambition of his life to familiarize the people of the Maharashtra with that Classical Language and bring out editions of Pali works with vernacular translations for the benefit of the public.

On his return from America in February last, he expressed a desire to do something in our college in pursuance of his cherished object. Conscious of the importance of a knowledge of Pali to students aspiring to do research work in ancient history and philosophy and aware that our College ought, of all similar institutions, to be the first to introduce the teaching of that language, the Society jumped at the idea, which it would not have been able to carry out, if it had been entertained earlier, unless the cheerful services of a scholar like Mr. Kausambi were at its disposal. Professor Kausambi has already commenced his work and, it is gratifying to find that he has secured a good number of students from all Classes. He also teaches a class of senior boys in the New English School, and they will find themselves well advanced and equiped when they come up to college for their higher education."

यापूर्वी काही थोडेच दिवस, मुंबई विद्यापीठाने मान्यता दिली होती. हे बहून येण्यास धर्मानंदांचेच प्रयत्न आणि त्यांस डॉ. भांडारकरांची मदत, ही कारणीभूत झाली होती.<

पुण्यात पाठी भाषा घेऊन मंद्रिकञा वरणारे बरेच विद्यार्थी निषाले. त्यांच्यासाठी न्यू इंस्टिश स्कुञात एक क्लास, आणि कॉलेबात, प्रिव्हियस, इंटर, आणि बी. ए. करिता क्लासेस, मुरू करण्यात आले. या विद्याश्योंकी बहुतेकांनी संस्कृत माथा कठीण जाते म्हणून पाठी घेतली होती. अया विद्याश्योंकी बहुतेकांनी परिश्रम तर धर्मानंदांना करावे लग्गतंच, पण हरिनाथ दे किंवा त्यान्मन यांस शिकविताना परिश्रम तर धर्मानंदांना करांस उत्तेजक बाटत नव्हते. कारण त्यामुळे त्यांच्या स्वतःच्या शानात काही भर पडत नव्हती. त्यापि पाठी भाषेचे थोडे तरी हान विद्याश्योंस होत आहे, यतंच समाधान मान्त ते हे काम मोठ्या निस्टेने करीत असत. या हष्टीने पाहिल्यास त्यांचा एम. ए. चा वर्ग मात्र कार आप आवडीचा झाला होता. त्यांतीळ चिंतामण वैजनाथ राजवाडे, परशराम लक्ष्मण वैद्य, चिंतामण विनायक बोशी, पुरुशोचम विश्वाय वापट, नारायण केशव भाषवत वर्गेर विद्यार्थी संस्कृतश तर होतेच, पण पाली भाषेचे शान संपादण्यासही ते कार उसक्रक होते.

धर्मानंदांचा पगार कमी होता आणि त्यामुळे त्यांची बरीच तारांचळ उडत असे, हे वेगळे सांगण्याची गरच नाही, पण या गोष्टीबहळ धर्मानंदांनी आपत्या सहाही वर्षांच्या काळात फर्युसनच्या संचालकांकडे एक चकार शब्दही काढला नाही. पण प्रि. परांचपे यांना यांची जाणीव असावी असे वाटते. कारण त्यांनी धर्मानंदांची इच्छा नसतानाही त्यांस पाली भाषेचे परिश्वकत स्वीकारण्यास भाग पाडले, आणि त्यांस कॉ-ऑटेड फेलोही नेमण्याची लटपट केली. सहा वर्षोतंतर धर्मानंदांनी दुस-यांदा अमेरिकेस जाण्याचा वेत केला तेव्हा, अमेरिकेस न जाता फर्युसन कॉलेजातच रहावे असा त्यांस त्यांनी आग्रह तर केलाच, पण त्यांशिवाय त्यांचा पगार तहह्यात सभासदांहतका म्हणजे १०० करपे करण्याची तयारीही दाखवली. पण डेक्कन एल्युकेशन सोसायटीच्या सभास-दांनी दाखविलेल्या सीजन्याचा फायदा घेणे धर्मानंदांना का शक्य हाले नाही, हे आता धर्मांदांच्याच शब्दात पाहू या:

"...कारण त्यापूर्वींच डॉ. बुड्स यांस मी बचन देउन चुकलों होतों. आर्यांच घरलचींची ओढाताण आणि त्यांत महायुद्धामुळें महागाई एकसारली बाढत चाछलेली. एखादें पुस्तक लिहिलें, तर तें प्रसिद्ध करण्यास पंचाईत पहूं लागली. येऊन बाऊन फर्येसन कॉळबांत पालि शिकविष्णपलीकडे दुसरा लामदायक व्यवसाय राहिला नाही. तिकडे डॉ. बुड्स सहकुदंच फान्सांत लढाईला मदत करण्यांत गुंतले होते. त्या परिस्थितीचा त्यांना कंटाळा आण असावा, आणि हाचेई युनिव्हर्सिटीच्या अत्यक्षांनीहि त्यांस परत बोलावलें. तेहहांपासून त्यांनी

qı. ४२%.

८. डॉ. सर रामकृष्ण गो. भांडारकर यांचे चरित्र : छे.- श्री, ना. क्रनिटिकी,

मछा अमेरिकेस येण्याबद्दल आग्रह सुरू केछा. बराच पत्रव्यवहार झास्यावर माझ्या नोकरीची मुद्दत संपत्त्यावर अमेरिकेस येतौं, असे मी त्यांस छिहिछे. ''

## दुसऱ्यांदा अमेरिका

अशा प्रकारे धर्मानंदांनी असेरिकेस जाष्यांचे जरी नक्की केले, तरी डेक्कन ए.ब्यु-केशन सांसायंदांने धर्मानंदांचा राजीनामा न स्वीकारतां, त्यांस दोन वर्षांची विनफाारी रजा दिली. भाषत्या जागी आपले पहिले विद्यार्थी राजवाडे यांचे नाव त्यांनी सोसायंदीला सुवचिले होते. पण राजवाडेंनाच सोमायंदांचा तहह्यात सभासद होणे इष्ट वादले नाही, क्ष्णून धर्मानंदांनी आपले दुमरे विद्यार्थी बायंट यांचे नाव सुचवले. त्यानुसार सोसाय-दीने धर्मानंदांच्या जागी बाय्टांची अध्यापक म्हणून नेमणूक केली, आणि त्यांस तहह्यात समामदही करून घेतले.

# अमेरिकेस जाण्याचे मुख्य कारण

महायुद्धामुठे आर्थिक चगचग बाद शे होती आणि लर्कांची तोंडमिळक्णी करण्याची मारामार झाली होती. ब्रा अरी गोष्टी म्वन्या अमल्या, तरी फ्क. ब्रा गोष्टी टाळण्याकरिता धर्मानंद अमेरिकेन आण्याम प्रकृत झाले होते, असे मात्र नरहे. त्यांनी आफ्या पहिल्या मेटीत हातात मेतलेले हेन्दी बारनचे 'विसुद्धिममाचे' संस्करण प्रो. स्थान्मनन्या दुराग्रहामुळे तसेच पद्धन राहिले होते. ते काम पुरे करून छापून प्रसिद्ध करण्याची परिस्थिती उपयन झाली आहे असे वादत्यामुळेच, डॉ. धुड्स यांच्या आग्रहास कळी पहण्याचे घर्मानंदांनी ठरबून, अमेरिकेस डाण्याची तश्री केली.

धर्मनिरंग्नी मोठी मुज्यी माणिक या वेळी प्रिव्हियस परीक्षा पास झानी होती. तिला बरोबर नेष्याचे धर्मनिरंग्नी पहिल्यापासूनच ठरवले होते. कारण तिला तेथे कोणत्याही कॉलेबात प्रवेश मिळणे शक्य होते. त्यांचा मुल्या दामोदर या वेळी तिसरी इयता पास झाला होता. त्याला बरोबर नेष्याचा धर्मनिरंग्ना इरादा मुख्यातीस नव्हता. क्या याच वेळा त्यांच्या कुटुंबाची प्रकृती एकाएकी विष्वहली. त्यामुळे धर्मनिरंग्ना पुण्याचे विन्हाइ बंद करून आपस्या पतीस गोत्यास पाठिंग्णे भाग झाले. दामोदर हा बराच अश्वक्त होता. त्याला पुण्यात एलाझा वसतियहात ठेवणे शक्य नव्हते. म्हणून शेवटी त्यालाही अमेरिकेस नेष्याने ठरवण्यात आले.

या नेळी धर्मानंद आपल्या दोन्ही मुटांसह १९१८ च्या १५ ऑक्टोबरला अमेरिकेस बाऊन पोचले. युद्धाचे दिवस असस्यामुळे बोट सिंगापूर, बपान, वर्गैर बंदरांना मेटी देत चार महिन्यांनंतर अमेरिकेस बाऊन पोचली. या वेळी ते चार वर्षे आपल्या दोन्ही मुलांसह तेथे राहिले. ज्या मुख्य काम करण्याच्या उद्देशाने ते गेले होते ते,— 'विद्युद्ध-

९. खुलासा : प्रकाश साप्ताहिक, प्रकरण ४ थे, ५ सप्टेंबर १९३७.

मगा 'च्या संस्करणाचे त्यान्प्रत थांच्या आडमुठेगणामुळे याही वेळी होऊ शक्ले नाही. पाली शिक्तगणे आणि इतर पाली ग्रंथांचे संस्करण करणे, अशीच कामे या वेळी धर्मा-नंदांनी केली. हा वेळपर्येत माणिक फायनल परीक्षेत उत्तम सित्या पास झाली होती. दामोदर या वेळी एन्ट्रन्स परीक्षेनी तयारी करीत होता. त्याला आणाली एक वर्ष तेथे रहावे लागले असते. त्याकरिता डॉ. बुड्मकडून त्यास दरमहा लच्चीताठी पाऊणशे स्मये मिळतील, नि जरून पडस्यास स्वदेश येण्यासही तीनरी— साडेतीनरो डॉलर्स मिळवील, अशी त्यवस्था करून धमीनंदांनी मुलीसह २१ ऑगस्ट १९२२ रोजी भारतात आगमन

## नोक्तीसाठी प्रयत्न

धर्मानंद, माणिकमह मुंबईत पोचस्यानंतर थोड्याच दिवसांनी त्यांच्या पत्नी गोदयाहून मुंबईम आस्या. धर्मानंदांनी बोरिवङीस बिन्हाड केलें. अमेरिकेस बाताना त्रिवेदीवंधू । ह्या यहस्यांकहून आणि माडगावकरांकहून धर्मानंदांनी कर्ज काढले होते. हे पैसे परत करावयाचे होन. तसेच दामोद्रय्ती एक वर्षांचा वर्स सोय करून ते आले होते, तरी त्यांची ह्या पुढली द्रमिहिना टोन-अडीचरो स्पये पाठविष्याची सोय करावयास पाहिजे होती. याकरिता चांगर्लंशी नोकरी करण्याशिवाय त्यांना गायंतर नहहते.

त्यातस्य। त्यात मागिक्छा सहअरिया नोकरा मिळाली. धर्मनिंदांचे मित्र डॉ. वा. अ. सुलठगकर या काळात इंदुरला होते. त्यांस धर्मानंद मुंबईस येऊन पोचले असत्यांचे 'सुनोध पत्रिकेनील ' बातमीमुळे कळले होते. त्यांचे धर्मानंदांना पत्र आले, त्यात '' अहित्याश्रमांत सुपरिटेडेण्टची जागा रिकामी आहे. दुसरीकडे चंगाली जागा मिळेपयेंत ती स्वीकाण्यास हरकत नाहीं, '' असा मजकूर होता. त्यानुसार धर्मानंद माणिकला घेऊन इंदूरला गेले आणि डॉ. सुलठणकरांशी विचारविनिम्य करून माणिकला ती जागा स्वीकारवास लावली. आपळी वत्नी आणि दोन मुले यांनाही धर्मानंदांती तेथे पोचकले.

माणिकला अववा दोनदो स्पये पगार होता. बराचे भाडे नव्हते, परंतु या पगारातृत कारदी बचन होण्याचा संभव नव्हता. स्यामुळे धर्मांतंदांना कोठे तरी नोकरी करण्या- शिवाय गत्यंतर नव्हते, नोकरी शोषण्याच्या बाबतीतही त्यांना बऱ्याच अडचणी होस्या. लादी बापरीत असल्यामुळे सरकारी नोकरी मिळणे शक्य नव्हने. स्यांनी बनारस विद्या-पीठात चौकदी करूत पाहिले होते, पण स्यातृत काही नियन्न झाले नाही.

१०. गिरजाशंकर त्रिवेदी आणि त्यांचे बंधू मुंबईत व्यापार करीत होते. ते डॉ. मुजठणकरांचे नित्र होते. युद्धाचा काळ असस्यामुळे डॉ. बुद्धम यांच्याकद्वन येणार असलेस्या पैशांना विलंब झाला होता. तेव्हा सगळी तयारी होऊन मुद्धा पैशामुळे धर्मानंदांचे बाणे लांचणीवर पद्ध नये म्हणून या त्रिवेदी बंधूंती त्यांस गरज असलेछी स्कन्म बाण्याच्या

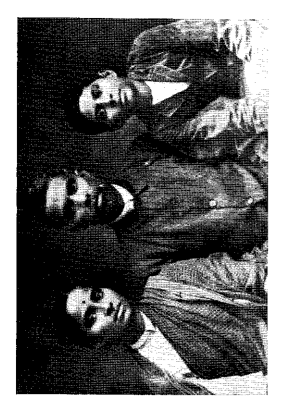
## गुजरात विद्यापीठ

पण याच वेळी एक घटना बहून येत होती. महात्मा गांधींनी या काळात राष्ट्रीय हिक्षणाची एक संस्था अहमदाबाद येथे काढळी होती. या संस्थेची वाढ करून तिळा गुजरात विद्यापीठ असे नाव त्यांनी दिले होते. याचे दोन भाग त्यांनी केले होते. पिहेळा भाग सर्वतायाया शिक्षण देणारा. हा चाळ्च होता. या भागाचे प्रमुख, प्रथम आचार्य गिडवानी हे होते, आणि नंतर आचार्य कृपलानी झाले. दुचन्या भागास 'पुरातच्च मंदिर' असे त्यांनी नाव दिले होते. या भागात जुन्या वाज्ञयाचे संशोधन होणार होते.

आचार्य मुनि जिनविजयजी है जैन बाह्मयाचे आणि प्राकृत, संस्कृत, वगैरे भाषांचे अभ्यासक, त्यांच मंदिराउ येऊन काम करण्यासाठी महात्माजींनी पाचारण केले होते. ते या वेळी पुण्यात एक जैन शिक्षण आणि प्रकाशन संस्था चाळवीत होते. पुण्यात त्यांची नि धर्मानंदांची ओळळा झाली होती. धर्मानंदांचा 'जातक-कथा, भाग १ळा हा ग्रंथ त्यांच काळात मुनिजींनी आफत्या संस्थेत्में प्रकाशित केळा होता. गांधीजींच्या मेटीस साबर-मती येथे गेले असताना मुनींनी धर्मानंदांची प्रकाश होती. त्यांच धर्मानंदांची भावता महात्मानंदांची ओळज झाली होती. त्यांच धर्मानंदांचे नाव पसंत पहले, आणि त्यांस विद्यापीठात आणण्यांचे काम गांधीजींनी मुनिजींवर सोपवले.

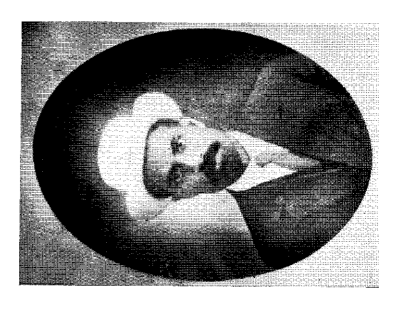
याच नेळी धर्मानंदांनाही गुकरात विद्यापीठ स्थापन झाल्याची माहिती कोणाकडून तरी समजली. त्यांची काकासाहेब छानी ओळाव होतीच. या नेळी काकासाहेब आणि प्रो. रिसक्छाछ पारेख हे या गुकरात विद्यापीठाचे संयुक्त चिटणीस होते. पारेख होते. धर्मानंदांच्या काळात फर्युसनमध्ये शिक्त होते. त्यामुळे तेही धर्मानंदांना ओळावत होते. धर्मानंदांना किहिलेस्या पत्रास, काकासाहेबांनी गुकरात विद्यापीठात जाणा मिळण्याची शक्यता आहे असे कळाबून साबरमतीछा त्यांस शेळाबून घेतले. त्या ठिकाणी वल्छभमाई पटेल बगैरे मंडळीशी विचारवितमय होऊन पुरातत्वमंदिरात धर्मानंदांची मासिक साडेतीनशे सप्यांवर नेमणुक झाळी. पंडित ग्रुक्टाजी, रामनारायण पाठक, मौळवी अबहुळ जाफर नाहावी, हरी नारायण आचार्य, बेचत्दास दोशी, गोपाछदास, विद्य-विजयजी, अशी विद्यान मंडळी पुरातत्व-मंदिरात काम करण्यासाठी महात्माजॉनी गोळा केळी होती. या सर्वीना मासिक दोनशे-प्रकास कम्ये वेतन दावयाचे ठरछे होते.

महारमांबींना सुनि जिनविज्ञयंकी अथवा धर्मानंद यांपैकी कोणीतरी एकाने पुरातस्व-मंदिराचे आचार्यंप्द स्वीकारावे असे वाटत होते. मुनिर्जीना पुण्याच्या संस्थेची जबाबद्दारिही सांमाळावयाची होती. म्हणून धर्मानंदांना त्याबद्द विचारण्यात आले. एण 'हे स्थान स्वीकारून बडेबावादावाय काही साध्य होणार नाही ' असे धर्मानंदांना



माणिक

दामोदर



98.98

बारत्यामुळे, त्यांनी ते स्वीकारले नाही. 🍍 शेवटी मुनि जिनेविवयजी आचार्य झाले. १९२२ ऱ्या नोव्हेंबर महिन्याषासून धर्मानंदांनी गुजरात विद्यापीठातील आफ्या कामास

मुस्तात केली.



माइलार्गा , क्रांग लालकारी , प्रांतिह माइज़म्ह , प् पं. सुखलालनो, रामनारायण पारक, मुनि जिनविजयनो, थर्मानंद, मीरदो नाडादो, हरि नारायण आचार्य, गुजरात विद्यापीठ – पुरातरन मीदेर

शिकवत असत; आणि राहिलेछा काळ संशोधनात षालवीत असत. 'बौद्ध संघाचा ' र्गरचय, 'समाधि-मार्ग', 'बुद्धचरित', हे ग्रंथ धर्मानंदांनी या काळातच लिहिले. प्रथम हायस्कूलचे शिक्षण पुरे झांछे होते. एक तर त्याला परत बोछाबून त्याच्या पुढीछ शिक्षणाची स्ववस्था येथेच करणे, अथवा तेथे बाऊन त्यास तेथील कोणत्याही विद्या-ते मगठीत लिहीत असत, आणि नंतर त्यांचे गुजरातीत भाषांतर करून प्रसिद्ध करण्यात या तीन वर्षोच्या काळात त्यांचे सहकारी पंडित सुखलालजी आणि पंडित बेचर-दासजी यांच्यामुळे धमनिंदांचा जैन वाङमयाशी बराच परिचय झाळा. त्रिपिटकात माषेचा परिचय धर्मानंदांकडून करून घेतछ। असे छिहिले आहे. प्रा. रसिकछाछ पारेख मा**ले. त्यात प्रो. त्यान्**मन सेवानिकृत झाले असत्याचे कळकून, त्यामुळे ' विसुद्धमगा'चे विसुद्धिमगाचे ' संस्करण पुरे व्हाये असे धर्मानंदांना मनापासून बाटत होते. पण आता त्यांच्यापुढे आणात्वी एक प्रश्न उपरिथत झाला होता. दामोतर याचे अमोरिकेतील धमनिंडांनी मंदिरात तीन वर्षे कार्य केले. ते महाविद्याल्यात एक दोन तास पाली जैनांसंबंधी बराच मजकूर आहे. त्यांचा नीट अर्थ समजून घेणे घमनिंदांना यामुळे शक्य **हाले. पंडित मु**ललालजी यांनी आपत्या <sup>'</sup>दर्शन अने चिंतन 'या ग्रंथात आपण पा**टी** हेही याच काळात धर्मानंदांकडून पाली भाषा शिकले. धर्मानंदांसंबंधी माहिती गोळा रं. बेचग्दास दोशी, प्रा. रमिक्रङाङ पारेख, या धर्मानंदांच्या पुरातरंव मंदिरातीङ सहकाऱ्यांच्या भेटां घतत्या. प्रा. पारील सोडले तर इतर सबै मंडळी आज ८० पेक्षा नास्त वयाची आहेत. " धर्मानंदांबरोबर षालबलेली तीन वर्षे, संशोधन, चर्चा, ज्ञाताची देवयेव, अशा प्रकारे फ़ारच आनंदात गेटी; आम्हाछा त्यांच्यामुळे पुष्कळच गोष्टींचे गुनरात निद्यापीठात कार्याम सुक्तात करून धर्मानंदांना आता तीन वर्षे पुरी झाली रेस्करण पुरे करण्याची आलेली ही संधी स्वीकारण्याम त्यांस आग्रहपूर्वेक लिहिले होते. करण्याकरिता अहमदाबाद येथे प्रस्तुत लेखकाने मुनि जिन-विजयजी, पं. मुखलालजी, होती. याच दरम्यान त्यांना अमेरिकेस परत येण्याचे निमंत्रण करून डॉ. बुड्स यांचे हान मिळाले, " असे उद्गार त्यांनी प्रस्तुत लेलकाशी काढले. अमेरिकेच्या तिसऱ्या मेटीचे आमंत्रण

११. खुलासा : प्रकाश साप्ताहिक, प. ८ वें, २७ मार्च १९३८.

पीठात प्रवेश मिळबून देणे, अगत्याचे होते. तेव्हा अमेरिकेस जाण्याचे ठग्न्यास ज्या ज्या अनेक गोष्टींचा खुलासा करणे आवश्यक होते, त्यासंबंधी डॉ. बुड्स यांच्याद्यी पत्रव्यवहारास धर्मनिंदांनी सुरुवात केली. महारमा गांबीच्या कानावर ही गोष्ट गेली होती. त्याबद्दल्वी चर्चा त्यांच्याशी करप्याची धर्मानंदांना याच सम्यास संधी मिळाली.

### गंधीजीशी चर्चा

गांधीर्जीशी धर्मानंदांची पहिंटी ओळाव आचार्य कुपटानी यांनी करून दिली होती. धर्मानंद फर्युंसन कॅटिजात अस्ताना कुपटानी पुण्याटा आले होते. काकासाहेब काटेलकर यांच्या सांगण्यावरून त्यांनी धर्मानंदांची त्या वेळी भेट घेऊन त्यांची ओळव करून घेतली होती. त्यानंतर आणाती एक-दोन वेळा ते पुण्यास आले त्या वेळी धर्मानंदांनी त्यांस आपत्याकडे उतरवून घेतले होते. अशा रीतीने तेषांची मैत्री बुद्धन आली. १९१६ साली गांधीजी पुण्यास आत्या वेळी कुपटानी त्यांच्याबरोबर होते. याच वेळी कृपटानींनी धर्मानंदांची गांधीजीशी ही पहिली भेट बडबून आली.

यानंतर धर्मानंद गुबरात विद्यापीठात काम करू लागत्यावर गांधीजींचा जास परिचय होण्याची त्यांस संधी मिळाटी. १९२४ मध्ये पुष्यास ससून हॉस्पिटटमध्ये गांधीजींचे ऑपरेशन झांठे. यावेळी मुनि जिनविजयजींबरोजर धर्मानंद त्यांच्या मेटीस गेछे होते. या वेळी त्यांचा बो थोडासा संवाद झाला तो पुढीलप्रमाणे :

गांथीजी : तुसंगत शंकरलाल बँकर तुमन्या संशंधी बोलत असत. बीद्ध वाङ्मयाचे तुम्ही मीठे पंडित आहात असे ते म्हणत.

धर्मनिंद : बौद्ध वाष्ट्रमयाचा मी बराच अभ्यास केला आहे खरा; परंतु त्याचा रस जाणणारे आफण. मी नुसता भारवाही आहे! तुकारामबोबांनी म्हटले आहे, 'साखरेच्या गोण्या बैलािंद्या पाठी, तयाशी शेवटी करबाडें, मालांचे पै पेटे वाहताती डंट। तयालागी काटे भक्षावया.' "र

#### मिसकट

यानंतर योड्याच दिवसांत गांधीजांची राहिलेली शिक्षा रद्द करप्यात आली आणि ते मुंबईस जुहूला शेट नरोत्तम मुरारजी यांच्या कंगल्यात जाऊन राहिले. त्या ठिकाणी आपत्या भेटीस गांधीजांनी धर्मानंदांना बोलावले. त्या वेळी त्यांच्यात जे बोल्णे झाले, त्याची माहिती धर्मानंद पुढील्प्रमाणे देतात:

"... आणि त्याप्रमाणें मी त्यांना मेटलें. संध्याकाळची बेळ होती. मछा घेऊन ते फिराबयास गेले. ही संधि साधून मगबद्गीतेसंबंधांत्रै मी म्हणालों, 'आपण गीतेंत आहेंसा आहे, असे प्रतिपादन करतां तें मछा पटत नाहीं. लोकमान्यांचे म्हणणें यापेक्षां सयुत्तिक दिसतें. अर्जुनानें आपत्या भाऊ-बंधांना मारण्यांचे नाकारंछे, तेव्हां श्रीकृष्णानें त्याला उपदेश केला. अखेरीस

थाचा मोह नष्ट हाल, आणि त्यांने आपस्या प्रतिपक्षीयांचा संहार केल. यांत अहिंसा कोटें येते, हें संमजत नाहीं. आहिंसेला या श्रंथाच्या आधारावर अवलंबून ठेवणें अगर्दीच धोक्यांचें आहें.' गांधीजी म्हणाले, 'मगवद्गीतेचा अर्थ मी निराळा समजतों. लोकमान्यांनी केलेंलें सम्योक्तगण सर्वांनाच पंसंत पहेल असे नाहीं.' मी म्हणालों, 'या वादात आपण कां शिरावें हैं निरितराळ्या पंडितांनी निरितराळे अर्थ करून बाटेल तर मांडत रहावें. हा त्यांचा धंदा आहें. आपणाला सत्याच्या आणि अहिंसच्या मार्गातें राजकारण करें चालवता येतें हें सीदाहरण दाखबून दावयाचें आहे. त्याला श्रंयांत आधार असो वा नसो. आपला प्रयोग लोकांना पटला म्हणजे झालें.'

"तेवव्यावरच हा संवाद आटोपटा, आणि त्यांनी एकाएकी मटा प्रभ केटा की, 'तुम्ही पुन्हा परत अमेरिकेस बाण्याचा विचार कां करतां है' माझ्या उत्तराची वाट न पहातां ते म्हणाले, 'अमेरिका ही मोगभूमि आहे, हें मी जाणतों. ऐश-आरामाच्या वस्तु त्या देशांत पुष्कळ मिळतात. हें कशान्ता, इंस्लंड देश वरी अमेरिकाइतका संपक्ष नाहीं तरी तेथे काय कमी चैन चाल्ते हैं लंडनमध्यें क्षींकधीं चैनबाब लाने होत असतात, आणि त्यांत पैशांचा मयंकर चुराडा होतो. यास्तव पाश्चात्य देशांना मी मोगभूमि, आणि आमच्या देशान्या मा कमैभूमि म्हणतों. कारण येथे मोगाची साधनें कमी असूत आफ्त्या लोकांसाठी कष्ट सहन करण्यान्या चांगली सेधि आहे.'

" मी म्हणाडों, 'माक्षा अमेरिकेटा जाष्याचा हेतु भोग भोगण्याचा नव्हें. मी दोन खेपा, आणि सरासरी साडेपांच वर्षे अमेरिकेंत राहून आडों आहें. तेथके भोग मछा कशीह आवड़ेटे नाहीत. त्या मोगांगेक्षां येथे कष्ट सहन करणें मछा अधिक घुखावह वाटेट. परंतु सध्या तशी संधि नाहीं, फर्युंसन कॉलेजांत दरमहा पाऊणांदे स्प्यांवर सहा वर्षेप्येत मी नोकरी केली. आणि आतां आपत्या नांवावर चाटलेत्या गुजरात विद्यापीठांत येऊन मट्टा दरमहा साहेतीनचें स्प्ये ध्यांवे लगातात ही मोठीच आपती वाटते. हिच्यामुळे माह्या जिवाला चैन पहत नाहीं. मुख्या अमेरिकेंत नसता तर अगदीं थोंक्या पागावर मट्टा काम करता आलें असतें, असोण मी समाधानांत राहूं शकलें असतों. पण सध्यांच्या परिस्थतींत माह्या मनांत वारंवार असा विचार येतों कीं, मुलांचे शिक्षण पुरें होईपर्यंत अमेरिकेंत साहन पैसा कमवावा, व मम निस्चित्रणें विद्यापीठाची सेवा करावी.

राहून पैसा कमवावा, व मग निश्चितपणें विद्यापीठाची सेवा करावी. "गांबीजी म्हणाले, 'तुम्ही मोठा प्यार वेतां याबहुल मजपाशी कोणीच तकार केली नाहीं ही द्यमची स्वतःचीच तकार आहे. आणि ती मी समज् शक्तों. परंतु हैं धर्मसंकट आहे असे समजा.''' <sup>¶</sup>3

#### दामोदर यांचे खदेशी आगमन

हार्वर्ड विद्यापीठाने अमेरिकेतील काही निवडक हायस्कुलांना मान्यता दिली होती. आणि त्यांतृन ने वरच्या श्रेणीत पास होत असत त्या विद्यार्थ्योंना एन्ट्रन्स परीक्षेशिवाय हार्वर्ड विद्यापीठात प्रवेश मिळे. अशा हायस्कुलांपैकीच दामोदर शिकत होता ते केंब्रिज हायस्कुल होते. टामोदर वरच्या वर्गात आलेला असल्यामुळे त्याला हार्वर्डमध्ये प्रवेश तर मिळालाच, पण त्याशिवाय एक स्कॉलरशिपही मिळाली, पण त्याला घरची आठवण होन्डन त्याचे लक्ष अभ्यासाकडे लागेनासे झाले. तेव्हा धर्मानंदांनी डॉ. बुड्मना तार करून दामोदर यास भारतात बोलावन घेतले.

धर्मानंदांना, दामोदर यास हिंदुस्थानात कोणत्याही शिक्षणसंस्थेत पुढील शिक्षणा-किरता प्रवेश मिळेल असे वाटत होते. त्यामुळे त्यांच्यावरील व्वर्चाचाही बोजा कमी होणार होता. त्यांनी आपले कर्ज तर एव्हाना फेड्सन टाकले होतेच! हे सर्व लक्षात घेऊन, धर्मानंदांनी आपले वेतन गुजरात विद्यापीठात्न एकदम दिख्शे रुग्यांनी कमी करून घेतले. अशा रीताने जरी ते एका धर्मसंकटात्न सुटले होते, तरी त्यांच्यापुढे एक नवेच संकट येऊन उमे राहिले. दामोदर यांनी अमेरिकेत दिलेल्या परीक्षेला भारतातील कोणत्याच विद्यार्प ठाने मान्यता दिलेली नव्हती. त्यामुळे येथे त्यास कोणत्याही कॉलेजात्न प्रवेश सहजासहजी मिळणे शक्य नाही असे दिस्न आले. स्वतः एका विद्यार्प ठाक काम करीत असल्यामुळे, आपल्या मुलास खास अशी सवलत कोणत्याही विद्यार्प ठाकडी मागण्यास धर्मोनंद तयार नव्हते. यामुळे शेवटी अमेरिकेस जाण्याचाच विचार त्यांना नक्की करावा लगाला.

१९२६ च्या जानेवारीमध्ये दामोदरसह ते अमेरिकेस पोचले. दामोदर याची हार्वर्ड-मध्ये शिक्षणाची नि राहण्याची सोय करून दिली, आणि तेथे फक्त एक वर्ष राहून, ते १९२७ च्या सप्टेंबरमध्ये परत आले. ह्या एका वर्षोत त्यांनी 'विवृद्धिमग्गा 'चे सगळे संस्करण पूर्ण करून आणि ते छापूनही बेण्याचे काम संपवले होते.

#### रशियाची सफर

अमेरिकेची तिसरी सफर संपन्न भारतात परतस्थानंतर, आपल्या परनीची भारतातील तीर्थयात्रा करण्याची मनीघा त्यांनी पुरा केली. एकदोन महिने या तीर्थयात्रेत घालिक्यानंतर धर्मानंद गुजरात विद्यापीठात जाऊन राहिले. या ठिकाणी ते चार-पाच महिने होते. राहण्याच्या जागेशिवाय या वेळी धर्मानंदांनी दुमरे काही विद्यापीठाकडून घेतले नाही. एवढेच नव्हे तर स्वतःमाठी एक जे स्नानग्रह या ठिकाणी त्यांनी बांधून घेतले, त्याचा १०० स्पये सर्च स्वतःच केला. या काळात विद्यापीठासाठी त्यांनी दोन पुस्तके तथार केली. 'मिडझमिनकायाच्या 'पन्नास सूत्रांचा सारांश, आणि 'सुत्तनिपाताचे' मराठी भाषांतर, यांची नंतर गुजराती भाषांतरे विद्यापीठातर्फें, पुंजाभाई जैन ग्रंथमालेतृन

प्रसिद्ध झाली.

याच काळात पं. जवाहरलाल नेहरू रशियाला मेट देऊन आले होते. त्यांचा रशियासंबंधीचा एक लेख प्रसिद्ध झाला होता. त्यात लेनिनग्राह येथे बौद्ध संम्कृतीच्या अम्यासासाठी एक संस्था स्थापन झाली असल्याची वगैरे माहिती त्यांनी दिली होती. १४ हा मजकूर वाचून धर्मानंद बुचकळ्यात पडले. सर्व धर्मोवर उठलेले बोल्शेविक् बौद्ध संस्था स्थापन करण्यास परवानगी कशी देतात १ चीन जपान वगैरे देशांतील बौद्धांना वळवण्याचा तर त्यांचा हेतु नसेल ना १ या संस्थेत काम करण्याची संधी सापडली तर सहजासहजी सोव्हिएट रशियात काय चालले आहे, याचा थोडासा अनुभव मिळेल, असे त्यांस वाटू लागले. त्यांनी जवाहरलालजींना पत्र लिहून त्यांचा सल्ला विचारला. त्यांस आलेल्या उत्तरात, धर्मानंदांनी रशियाला अवस्य जावे, तेथील अनुभव फार उत्योगी पडेल, असे त्यांनी लिहिले होते. याचबरोबर जवाहरलालजींनी धर्मानंदांना मॉस्को येथील इतर राष्ट्रांशी सांस्कृतिक संबंध ठेवणाऱ्या संस्थेचा (VOKS) पत्ताही पाठवला होता. १५

#### प्रो. रचेबोत्स्कीशी ओळख

जर्मनीच्या बॉन येथील विद्यापीठात, धर्मानंदांचे स्तेही डॉ. वा. अ. मुखठणकर, रिश्चियांचे प्रो. रचेबोत्स्की, आणि अमेरिकेचे डॉ. वुड्म, यांनी प्रो. याकोबी यांच्यापाशी विद्याभ्यास केला होता; आणि म्हणून ते साहजिकच परस्पगंना गुरुबंधू मानीत. नंतरच्या काळात, १९१० साली प्रो. रवेबोत्स्की आपला न्यायशास्त्राचा अभ्यास पूर्ण करण्यासाठी भारतात आले होते. हे शिक्षण त्यांनी मुंबईत नित्यानंद स्वामी यांच्यापाशी घेतले. या त्यांच्या मुंबईतील, वास्तव्याच्या काळात ते घाटकोपर येथे आपले गुरुबंधू डॉ. मुखठणकर यांच्याबरोबर राहात होते. डॉ. मुखठणकरांमुळे धर्मानंदांची प्रो. रचेबोत्स्कीशी त्या वेळी ओळख झाली होती. याची आठवण आता धर्मानंदांना झाली. त्यानी, 'VOKS'ला एक पत्र पाठवलेच, पण त्याशिवाय दुसरे एक पत्र रचेबोत्स्कीनाही पाठवले.

दोन्ही पत्रांची उत्तरे आली. ' VOKS'ने बौद्ध संस्थेसंबंधी सर्व माहिती लिहिली होती. रचेबोस्स्की धर्मानंदांना विसरले नन्हते. 'अठरा वर्षोनंतर तुमचे पत्र आले, आणि

१४. खुलासा : प्रकाश साप्ताहिक, प्र. १०, १७ एप्रिल १९३८.

Ry. As this article is written, the newspapers announce that the Leningrade Academy of Sciences has founded an institute for the study of Buddhist Culture. The Institute is compiling an Encyclopaedia of Buddhism, and an International Congress for the study of Buddhist Culture is going to be convened.—Young India, 9th August 1928, Page 267.

जीवनकार्यः विधायक । २०५

तुम्ही सुखरूप आहात हे जाणून मला फार आनंद झाला. तुम्ही आमच्या देशात आलात तर तुमचे आम्ही यथायोग्य आदरातिथ्य करण्याचा प्रयत्न करू, <sup>१६</sup> असे त्यांचे उत्तर आले. या त्यांच्या पत्रावरून ते तेथील बौद्ध संस्थेचे अध्यक्ष होते, हेही धर्मानंदांना समजले. तेव्हा धर्मानंदांनी तेथे जाण्याचे नक्की केले. त्या काळात परस्पर मुंबईहून रिशयाला जाण्याची सोय नव्हती. म्हणून धर्मानंदांनी बर्लिनद्वारा रिशयास जाण्याच्या इरायाने, ३ मार्च १९२९ रोजी मुंबई सोडली.

#### रशियाची अकाडेमी ऑफ सायन्सेस

धर्मानंद लेनिनग्राडला पोचले त्या वेळी त्यांना वेण्यास बौद्ध संस्थेचे चारही सेक्नेटरी आले होते. अध्यक्ष प्रो. रचेबोत्स्की त्या वेळी बाहेर गावी गेले होते. त्यांनी परत आल्या-वर त्यांची राहण्याची सोय आपल्याच धरी केळी.

' ॲकाडेमी ऑफ सायत्सेस ' ही झारच्या कारकीर्टीत स्थापन झालेली संस्था. रिशयात जे शास्त्रज्ञ किंवा भाषाकोविद असत त्यांना या संस्थेत प्रवेश मिळे. एकदाचा या ॲकाडे-मीत प्रवेश मिळाला की अध्यापनाची कटकट त्यांच्यामागे रहात नसे. पूर्ण वेळ अध्याससंशोधनात त्यांना घालवता येत असे. रूचेबोत्स्की यांनी प्रथम संस्थेच्या सभासदांना पार्टीच्या निमित्ताने आपल्या क्री बोलावून त्यांची धर्मानंदांशी ओळल करून दिली, आणि नंतर त्यांस या संस्थेत पाली भाषा शिकविण्याचे काम दिले. यानंतर थोड्याच दिवसांनी त्यांची लेनिनग्राड विद्यापीठातही नेमणूक करण्यात आली.

रचेबोत्स्तीबरोबर सुस्वातीच्या झालेखा पत्रस्यवहारात, त्यांनी धर्मानंदांना जरी अगत्य-पूर्वेक रिशयत बोलावले होते, तरी त्यांत आर्थिक दृष्ट्या मात्र धर्मानंदांचा मोठासा फायदा होणार नाही, हे कळविण्यास ते विसरले नव्हते. एण धर्मानंदांचा तेथे जाण्याचा उद्देश हा आर्थिक फायद्याकरिता नसल्यामुळे, त्यांनी या गोष्टीस विशेष महत्त्व दिले नव्हते. एण प्रत्यक्षात ॲकाडेमीकडून मिळणारे शंभर—सच्चाशे स्वब्स त्यांना आपस्या खर्चास लगणाऱ्या रकमेपेक्षा जास्तच होऊ लगले, आणि तशातच त्यांची विद्याणीठात नेमणूक झाल्यानंतर आणखी दोनशे स्वब्स्ची त्यांत भर पडली. या पैशाचे काय करावे हाच त्यांच्यापुढे प्रश्न होऊन बसला या रिशयन चल्लाचा रिशयाबाहेर उपयोगही नव्हता. एण शेवटी तेथील परिस्थिती समजून घेण्याचा जो त्यांचा मुख्य उद्देश होता, तो साध्य करण्यात या रकमेचा त्यांनी उपयोग केला. लेनिनग्राड, मास्को, वगैरे शहरे तर त्यांनी पाहून घेतलीच, एण त्याशिवाय तेथील लोकांच्या रहाणीचा वगैरे त्यांनी अभ्यास केला. तसेच त्यांनी तेथील मोठमोठाली ग्रंथालये आणि वस्तुसंग्रहालयेही पाहून घेतली. आणि अशा तन्हेने एक वर्ष रिशयात राहून १९३० सालच्या मुख्यातीस धर्मानंद परत आले. प्रो. श्चेबोत्स्की आणि इतर मंडळींकडून त्यांनी तेथे जास्त काळ रहावे असा आग्रहपूर्वक प्रयत्न झाला. पण तेथील हवा प्रकृतीच्या दृष्टीने धर्मानंदांना न मानवस्यामुळे त्यांनी भारतात परतण्याचा निर्णय घेतला.

#### अमेरिकेची चौथी सफर

रशियाहून भारतात आल्यावर धर्मानंदांनी गांधीजींच्या सत्याग्रह मोहिमेत कसा भाग चेतला याची माहिती पुढे येणारच आहे. या वेळी धर्मानंदांना शिक्षा होऊन तुरंगवास मोगावा लागला आहे ही बातमी अमेरिकेस डॉ. बुड्म यांम समजताच, त्यांनी तेथून १०० डॉलर्स धर्मानंदांच्या मुलीकडे पाठवून देऊन त्यांची तुरंगात योग्य व्यवस्था ठेवण्यास कळवले होते, याचा या ठिकाणी उत्लेख केला पाहिजे. आणि नंतर ते तुरंगातून सुटत्याचे कळताच, धर्मानंदांच्या मागे लागून आग्रहपूर्वक डॉ. बुड्सनी त्यांस अमेरिकेस बोलावून चेतले होते. ही त्यांची अमेरिकेची चौथी सफर. या वेळीही धर्मानंद तेथे एका वर्षापक्षा जास्त दिवम राहिले नाहीत. १९३१ च्या ऑक्टोबरात ते तेथे गेले, आणि १९३२ च्या ऑक्टोबरअखेर परत आले. या एका वर्षात इतर काही राहिलेली पाली ग्रंथांच्या संस्करणाची कामे त्यांनी पुरी केली. 'विसुद्धिमगाचे ' इंग्रजी माषांतर करण्याचे हार्वर्ड विद्यापीठाने ठरवले होते. त्या कामाकरिता धर्मानंदांनी आपले विद्यार्थी पु. वि. बापट यांचे नाव त्या विद्यापीठाम सुचवले होते. बापट यांनी त्या कामास तेथे जाऊन १९२९ मध्येच सुक्वात केली. धर्मानंद आता थकत चालले होते. प्रकृतीही बरोबर राहात नव्हती. त्यासुळे डॉ. बुड्स यांच्या आग्रहास बळी न पडता तेथील एका वर्षाच्या वास्तत्यानंतर ते परतले होते.

२१

#### जीवनकार्यः विधायक

धर्मानंदांच्या अलैकिक जीवनाचे अवलोकन केल्याम, त्यांनी आपल्या आयुष्याचा जास्तीत जास्त काळ ज्ञानदानाच्या आणि लोकशिक्षणाच्या कार्यात वेचलेला दिसून येतो. पण याचा अर्थ मात्र हा नव्हे, की आपला देश आणि समाज यांच्या हिताचे इतर कोणतेही कार्य करण्यास ते तथार नसत. उलट, अशा प्रकारचे कोणतेही कार्य त्यांच्या विचारसरणीस पटणारे असले तर ते ते आपण होऊनच स्वीकारीत, आणि ते शक्य तितके निर्दोष आणि परिपूर्ण व्हावे याबद्दल झटत. अशा कार्यांपैकी महात्मा गांधींच्या सत्याग्रह-मोहिमेत त्यांनी वेतलेला माग, आणि पार पाडलेली कार्मागरी, हे एक आहे. यासंबंधीची माहिती या टिकाणी सविस्तरपणे देणे अगत्याचे आहे.

#### स्वातंत्र्यलढ्यातील त्यांची भूमिका

धर्मानंदांची महात्मा गांधींशी प्रथम मेट ते पुण्यात आल्यावेळी १९१६ मध्ये कशी झाली, याचा उल्लेख मागे आलाच आहे. १ ऑगस्ट १९२० रोजी लोकमान्य ठिळक दिवंगत झाले, आणि भारतीय स्वातंत्र्यकार्यांची धुरा महात्मार्जीनी उचलली. ज्या वेळी त्यांनी असहकारितेची रणमेरी फुंकून कार्यास सुरुवात केली, त्या वेळी धर्मानंद अमेरिकेत होते. पण तेथे असतानाही त्यांचे लक्ष भारतातील राजकीय बडामोडींकडे लागून राहिले होते. महात्मार्जीनी सत्य नि अहिंसा या दोन तत्त्वांच्या समन्वयाने जे सत्याप्रहाचे तंत्र अस्तित्वात आणले, त्यात त्यांस बुद्धाच्या शिकवणीचा आश्चय दिसून आला. यामुळे ते एकदम महात्मार्जींच्या चळवळीकडे आकर्षित झाले असत्यास नवल नाही. १९२२ मध्ये भारतात आल्यानंतर त्यांनी गांधीर्जींच्या 'गुजरात विद्यापीठात' काम करण्यास सुरुवात केली. त्यामुळे महात्मार्जींच्या तत्त्वज्ञानाचा आणि कार्यपद्धतीचा जवळून अभ्यास करण्याची त्यांस संधी मिळाली. काँग्रेसच्या अधिवेशनांना तर ते न चुकता हजर रहात असत.

#### नब्या विचाराचे संस्कार

हा वेळपर्येत धर्मानंदांचे वास्तब्य पाच वर्षोपेक्षा जास्त काळ अमेरिकेत झाले होते. अमेरिकेच्या पहिल्या मेटीतच-बाटेत, प्रवामात असतानाच,-समाजवादी विचारसरणीशी स्यांची ओळख कशी घडून आली, ते त्यांनी मागे सांगितलेच आहे. यासंबंधीचे जास्त स्मष्टीकरण ते पुढीलप्रमाणे करतात:

"... १९१० साल्च्या मे महिन्यापर्येत समाजसत्तावाद म्हणजे काय ह्याची मला नुमती कत्यना देखील नव्हती. आमच्या सामाजिक सुधारणा म्हटत्या म्हणजे मुख्यत्वेंकरून बालविवाह बंद करणें, विश्ववांना पुनर्विवाह करण्यास मोकळीक असणें व जातिमेद मोडणें ह्या असत; आणि राष्ट्रीय सुधारणेचें, 'होम रूल ' मिळवणें हें होतें. बहुजनसमाजाच्या दारिद्रधाचे आणि अज्ञानाचे प्रश्न गौण समजले जात असत. स्वराज्य मिळाल्यावर ते आणेआप सुटणार आहेत, असें आमच्या पुढाऱ्यांस वाटत होतें. अर्थात् समाजवादाच्या तत्त्वज्ञानाची महती कोणालाच ठाऊक नव्हती. रिशयन क्रांती झाल्यानंतर काय ती ही परिस्थिति बदल्ली.

समाजवादाच्या मार्गावर मी अकस्मात् आलों. पहिल्या खेपेस अमेरिकेस जात असतां लिव्हरपूरलाच ... समाजसत्तावादाची माहिती मला मिळाली. तेव्हांपासून सोशॅलिक्समवरील लहानमोठे प्रंथ वाचण्याचें मला नुसतें वेड लागून राहिलें. अमेरिकेला पोहोंचल्यावर शक्य तितक्या त्वरेनें मीं सोशिलिस्टांच्या संस्थांचा शोध लावला. डॉ. बुड्स यांचे मेहुणे आपणाला खिश्चन सोशिलिस्ट म्हणबीत असत. स्यांच्याकडून मी बरीच माहिती मिळवली, आणि सोशिलिस्टांच्या बुक डेपोंत मिळणारी उपयुक्त पुस्तकें विकत घेऊन स्यांतील शक्य तेवढीं वाचून काढलीं. कार्ल माक्सेंचा मुख्य ग्रंथ 'कॅपिटल' मात्र मला समजला नाही. पण त्याच्या बहुतेक सिद्धान्तांचा सार मला इतर ग्रंथकारांनी केलेक्या स्पष्टीकरणावरून समजून घेता आला. " भै

#### विचारक्रांती

ह्या नव्या विचारांचे संस्कार घेऊनच धर्मानंद अमेरिकेनून परतले होते. ह्या विचारांचा त्यांच्या मनावर झालेला परिणाम ते पुढील शब्दात सांगतात:

" ह्या नवीन तत्त्वशानानें माझ्या विचारांत विलक्षण क्रांति घडून आली. म्ठभर इंग्रजांममोर आमच्या पराक्रमी राजेरजवाड्यांचा टिकाव कां लागत नाहीं, आम्ही आमच्या इतिहासाचे कितीहि गोडवे गाइले तरी त्याची पुनरावृत्ति होणें कां शक्य नाहीं, त्यांच्या किंवा गणपनीमारख्या धार्मिक उत्सवाच्या आधारें आजर्चे राज-कारण लढवूं पहाणें कसें निरुपयोगी ठरतें, इत्यादि प्रश्नांचा आपोआप उलगडा आला."

अशा प्रकारे झालेल्या भारताच्या पराधीनतेच्या कारणाच्या उलगड्यातून, त्यांस भारताच्या सुरकेचा जो मार्ग दिस् लागला, तो पुढील स्वरूपाचा होता :

" ... आतां यापुढें जो आम्हांस संग्राम लढावयाचा आहे, तो जुन्या इति-हासाची ढोलकी वाजवृन लढता येणार नाहीं. या ढोलक्यांना इतिहामश इंग्रज घावले तर ते मूर्ल ठरतील. खरें सामर्थ्य कामगागंच्या संघटनेंत सामावलेलें आहे; आणि त्याच्या आड येणारा स्वदेशाभिमान सुदैवानें अद्यापि हिंदुस्थानांत बद्धमूल झालेला नाहीं. जात्यभिमान आमच्यामध्यें आहे, पण समाजवादाच्या तत्त्वासमीर लढण्याइतका तो बलवान नाहीं. त्याला मूठमाती ढेऊन समाजाचें दैन्य दूर करण्या-साठीं हिंदुस्थानवासी अमजीवीं समाजवादाच्या तत्त्वाला अनुसरून संघटना करण्यांत आली, तरच इंग्रजांना येथे रहावें कीं न रहावें [ To be or not to be ] याचा विचार करावा लागेल. स्वकीयांच्या चार-सहा खुनांना ते दाद देतील हें संभवनीय नाहीं. "'<sup>3</sup>

#### समाजवादाच्या प्रसाराचा प्रयत्न

समाजवादाच्या प्रसागने भारताच्या राजकारणाला योग्य दिशा लागेल, असे त्यांस

१, २, ३. खुलासा : प्रकाश साप्ताहिक, प्र. ६ वे, १४ नोव्हेंबर १९३७.

वाटत होते. पुण्याच्या 'सुधारकात ' आणि मुंबईच्या 'सुबोध पत्रिकेत ' सहकारी तत्त्वास अनुसरून कामगारवर्गाची सुधारणा कश्ची करता येईल, या विषयावर त्यांनी काही लेख या काळात प्रसिद्ध केले. या विषयावर त्यांनी संघी मिळेल तेव्हा व्याख्यानेही दिली. १९१२ साली पुण्याच्या 'वसंत व्याख्यानमालेत ' न. चिं. केळकर यांच्या अध्यक्षतेखाली त्यांनी दिलेल्या व्याख्यानाचा विषय 'कार्ल मार्क्स यांचे चरित्र आणि मते 'हा होता. प्रसिद्ध कम्युनिस्ट पुढारी श्री. अ. डांगे, यांनी 'सोशॅलिस्ट 'नावाचे पत्र काहून समाजवादी विचारसरणी प्रथमतःच लोकांसमोर मांडण्यास सुरुवात केली, ती १९२२ मध्ये. त्यांच्याच पुरस्काराने, भारतीय कम्युनिस्ट पार्टीची कानपूर येथे स्थापना होऊन, या नव्या तत्त्वज्ञानाच्या प्रसारास पद्धतश्चीर सुरुवात झाली, ती १९२५ मध्ये- यावरून धर्मानंदांनी या विचारांच्या प्रसाराचे सूतोवाच, यापूर्वी दहा—बारा वर्षे केले होते, ही गोष्ट लक्षात घेण्यासारखी आहे.

पण एकंदरीत श्रमजीवी समाजाची संघटना घडवृन आणण्यास माणसाची ज्या प्रकारची मानसिक आणि प्राकृतिक ठेवण असावी लगाते, तशी धर्मानंदांची नव्हती. दारिद्रघ आणि शरीरिक कष्ट यांस त्यांची सदाच तयारी असे. पण जनतेत मिळून—मिसळून वागणे आणि गरज असल्यास त्यांच्या धक्काबुक्कीत शिरून संघटनात्मक कार्य करणे, त्यांस जमणारे नव्हते. या गोष्टीची त्यांना पूर्णपणे जाणीव होती. तेव्हा, आपल्या हातून नसले, तरी समाजात पुढारी म्हणून वावरत असलेल्यांकडून अशा प्रकारचे कार्य घडवून आणाव असे त्यांस वाटू लागले, आणि त्या दृष्टीने त्यांनी केलेल्या प्रयत्नांची माहिती ते पुढील प्रमाणे देतात.

" लोकांत मिळून मिमळून बागणें माइयानें कधीं हि झालें नसतें. यास्तव मीं असा विचार केला कीं, हैं प्रचारकार्य आमच्या पुढाज्यांच्या मार्फत करून घ्यावें. त्या वेळीं लो. टिळक मंडालेला कैदेंत होते; व त्यांचें आसन श्री. नरसिंह विंतामण केळकर यांनीं मंडित केलें होतें. १९०९ सालीं पुण्यास असतांना त्यांचा व माझा परिचय घडून आला. त्या सालच्या गणेशोत्सवांत त्यांनीं मला एक व्याख्यान देण्यास लाविलें. तेव्हांपासून मी त्यांना मधून मधून मेटत असें. अमेरिकेस जाण्याच्या तयारींत होतों तेव्हां, आपव्या घरीं जेवण्यास आमंत्रण करून त्यांनीं मला प्रेमपूर्वक निरोप दिला. अमेरिकेस असतांना ते मला केसरी नियमानें पाठवीत असत. अशा पुढाज्यांच्या हातीं कार्ल मार्क्सचें तत्त्वज्ञान देण्यानें महाराष्ट्राचाच नव्हे, तर सर्व हिंदुस्थानचा फायदा होईल असें वाटून, सोशिल्झम-वरचे कांहीं सोपे ग्रंथ मी त्यांजकडे पाठविले. यथायोग्य प्रसंगीं आपण त्या ग्रंथांचा उपयोग करणार आहोत, असें त्यांनीं मला लिहिलें.

" एकदोन आठवड्यांतच एका केसरीत मुंबईच्या धनिकांना दूषित रक्तांच्या

गांठींची उपमा दिलेली माझ्या वाचनांत आली; व सोशॅलिझमचा तात्यासाहेबांवर चांगला परिणाम होऊं लागला आहे हें पाहून फार आनंद झाला. पण ह्या उपमे-पलीकडे समाजवादाविषयीं दुसरें कांहीं पुढच्या अंकांत्न दिसून आलें नाहीं. " "

आत्यंतिक राष्ट्रप्रेमामुळे उत्पन्न होणाऱ्या संकुचित वृत्तीमुळे कलह माजतात, युद्धे होतात, आणि जागतिक शांतता विघडते याची जाणीव बुद्धाच्या शिकवणीमुळे त्यांस पूर्वीच झाली होती. गांधीवादात त्यांस बुद्धाच्या तत्त्वज्ञानाचा अंश दिसत असे, तर माक्संवाद हा बुद्धाच्या तत्त्वज्ञानास पूरक आहे असे त्यांचे मत होते. यामुळे या दोन्ही वादांबहल धर्मानंदांना फार मोठे आकर्षण वाटत होते, यात शंका नाही. पण याचा अर्थे असा मात्र नव्हे, की ही दोन्ही तत्त्वज्ञाने त्यांनी अंध्रश्रेद्धेने मान्य करून, आपले वैशिष्ट्य गांधी आणि मार्क्स, यांच्या भक्तीत पूर्णपणे बुडवून टाकले होते. या दोन्हींतील उणिवांची त्यांस पूर्णपणे जाणीव होती. चिकित्सकत्रत्ती आणि स्वतंत्र विचारसरणी हा धर्मानंदांचा स्थायीभाव होता. आणि या दोन्ही वादांच्या प्रचाराचे जे थोडे-बहुत कार्य त्यांनी केले, ते आपल्या या स्वतंत्र विचारसरणीस मुरड न घालता!

भारतीय काँग्रेसमध्ये जरी अनेक नवे-जुने गट कार्य करीत होते तरी १९२९ पर्यंत तरी काँग्रेसची प्रकृती बहुतांशी राष्ट्रवादीच होती. काँग्रेसने समाजवादी ध्येय स्वीकारावे असे धर्मानंदांना वाटत असे. १९२९ मध्ये पंडित जवाहरलाल नेहरूंची काँग्रेसच्या अध्यक्ष-पदासाठी निवड झाली. ही निवड जाहीर होताच धर्मानंदांनी जवाहरलालांची मेट घेऊन आपले विचार त्यांच्यापुढे मांडले. आणि प्रत्यक्ष लाहोर येथील अधिवेशनात जवाहरलाल यांनी अध्यक्षादावरून आपण समाजवादी असल्याचे स्पष्ट करून समाजवादाचा ज्या वेळी पुरस्कार केला त्या वेळी धर्मानंदांना बराच आनंद वाटला, असे मुनि जिनविजयजी सांगतात. ते ते दोघेही या अधिवेशनास हजर राहिले होते. धर्मानंदांनी नंतरच्या काळात सत्याग्रह-मोहिसेत जो भाग वेतला तो ह्या भूमिकेवरूनच.

#### सत्याग्रह

भारतीय काँग्रेसच्यातर्फें स्वातंत्र्य-सत्याग्रहाचे सेनानी या नात्याने महात्माजीनी २ मार्च १९३० रोजी व्हाईसरॉयकडे ११ मार्गण्यांचा खिळता पाठवला, आणि नंतर १२ मार्च रोजी स्वतः ऐशी सत्याग्रहींच्या तुकडीनिशी बेकायदा मीठ तयार करण्याच्या रूपाने सार्वत्रिक सत्याग्रहास सुरुवात केली. या वेळी काही दिवसांपूर्वीच धर्मानंद रशियाहून भारतात येऊन पोचले होते. हा गांधीजींचा सत्याग्रह 'दांडी-मार्च 'या नावाने

५. खुलासा : प्रकाश साप्ताहिक, प्र. ६ वें, १४ नोव्हेंबर १९३७.

६. प्रस्तुत लेखकाशी झालेल्या प्रत्यक्ष मेटीत.

जगप्रसिद्ध आहे. या मोर्चाने सर्व राष्ट्र नवचैतन्याने भारून टाकले. सर्व खेड्यांपाड्यांतून स्वातंत्र्यरणाच्या घोषणा होऊ लागत्या. धर्मानंद पुण्याला वगैरे जाऊन नुकतेच मुंबईत आले होते त्यांनी सत्याग्रहात भाग घेण्याचे ठरवले. त्याबद्दलची माहिती ते 'खुलासा '- मध्ये पढीलप्रमाणे देतात.

" विले-पालें येथील छावणींतील कार्यकर्त्यांचा आणि माझा बराच निकट संबंध असल्यामुळें मी तिकडे वारंबार जात असें. एप्रिल मिहन्याच्या, मला वाटतें रोबटच्या आठवड्यांत, महाराष्ट्र सत्याग्रह मंडळानें आपली बैठक पार्त्याच्या छावणींत आणली. त्यांच्याशीं विचारविनिमय करीत असतां असें समज्ज् आलें कीं, शिरोडें येथील छावणीच्या प्रमुखांना, श्री. देविगरीकर, श्री. अपासादेव पटवर्धन व श्री. राऊत, यांना सरकारनें पकडल्यामुळें ती छावणी डळमळूं लागली आहे. या कामीं माइया हात्न योडीबहुत मदत होईल असें वाटल्यामुळें मीं ताबडतोब तिकडे जाण्याचा वेत टरवला आणि महाराष्ट्र सत्याग्रह-मंडळाच्या चालकांकडे बरोबर नेण्यासाठीं एक पत्र मागितलें. आतां देतों, संध्याकाळीं देतों असें म्हणून शेवटपर्येत त्यांनीं पत्र म्हणून दिलें नाहीं. 'तुम्ही जा, आम्ही पत्र मालवणच्या छावणींत पाठवतों, आणि तार देखील करतों, 'असें ते म्हणाले.

"मी मालवणला जाण्याचा बेत नक्की करून चुकलों होतों. आणि अशा वेळीं महाराष्ट्र-मंडळाच्या या घरसोडीच्या वर्तनाचा विचार करण्यास सवड नव्हती. वरंतु मालवणला बोट पोंचते रात्रीं १॥—२ वाजतां. आणि त्या वेळीं लालीं उतरून कुठें तरी बसून रहाण्यास जागा मिळणार किंवा नाहीं याची देखील शंका वाटली. श्री. प्रभाकर माडगांवकर यांचा व श्री. वाघ यांचा कांहींमा परिचय होता. श्री. माडगांवकरांनी वाघांकडून आपत्या नातलगांना अशा अर्थाची मोषम तार करवली —'एक गृहरथ आजच्या बोट वरून मालवणला पोंचणार, त्यांना बोटीवर मेंटून घरीं न्यांवे.'

#### मालवण येथील छावणी

" माझ्याबरोबर श्री. विश्वनाथ रंगाजी सांखोळकर नांवाचे वाडी संस्थानांतील एक गृहस्थ होते. त्यांचा व प्रभाकरांचा चांगला परिचय असल्यामुळें या तारेची माहिती त्यांना आगाऊच मिळाली होती. मात्र त्यापूर्वी त्यांची व माझी मेट झाली नसत्यामुळें मला ते प्रत्यक्ष ओळखत नव्हते. त्यांनी होऊनच माझी ओळख करून चेतली, आणि सांगितलें, 'वाबांच्या मंडळीला मी चांगला ओळखतों. ते बोटीवर येतील तेव्हां मी तुम्हाला उठवीन. तोंपर्येत तुम्ही स्वस्थ झोंपा. पण चर कोणी आला नाहीं तर वेंगुर्व्याला जाण्याऐवाजीं मी मालवणलाच उतरेन, आणि तुमची

व्यवस्था लावृत मग वेंगुर्ल्यास जाईत. तुम्ही निर्धिचत असा. ' श्री. सांसोळकर त्या रात्रीं झोंपले नसावेत. मालवणचें बंदर आल्याबरोबर मीहि जागा झालों. बरोबर फारसें सामान नसत्यामुळें बांधाबांध करण्यास विलंब लगला नाहीं. दोवे गृहस्थ येऊन ' मुंबईच्या वाधांकडून कोणी गृहस्थ आलेत काय १ ' असें विचारीत सुटले. सांसोळकर त्यांची वाट पहात होते. ते ताबहतोब त्यांना वेऊन माइयाजवळ आले व म्हणाले, ' ते दोवे वाधांच्या घरचे आहेत, ते तुमची सर्व व्यवस्था करतील. त्यांचें घर छावणीच्या रोजारींच आहे. आज रात्रीं त्यांच्याकडे रहा; उद्यां सकाळीं छावणींत जा. मी आतां येथें न स्तरतां वेंगुर्ल्यांस जातों. ' माझी चांगली काळजी वेतस्याबद्दल श्री. सांसोळकरांचे आभार मानून त्या गृहस्थांबरोबर मी श्री. वाध यांच्या वरीं गेलों.

" दुसऱ्या दिवशीं सकाळीं मला वार्षांच्या मंडळीनें छावणींत पोंचवलें. छावणी म्हणजे श्री. बाप्साहेब सामंत यांचें घर. तें सर्व त्यांनीं सत्याग्रह-मंडळाच्या हवालीं केलें, आणि त्यानंतर त्यांना तीन महिन्यांची शिक्षा होऊन ते रत्नागिरीच्या तुरंगांत गेले. इकडे या व आजूबाजूच्या सर्व छावण्यांची व्यवस्था श्री. अण्णासाहेब सहस्रबुद्धे यांच्याकडे होती. ते दुसऱ्या लहान-सहान छावण्या पहाण्यासाठीं बाहेर गेले असस्यामुळें छावणीची व्यवस्था दुसऱ्या कोणाकडे तरी सोंपविण्यांत आली होती. त्यांच्याकडे जाऊन प्रथमतः मीं चौकशी केली कीं, महाराष्ट्र-मंडळाकडन तार किंवा पत्र आलें आहे कीं काय ! मला नकाराथीं जबाब मिळाला: आणि या छावर्णीत रहावें कीं न रहावें या विचारांत पड़ेंटों. पण त्या दिवशीं तेथें राहिल्या-शिवाय गत्यंतर नव्हतें. कोठें जावें याचा विचार करण्याला तरी अवकाश पाहिजे होता. परंतु, माझ्या आगमनाची बातमी आपोआपच गांवांत पसरली. मालवणची कांहीं शिष्ट मंडळी मेटावयास आली. एका गृहस्थांनी दुसऱ्या दिवशी आपल्या परीं जेवणाचें आमंत्रण दिलें. तेव्हां मी म्हणालों, 'महाराष्ट्र-मंडळाकडून या छावणींत कांहींच निरोप आला नसल्यामुळं येथं मला फार दिवस रहातां येणें शन्य नाहीं उद्यांच मी दुसरीकडे जाण्याच्या विचारांत आहें. तेव्हां आपर्छे आमंत्रण स्वीकारावें कसें ? 'ते म्हणाले, 'तुम्हांला छावणींत रहाणें आवडत नसकें, तर आमच्या घरीं चला. थोडीशी अडचण आहे लरी, तथापि कशी तरी व्यवस्था करूं. परंतु मला वाटतें कीं, येथें रहाण्याला मुळींच हरकत व्हायची नाहीं. जेवणाखाण्याची व्यवस्था मी करतों. माझा मुख्या आपस्यासाठीं रोज घरून जेवण आणील. निदान दोन दिवस माठवणला राहून मग दुसरीकडे बावें अशी माझी तुम्हांस विनंती आहे. येथें माझ्यासारखे दुसरेहि बरेच गृहस्थ आहेत कीं, ज्यांनी तुमचें नांव ऐकलें आहे. पण तुम्हांला प्रत्यक्ष पाहिलें नाहीं. तेव्हां त्या सवीना तमच्या भेटीनें फार आनंद होईल. '

" दुसऱ्या दिवशीं मी त्या गृहस्थांच्या घरींच जेवलों. त्यांच्या व इतर

७. खुलासा : प्रकाश साप्ताहिक, प्र. ११ वें, २८ ऑगस्ट १९३८.

मंडळींच्या प्रयत्नानें छावगीत एक सभा भरवण्यांत आली. आणि त्या समेंत मीं भाषण केलें. भाषण संपत्यावर कांहीं मंडळींचा असा आग्रह पडला, कीं निरिनराळ्या भागांत मीं आणावी दोन-तीन व्याख्यानें द्यावीं. तेथील मराठे व मंडारी लोक बरेच पुढारलेले आहेत; आणि माइया व्याख्यानापासून त्या लोकांची संघटना होणें शक्य होईल, असें त्यांचें म्हणणें होतें. माइया प्रयत्नानें मालवणच्या लोकांचें कितपत हित होईल याचें जरी मला अनुमान करतां आलें नाहीं, तरी या सामान्य जनतेचा परिचय करून वेण्यानें माइया ज्ञानांत थोडीबहुत भर पडेल याजिषयीं शंकाच नव्हती; म्हणूत या मडळींचें आमंत्रण मीं आनंदानें स्वीकारलें.

" दुसऱ्या की तिसऱ्या दिवशीं रात्रीं एका मिठागराच्या बाजूला मोठ्या समेत व्याख्यान चाल् अमतांनाच शिरोड्याच्या छावणीत्न श्री. आत्माराम भास्कर पंडित है आले. त्या दिवशीं श्रा. अण्णासाहेब सहस्रबुद्धेहि हजर होते. सभा आटो-पत्यानंतर त्यांचे व श्री. पंडित यांचे बराच वेळ सभाषण झालें. इत्यर्थ हा होता कीं, शिरोड्याची छावणी बंद होण्याच्या बेतांत आहे. गांवचे लोक संतुष्ट नाहींत; खतः अण्णासाहेब तिकडे जाऊन राहिल्याशिवाय छावणी चालणें शक्य नाहीं; परंतु अण्णासाहेबांना मालवणकडे बऱ्याच छावण्यांची दखरेख पाहावयाची होती. तेव्हां त्यांनी माझ्याकडे बोट दाखिलें. परंतु कोणात्याहि छावणीचा अधिकारी होण्याची माझी मुळींच इच्छा नव्हती. होतां होईल तों माझें स्वयंसेवकत्व सोडा-वयाचे नाहीं असा विचार होता. तथापि अण्णासाहेबांनीं बराच आग्रह केल्यामुळें मीं थोड्या दिवमांसाठीं शिरोड्याच्या छावणींत रहाण्याचे कबूल केलें. दुसऱ्या दिवशी दुपारी निचून तिकडे रात्रीं ७-८ वाजण्याच्या सुमारास पोंचलों."

#### शिरोड्याच्या छावणीत

" आमच्या आगमनाची दिारोड्याचे लोक मोठ्या उत्सुकतेने वाट पहात होते. श्री. पंडित अण्णासाहेबांना घेऊन आल्याचें समजत्याबरोबर आज्याज्ञें सर्व लोक सत्वर देवळाच्या मंडपांत गोळा झाले. आणि पुढें छावणीची व्यवस्था कशी काय लागणार यासंबंधी पुच्छा करूं लागले. त्या सभेत अण्णासाहेबांनीं लोकांना माझा परिचय करून दिला, आणि सर्व गांवकऱ्यांच्या संमतीनें तूर्त छावणीचा अधिकार माझ्याकडे देण्यांत यावा असें सुचवलें. श्री. पंडित यांनी त्यांच्या म्हणण्याला दुजोरा दिला, आणि हा बेत सर्वीना पसंत पडला असें वाटलें. कारण कोणीहि विरोध केला नाहीं. " छावणीचें सर्व काम श्री. पंडित पहात असत. मला तेवढें रात्रीचें व्याख्यान द्यावें लागे. जेवणाखाण्याची व्यवस्था पाहण्यासाठीं डॉ. भागवत होते. स्वयंसेवक तीस की पमतीस असावेत. त्यांपैकीं एक ८-१० स्वयंसेवकांची लहानशी तुकडी रेडी गांवांत ठेवली होती. स्वयंसेवक खेड्यांत बाऊन थोडाबहुत प्रचार करीत. परंतु त्याची कांहींच आवश्यकता नव्हती. गांवच्या लोकांचा उत्साह अप्रतिम दिसला. कुटेंहि सभा भरवली, तरी हजारों माणसें येत. रात्रींच्या सभेला तर शिरोड्याच्या देवळाचा मंडप गच्च भरून जात असे; आणि कथीं कथीं लोक बाहेरहि उमे रहात!"

#### शिरोड्याचा सत्याग्रह

१२ मे ते २२ मे पर्यंत शिरोड्याचा सत्याग्रह चाल् राहील असे ठरले होते. आणि त्यानुसार पत्रके वगैरे वाटण्यात आली होती. ११ मे रोजी जवळ जवळ पाचशे स्वयंसेवक येऊन दाखल झाले. दुसन्या दिवशी सकाळी स्वयंसेवकांनी निग्निराळ्या मिठागरांवर हल्ले केले. त्या वेळी वीडशेहून अधिक स्वयंसेवक पकडले गेले. दुसन्या दिवशीच्या सत्याग्रहाच्या वेळी पोलिसांनी वेताच्या छडीचा उपयोग केला; आणि काही स्वयंसेवकांनीही पोलिसांच्या हातून सुटण्याचा प्रयस्त केला. या दिवशी बरीच मंडळी पऋडली गेली. ता. १४ मे रोजी सत्याग्रह सुरू झालात्या वेळेपासूनच वातावरण विघडत चालले होते. ता. १५ रोजी धर्मानंदांनी आपल्या तुकडीमह सत्याग्रहात माग घेतला. त्यांनी आपल्या तुकडीला सरळ रस्त्याने मिठागरावर नेले. तेथे पोचताच कलेक्टरनी धर्मानंदांना पकडण्याचा हुकूम केला. त्यानुसार त्यांस पकडून दूर नेऊन पाचसहा सशस्त्र पोलिसांच्या पहान्यात ठेवण्यात आले; आणि नंतर लाठीबंद पोलिसांनी धर्मानंदांवरोबर असलेल्या स्वयंसेवकांवर लाठी चालवली. त्यांच्यानंतर सोमण यांची तुकडी आली. या वेळीही सोमण यांना पकडून बाकीच्यांवर लाठीचा हल्ला केला. यामुळे ते खवळले. त्यांचे वर्णन धर्मानंदांनी पुढीलग्रमाणे केले आहे.

#### लोक खवळले

" हा नवीन प्रकार पाहून रेडी आणि शिरोडा गांवांतील मराठे लोक अतिशय क्षोभले. एकदोवेजण तर कलेक्टरवर हत्ला करून त्याचा प्राण घेण्याच्या बेतांत होते! लोकांचा जमाव एकसारखा वाढत चाल्ला होता. आणि मी दूर अंतरावर पाहाच्यांत असल्यामुळ माझ्याकडून कांहीं होण्याजोगें नव्हतें. केवळ उटास बृत्तीनें मी त्या उच्छूंचल जनम्मूहाकडे पाहात गहिलों. तरी बरें कीं श्री. आ. मा पंडित केट झाले नव्हते त्यांनीं एक-दोन गांवच्या गृहस्थांना बरोबर घेऊन मोठ्या मिनत-वारीनें लोकांना मागें हटवलें. 'मेहेंग्वानी करून मागें व्हा!' हे त्यांचे शब्द मला स्पष्ट ऐकूं येत होते. आणि ते व त्यांचे साथीदार हात फैलावून पुढें सर-

८. धर्मानंदांची पंडित यांच्याशी झालेली ही पहिली भेट. यानंतरच्या काळात 'बहुजन विहार वगैरे धर्मानंदांनी केलेल्या कार्यात पंडित यांची त्यांना बरीच मदत झालेली आहे.

सावणाऱ्या लोकांना आडवीत होते. हें पण मी पाहात होतों.

# शेवटची चढाई

"इतक्यांत गांवच्या गृहस्थांपैकीं कोणीतरी त्या देखाव्यानें उद्भांत होऊन छावणीकडे घांवत गेले आणि सेनापित गोख्व्यांना म्हणाले, 'तुम्ही येथे स्वयं-सेवकांना घेऊन बसलां आहांत कसे ? तिकडे पोलिसांनीं लाठ्या चालवून स्वयं-सेवकांचे प्राण वेतले!' या बोल्ल्यानें सेनापित देखील उद्भांत झाले; आणि त्यांनीं होते नव्हते तेवढे स्वयंसेवक बरोबर घेऊन एकदम चारी बार्जुनीं मिठागरावर ह्व्ला चढवला! आम्ही अहिंसात्मक सत्याग्रह करीत आहोंत, आणि त्या कामीं शांतीची अत्यंत आवश्यकता आहे, हे ते पार विसरून गेले! मराठे लोक जसे एखाद्या किल्ल्यावर ह्व्ला करीत असत, तथा प्रकारचा हा त्यांचा ह्व्ला होता, आणि तो या प्रसंगीं अगदीं शोभण्यासारखा नव्हता है सांगायला नकोच.

" आमचे स्वयंसेवक जेव्हां सैरावैरा चिखलांतून मिठागराच्या बाजूनें धांबूं लगलें, तेव्हां पोलिसांनाहि चेव आला, आणि त्यांनीं वेसुमार लाठी चालवली. सानदेशांतील एका स्वयंसेवकाला तीस पस्तीस जलमा झाल्या. तो जरी पूर्णपणें आजिह सशक्त दिसतो, तरी त्या लाठीच्या मारामुळें त्याचे पाय अशक्त झाले आहेत.

### माझी सुटका

"सगळे स्वयंसेवक चीत झाल्यावर कलेक्टरसाहेवांनी लाठीहरूला बंद करविला, श्री. सोमणांना कैंदेंत ठेवण्यास सांगितलें, आणि मला सोडून दिलें. तेव्हां मीत्यांना म्हणालों, 'हें तुम्ही काय करतां ! एकदां मला केंद्र केल्यावर माझी चौकती होऊन माझ्या अपराधाबहल मला शिक्षा होणें योग्य आहे. तुम्ही जर मला पकडून तुमच्याबरोबर नेलें नाहीं, तर भी तुमच्या समोरच मीठ छुटीन आणि मग तुम्हांला मला पकडावें लागेल. हा उपद्रव टाळण्यासाठी आतांच मला कैंदेंत ठेवा!' यास कलेक्टरनें पुढील उत्तर दिलें, 'तुमच्यावर लाठीहरूला होऊं द्यावयाचा नाहीं एवढ्याचसाठीं तुम्हांला केंद्र करवलें. पण आतां तुम्हांला कैंदेंत ठेवण्याची आवश्यकता नाहीं. कोर्टासमोर तुम्हांला उभा करणें किंवा न करणें ही माझी मजी. तुम्हांला मीठ न्यावयाचें असल्यास पाहिजे तेवढें येऊन जा.' यावर दुसरा कांहीं इलाब नव्हता. उदासीन मनानें मी लावणींत आलों.

#### जावारी स्वयंसेवक

" लाठी-हरूत्याने जलमी क्षालेख्या स्वयंसेवकांना डॉ. दळवी यांनी व त्यांच्या-बरोबर आसपासच्या गांवांतील रेडकॉस स्वयंसेवकांनी उचलून जवळच्या समर्थ आश्रमांत नेलें. तेथं त्यांची ग्रुश्रूषा करायाला डॉ. सामंत, डॉ. भागवत, वगैरे मंडळी होती. त्यांनीं व श्री. पंडित वगैरे छावणीतल्या मंडळीनें ती रात्र जागून काढळी. दुसऱ्या दिवशीं वेंगुलें येथील मिशनरी डॉ. इन्हॅन्स, कांहीं नसेंस व औपधें चऊन आले. मात्र त्या रात्रीं मला समर्थाश्रमांत जाऊन जलमी स्वयंसेवकांची ग्रुश्रूषा करणें मुळींच शक्य झालें नाहीं. मी इतका थकून गेलों होतों कीं, छावणींत आलों तेन्हां माइयानें अमे राहवेना. अंथरुणावर पद्धन राहित्यावांचून गत्यंतर नन्हतें. दुसऱ्या दिवशीं सत्याग्रह बंद केत्याचें जाहीर करणें आम्हांस भाग पडलें.

### शिरोड्याची शांतता

"अशा परिस्थितीत महाराष्ट्र सत्याग्रह-मंडळाच्या कैंद्रेत असलेल्या सभासदां-कडून मला एक बरेंच मोठें पत्र आलें. त्याचा इत्यर्थ असा होता कीं, तुम्ही येथें जी कामगिरी बजावली ती प्रशंसनीय असल्यामुळें यापुटें महाराष्ट्र सत्याग्रह-मंडळाचे सर्वाधिकार देऊन तुम्हाला आम्ही महाराष्ट्राचे सर्वाधिकारी नेमतों.

"शिरोड्याचें वातावरण प्रश्चुब्ध झाठें होतें; आणि मी तिकडे गेल्यापास्त ठोकांना सत्याप्रहाची भूमिका समजावृत देण्याचा प्रयत्न केळा, ही गोष्ट खरी. परत जेव्हां लाठीहछा मुरू झाळा तेव्हां माइया उपदेशाचा सामान्य जनतेवर झालेळा परिणाम टिकाव घरून राहिळा असता की नाहीं याची बळकट शंका आहे. ज्या सत्याग्रही स्वयंसेवकांना गांवच्या लोकांनीं आपत्या देवळांत जागा वगैरे देउन आदरानें मदत केळी, त्यांचेच आपत्या डोळ्यांसमोर मुखदे पडत आहेत हैं पाहून त्यांपैकीं कांहींजणांनीं तरी खात्रीनें अत्याचार केळा असता. ही आणीबाणीची वेळ कोणीं राखळी असेळ तर ती पंडित व त्यांचे साथीदार यांनींच होय.

## सत्याप्रहात इतिहासाची भेसळ

" अशा रीतीनें शिरोड्याची परिस्थिती बरीच अनुकूछ असत्यामुळें आमच्या हात्न सत्याग्रह महात्मा गांधींच्या तत्त्वाला अनुसरून कसा तरी पार पड़ला. पण तेवढ्यानें शेफारून जाऊन महाराष्ट्र सत्याग्रह—मंडळाचें सर्वाधिकारपद स्वीकारणें नित्वळ साहसकर्म झालें असतें. जिकडेतिकडे सेनापित आणि सरदार भेटलें म्हणजे प्रसंग कठीण यावयाचा !

" महाराष्ट्राच्या इतिहासाला नसतेंच महत्त्व आल्यामुळें त्याचें मिश्रण सत्या-ग्रहांत झालें. महाराष्ट्रांतील अनेक सत्याग्रह—शिबिरांतृन आणि सभांतृन शिवाजीचे व तानाजीचे पोवाडे गाण्यांत येत होते. त्यांनीं केलेल्या पराक्रमाचा अर्था अर्थी सत्याग्रहाशीं कांहींच संबंध नव्हता. तरी एवर्ढे भाग्य समजलें पाहिजे कीं त्या वेळीं मिठागरावर हल्ले न करतां सिंहगडावर घोरवडी चढवण्याची दूम निषाली नाहीं! परंतु सभेच्या आरंभींच शिवाजीचे आणि तानाजीचे पोवाडे गाऊन त्याच सभेंत

जीवनकार्यः विधायक । २१७

निःशस्त्र प्रतिकाराचे महत्त्व प्रतिपादणें अप्रस्तुत वाटत होतें; आणि त्याचा परि-णामहि श्रोत्यांवर व्हावा तसा होत नव्हता. एण पोवाडे बंद करणें कोणालाहि शक्य झालें नसतें. अर्थात् अशा प्रसंगीं महाराष्ट्रसत्याग्रहाचें धुरीणत्व पक्तरणें धोक्याचें होतें हैं मला त्पष्ट दिसलें. आणि महाराष्ट्र सत्याग्रह-मंडळानें देऊं केलेळी सर्वाधिकारी ही पदवी मीं नम्नपणें नाकारली.

## बसवाले नुकसान सोसण्यास तयार

"या बाबतींत माशी वागणूक योग्य होती याचा अनुभव शिरोड्यासच आठा. महाराष्ट्र सत्याग्रह-मंडळाचे सभासद आणि त्यांच्या बरोबर तीस-परतीस स्वयंसेवक मिठागरावरीळ कचेरींत केंद्र होते, हें वर सांगितळेंच आहे. रत्नागिरीचा तुस्ंग भरून गेल्यामुळें त्यांना तिकडे पाठवितां येईना; आणि बेळगांवळा पाठविण्यास आजूबाजूच्या गांवांतून एकदेखीळ बस मिळेना. पुष्कळ बस गाड्या होत्या, परंतु पोळिस त्या जबरदस्तीनें आपत्या ताब्यांत घेतीळ या भयानें माळकांनींच त्यांचीं चाकें वगैरे काहून कुठें तरी ळपवून ठेवळीं होतीं. तेव्हां कळेक्टरसाहेबांनीं सावंत-वाडीळा जाऊन तेथल्या पोळिस अधिका-यांकडून तीन बसगाड्या आणल्या आणि त्या सावंतवाडीच्या हहींतच ठेवून दिल्या.

"सावंतवाडीची हद्द आमच्या छावणीपासून अववी फर्टोग-दीड फर्टोगच्या अंतरावर असस्यामुळें गांवच्या छोकांना ही बातमी ताबडतोब समजली. आणि वसवास्यांपाशी जाऊन त्यांनी बसगाड्या कशासाठीं आणस्या आहेत याची चौकशी केली. या बसगाड्या पोछिसांना बेळगांवला पोंचविण्यासाठीं आणस्या आहेत, असें ड्रायव्हर म्हणाले. सावंतवाडीच्या पोछिस अधिकाऱ्यानें तशी त्यांची समजूत घातली होती. गाड्या महाराष्ट्र सत्याग्रह-मंडळाच्या सभासदांना आणि त्यांच्याबरोबर असलेल्या स्वयंसेवकांना बेळगांवला नेण्यासाठीं आणस्या ही गोष्ट जेव्हां बसवास्यांना समजली तेव्हां ते गावकऱ्यांना म्हणाले, 'आम्ही आमच्या गाड्यांचीं चाकें वगैरे कादून टाकतों, टायरना मोकें पाडतों आणि येथून पळ काढतों. नुकसान झालें तरी हरकत नाहीं.'

#### बसगाड्या मोडण्याचा बेत

" गांवक-यांगैकी दोचे ग्रहस्थ भर दुपारी हैं प्रकरण घेऊन माझ्याकडे आले; आणि त्यांनी बसवाल्यांना तसें करण्यास परवानगी द्यावी असा आग्रह घरला त्या वेळी कांहीं प्रतिष्ठित सत्याग्रही पाहुणे छावणीत होते. ते व सेनापित गोखले वगैरे मंडळी एकत्र जमली आणि या प्रकरणावर चर्ची सुरू झाली. मीं त्यांची समजूत घालण्याचा बराच प्रयत्न केला. पण बहुतेकांचे मत बसगाड्या मोडावयास लावणें योग्य आहे असें पडलें. एक तेवढे श्री. पंडित या प्रकरणीं माझ्या बाज्चे होते: तथापि ह्या चर्चेंत त्यांनीं भाग घेतला नाहीं, ह्या प्रसंगीं भी म्हणालीं, 'सावंतवाडीच्या पोलिस अधिकाऱ्यानें किंवा कलेक्टरसाहेबांनीं बसवाल्यांना फसवृत इकडे आणलें असेल, पण त्यांना आपत्या गाड्या मोडून पळून जाण्यास सांगणें हें अगदींच अयोग्य होय. उन्हाळ्यामुळें व मिठाच्या तापानें महाराष्ट्र सत्याग्रह-मंडळाच्या सभासदांची व त्यांच्याबरोबर असलेल्या स्वयंसेवकांची कशी दैना होत आहे हें तुम्ही पाहतांच. आमच्याकडे पाणी आटत चालल्यामुळें पटकीचा रोग येण्याचे भय आहे. आणि सावंतवाडीला पाणी मुबलक असून हवा चांगली आहे तेव्हां या सर्वीना सावंतवाडीला जाऊं देंगे योग्य नव्हे काय ?' या युक्तिवादाचा फारसा परिणाम झाला नाहीं असें दिसून आलें. तेव्हां भी म्हटलें, ' इतक्यांत तुम्ही त्या बसवाल्यांना आपल्या गाड्या मोडण्यास सांग् नका. मला एका तासाचा अवकाश द्या. भी गोव्याच्या हृद्दीत जातों मग माझ्या मागें जें तम्हांला योग्य वाटेल तें करा. भी येथें असेपर्यंत या छावणीचा अध्यक्ष या नात्यानें माइया म्हणण्याला तुम्हीं मान दिलाच पाहिजे. मी येथून गेल्यावरोबर वाटेल तसें वागण्यास तुम्ही मोकळे आहां. ' या निर्वाणीच्या बोल्ण्यानें मंडळी ताळ्यावर आली. गावक-यांनीं जाऊन बसवाब्यांची समजूत घातली कीं, सत्याग्रही कैद्यांना घेऊन त्यांनी निदान सावंतवाडीपर्यंत जावें. पुढें जाणें कीं न जाणें त्यांच्या मर्जीची गोष्ट.

# कैद्यांना सावंतवाडीस नेले

"त्याप्रमाणें मोटारवाल्यांनी आमच्यापैकी राहिलेल्या कैद्यांना सावंतवाडीला नेलें. पुढें जाण्यास ते कजूल न झाल्यामुळें या कैद्यांना जवळजवळ दोन आठवडे सावंतवाडीलाच ठेवणें भाग पडलें. त्यांच्यावर पहारा असा नव्हताच. एका रिकाम्या पडलेल्या पोलिसाच्या बराकींत त्यांना ठेवण्यांत आलें होतें. जेवणसर्च सरकारी अधिकाऱ्यांकडून मिळत असे. सकाळ-संध्याकाळची प्रार्थना चालू होती. हवा-पाणी चांगलें असल्यामुळें सर्वोची प्रकृति उत्तम राहिली. तेवढ्या वेळेपुरते सरकारच्या सर्वानें चालणारें जणू काय हें एक सत्याग्रह शिविरच बनलें!

## शांततेचा सुपरिणाम

"सत्याग्रही कैद्यांना जिकडेतिकडे पाठवून दिस्यानंतर क्षुष्ठक कारणास्तव पोलिसानी रेडी गांवांत शिरून थोडीशी जोर जबरदस्तीची चुणूक दाम्विली. तथापि लोक शांत राहिले. आणि कलेक्टरसाहेबांनी लम्करी पोलिस काहून घेतले. तरी रेडी व शिरोडा गांवावर प्युनिटिव्ह पोलिसांचा पाहारा ठेवून अकरा हजार स्पयांचा कर लादण्यांत आला. तो वसूल करणें फार कठीण झालें. अवचे २५० स्पये वसूल झाले. इतक्यांत गांधी-अर्विन तह झाला. रेडी व शिरोडा येथील लोकांनी सत्याग्रहाच्या प्रसंगी अत्याचार न केल्यामुळे त्या तहान्वयें प्युनिटिव्ह पोलिस उठवण्यांत येऊन वस्ल केलेले र. २५० ज्यांचे त्यांना परत देण्यांत आले. "

## मुंबईस परत

महाराष्ट्र सत्याग्रह-मंडळाच्या सभासदांना आणि त्यांच्याबरोबर असलेस्या स्वयं-सेवकांना सावंतवाडीस नेल्यानंतर शिरोड्यास दहा-बारा स्वयंसेवकांना ठेवून बाकीच्यांना आपापस्या वरी पाठवण्यात आले. पंडित आणि डॉ. भागवत छावणीची व्यवस्था पाहण्यासाठी शिरोड्याला राहिले आणि पावसाळा जवळ येऊन ठेपला असल्यामुळे धर्मानंदही मुंबईस परतले.

### कामगारवर्गात कार्य

रिरोड्याहून परतस्यानंतर धर्मानंदांनी आपला मुक्काम विलेपालें येथील छावणीत ठेवला होता. तथे तरुण स्वयंसेवकांसाठी एक क्लास चालत असे. हा क्लास मधूनमधून ते चालवीत. त्यात रिहायात घट्टन आलेख्या राज्यक्रांतीपासून भारतास काय शिकता येईल याविषयीचीच बहुधा चर्चा चाले. सत्याग्रह जरी काही महिने चाल होता तरी मुंबईतील कामगारवर्गात त्याचा प्रसार झाला नव्हता. हे काम मुंबई प्रांतिक किमटीने त्या सालच्या जुलै महिन्यात हाती घेतले, आणि त्या कामाचर धर्मानंदांची योजना केली. त्यांच्या मदतीला पाच-सहा तरुण होते. परळ भागात त्यांनी शिविर उषहून कार्यास सुख्वात केली.

कामगारांनी मरवाग्रहाच्या नियमांना अनुसरून सर्वत्र शांततेने मोठ्या प्रमाणात या चळवळीमध्ये भाग घतला. कोठेच त्यांच्याकडून अत्याचार घडला नाही. घोडणदेवला एकदा पोलिसांनी गोळीबार केला तरीदेखील कामगारांनी शांतवणा सोडला नाही. धर्मानंदांनी कामगारवर्गात या काळात केलेले कार्य सरकारच्या डोळ्यांत खुपण्यासारखे झाले, यात शंकाच नाही. या घटनेस उदेशून, "त्यांना इतकी कडक शिक्षा देण्याच्या मुळाशी (याबहलची माहिती खाली येईलच) बांद्याच्या मॅजिस्ट्रेटच्या मनात प्रोफेसर महाशयांना (म्हणजे धर्मानंदांना) मजूरवर्गात जे फार मोठे वजन आले आहे त्याचे सलणारे शत्यच विशेषतः असावे असे मानण्यास जागा आहे," असे जे गोमन्तकातील हिंदु १ ९ पत्राने उद्गार त्या वेळी काढले होते, ते खरे होते यात शंकाच नाही.

# पार्छा छावणीचे प्रमुखपद आणि शिक्षा

या वेळी पार्छी छ वणीचे प्रमुख अबदुछा होट हे होते. त्यांस १९३० च्या सप्टेंबर

महिन्यात सरकारने पकडून सहा महिन्यांची सजा दिली होती. तेन्हा हे प्रमुखल किमटीच्या इच्छेनुसार धर्मानंदांस स्वीकारावे लागले. छावणीच्या नियमांनुसार कामे चालू असतानाच ऑक्टोबरच्या १० तारखेस व्हॉयसरॉयचा नववा वटहुकूम जाहीर झाला, आणि त्यानुसार दुसऱ्या दिवशी सकाळी पावणे पाचच्या सुमाराला या छावणीवर छापा येऊन धर्मानंदांना सवें स्वयंसेवकांसह पकडण्यात आले, आणि फार विलंब न लावता त्यांची कोर्टात चौकशी करून त्या सवोंस निरिनराळ्या मुदतीच्या शिक्षा देण्यात आल्या. धर्मानंदांना एक वर्षांची सक्तमजुरी आणि दोनशे स्वयं दंड आणि हा दंड न दित्यास आणली तीन महिने कैद अशी शिक्षा सुनावण्यात आली.

# ठाण्याचा तुरुंग

त्याच रात्री धर्मानंदांना आणि काही स्वयंसेवकांना ठाण्याच्या तुरुंगात पाठवून इतरांस येरवड्यास पाठविण्यात आले. यानंतरची माहिती धर्मानंदांनी पुढीलप्रमाणे दिली आहे.

"त्या वेळीं श्री. बाळासाहेब खेर, श्री. शंकरराव देव, स्वामी आनंद वगैरे मंडळी ठाणा जेळमध्यें होती. मलाहि 'बी ' क्लास असल्यामुळें त्यांच्याच बॉडींत ठेवण्यांत आलें. हा वॉर्ड काळ्या पाण्यावर जाणाऱ्या कैद्यांमाठीं बांधण्यांत आला होता. कोठडीच्या खिडक्या फार उंच असल्यामुळें कोठड्यांतून हवा खेळत तसे. पहिल्या रात्रीं मला अशा एका कोठडींत बंद केलें, तेव्हां मी मध्यरात्रीच्या सुमारास कासावीस होऊन गेलों. दुसऱ्या दिवशीं जेळच्या डॉक्टरनें मला हॉस्पिटलमध्यें ठेवून घेतलें; आणि दोन दिवसांनंतर वॉर्डोत परत पाठतून बाहेर निजण्याची परवानगी दिली. तेव्हांपासून कैटेंतून सुटेपर्यंत मी बाहेर निजत होतों. आणि यंडी पहूं लागल्यानंतर कोठडींत निजलों तरी दरवाजा बंद करण्यांत येत नसे. त्यामुळें जेवणखाण फारसें चांगलें नव्हतें तरी, माझी प्रकृति एकंदरींत बरी राहिली.

#### सुटका

"आग्हांला पऋडल्यानंतर दुसऱ्या दिवशीं त्याच वटहुकुमालालीं मुंबई काँग्रेस किमटीचे सर्वाधिकारी श्री. नगीनदास मास्तर यांस पुण्याला पकडण्यांत आलें. त्यांच्या विरुद्ध मुंबईच्या बार ॲसोसिएशननें मुंबई हायकोर्टाकडे अपील केलें. त्यांत श्री. मास्तर तर सुटलेच, आणि विसाहवाईनें केलेली या वटहुकुमाची अंमलबजावणी कायदेशीर नाहीं, तेल्हां या हुकुमान्वयें ज्यांना शिक्षा झाल्या असतील त्यांच्या केसीस फेरतपासणीसाठीं हायकोर्टाकडे पाठवाव्या असाहि याच निकालांत हायकोर्टानें हुकूम दिला. त्याचप्रमाणें आमची केस हायकोर्टाकडे गेली. सरकारच्या वतीनें खुद्द ठाण्याच्या कलेक्टरनें साक्ष दिली. तरी देखील हायकोर्टानें आग्हांस दोषमुक्त ठरबून सोडलें. आमच्या केसचा निकाल

९. ता. २८ ऑक्टोबर १९३०.

नाताळच्या सुटीपूर्वी क्षाला. आणि ही सुटी संपून हायकोर्ट पुन्हा उघडल्यानंतर ज्यांना या वटहुकुमान्वये पकडण्यांत आलें होतें, त्यांच्या केसीस हायकोर्टासमोर फेरतपासणीसाठीं निवाल्या; आणि त्यामध्यें ते निर्देशि ठरून कैदेंत्न सुटले. पुढें मार्चच्या तिसऱ्या तारखेस गांधी-अर्विन तह झाला. आणि त्याप्रमाणें सर्वच सत्याग्रही कैदी तुरंगांतून मुक्त झाले!"

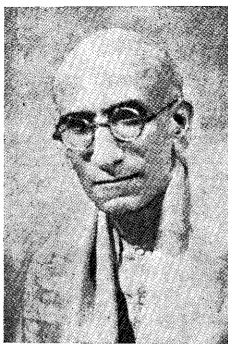
# 'बहुजन विहार'

धर्मानंदांनी आपण होऊन स्वीकारलेली आणि यशस्वी रीत्या पार पाडलेली आणखी एक कामगिरी म्हणजे मुंबईतील परळ विभागात त्यांनी स्थापन केलेला 'बहुजन विहार ' या विहारास 'बुद्ध विहार ' हे नाव न देता त्यांनी त्यास 'बहुजन विहार ' असे नाव का दिले, हे समजणे मोठेसे कठीण नाही. त्यांना या विहाराद्वारा प्रामुख्याने बौद्ध- हानाचा प्रसार करावयाचा होता हे तर खरेच, पण त्याधिवाय आणखीही एक गोष्ट त्यांस या ठिकाणी करावयाची होती.

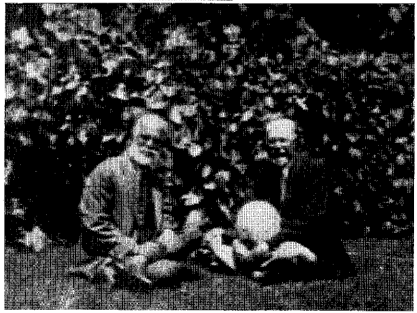
समाजवाद आणि साम्यवाद यांच्याकडे धर्मानंदांचा किती ओढा होता हे आणण पाहिलेच आहे. या दोन्हींतील अपरिप्रहाचे तत्त्व हेच त्यांना वाटणाऱ्या या वादा-बहलच्या आकर्षणाचे कारण होते. पण त्याच बरोबर त्यांच्यासारख्या अवैरवादी बौद्धाला या वादातील हिंसेचा मार्ग मान्य नव्हता हे वेगळे सांगण्याची गरज नाही. बहुजनांची संघटना करून चातुर्यामाच्या मार्गाने समाजातील आर्थिक विषमता दूर करण्यात आली पाहिजे असे त्यांस वाटे. पालें येथील सत्याग्रह छावणीचे सुख्य असताना याच विचारांचा प्रचार करून त्यांनी कामगारवर्गास सत्याग्रहात भाग वेण्यास यशस्वी-रित्या प्रकृत केले होते. याचीच एक बाजू म्हणून, त्याच मार्गाने श्रमजीवीवर्गामध्ये अरितत्वात असलेला स्पृश्याम्पृश्य भेद नष्ट करून त्यांच्यात समता प्रस्थापित करता येईल की काय, हे त्यांन पाहावयाचे होते, आणि म्हणूनच ज्या भागात श्रमजीवीवर्गाची बहसंख्य वस्ती आहे त्या ठिकाणी हा आश्रम त्यांनी स्थापन केला होता.

३ मार्च १९३० रोजी धर्मानंदांची कैदेत्न सुटका झाली. त्यानंतर ते चौथ्यांदा अमेरिकेस गेले आणि १९३२ च्या ऑक्टोबरमध्ये परतले; ही माहिती मागे आलीच आहे. येताना ते रिश्चयावरून आले. या वेळी फक्त दोनच आठवंडे ते रिश्चयात होते. या वेळात जुन्या मित्रमंडळींना भेटणे आणि तेथील परिस्थिती लक्षात वेणे एवढेच काम ते करू शकले. दोन वर्षोमांगे तेथील जनतेची जी परिस्थिती होती त्यापेक्षा या वेळी ती बरीच सुधारली आहे असे त्यांचे मत झाले.

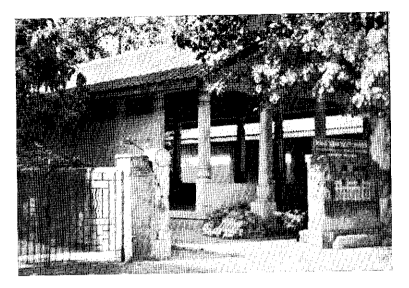
भारतात परतस्थानंतर पुढील दोन वर्षे बहुनांशी करून त्यांनी पुण्यातच काढली. त्यांचे लेखन वाचन चाल्च होते. त्याचबरोबर त्यांच्या मुलाने पुण्यात घर बांधण्याचे काम हातात वेतले होते. त्यावर देण्वरेण करण्याचेही काम धर्मानंदांनी या दोन वर्षात केले. या काळात एक विशिष्ट ग्रंथ लिहिण्याचा त्यांच्या मनात असलेला विचार प्रत्यक्षात आणावा



मुनि जिनविजयजी

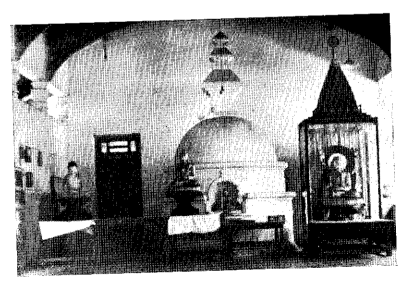


धर्मानंद आणि डॉ. जेम्स एच. बुड्स



प्रवेशद्वार

बहुजन विहार, मुंबई



असे त्यांनी ठरवले, आणि त्याची थोडीबहुत पूर्वतयारीही पुण्यात असतानाच केली. या नंतर, "१९३४ सालच्या ऑगस्ट महिन्यांत मी बनारसला जाऊन राहिलों. तेथं सहा महिने हिंदु युनिव्हर्सिटींत पाहुणा होतों. त्यानंतर काशी विद्यापीठांत आठ-नऊ महिने राहिलों. विद्यापीठाच्या चालकांनीं माझ्यासाठीं एक लहानसें घर बांधून दिलें होतें. त्या घरांत राहून मीं 'हिंदी संस्कृति आणि अहिंसा हैं पुस्तक लिहिलें," या शब्दांनी ते या आपल्या ग्रंथ-लेखनाची माहिती देतात. या ग्रंथाचे प्रकाशन त्यांनी नंतर १९३५ च्या अखेरीस केले.

'बहुजन विहार ' ही धर्मानंदांच्या मनात घोळत असलेली फार जुनी कल्पना. त्या-बहुल आपल्याजवळच्या मंडळीकडे बन्याच वेळा त्यांनी चर्चा केली होती. आ. भा. पंडित हे त्यांचे शिरोड्याच्या सत्याग्रहापासूनचे फार जवळचे असे स्नेही. वरील ग्रंथ प्रकाशित करून धर्मानंद मोकळे झाल्यावर त्यांनी या विहाराचे काम हातात घ्यावे असे त्यांस वाटत होते. त्यांचा मुंबईत शेअरब्रोकरचा धंदा होता. त्यामुळे मोटमोठ्या व्यापान्यां-कडे त्यांचा संबंध येई. त्या काळातील एक सुप्रसिद्ध व्यापारी आणि दानशूर गृहस्थ जुगलकिशोर बिर्ला, यांच्या कानावर पंडित यांनीच ही गोष्ट घातली. बिर्ला शेट धर्मानंदांना ओळखत असत. बौद्ध धर्माविषयी त्यांस बराच आदर होता. कुशिनारा, सारनाथ, कलकत्ता, दार्जिलिंग वगैरे टिकाणी त्यांनी बौद्ध यात्रेकरूंकरिता धर्मशाळा, बुद्धमंदिरे वगैरे बांधलेली होती.

पंडित यांच्याकहून धर्मानंदांचा विचार समजताच, धर्मानंदांना बोलावून त्यांच्या ह्या कार्यास मदत करण्यास आपली तयारी आहे असे बिर्ला होट यांनी सांगितले. त्यांची एकच अट होती; आणि ती म्हणजे धर्मानंदांनी स्वतःच्या देखरेखीखाली हे काम पुरे करावे. धर्मानंदांनी महात्माजींचा सल्ला बेऊन हे काम हातात बेतले. आ. मा. पंडित त्यांस सर्व प्रकारची मदत करण्यास तयार होतेच! १९३६ च्या सुरुवातीला कामास सुरुवात करून, एका वर्षाच्या आत विहार बांधून तयार झाला. त्याचे उद्घाटन २६ जानेवारी १९३७ रोजी झाले. या विहाराच्या प्रवेशद्वाराच्या खांबावर एक दगडी फलक बसविला असून त्यावर पुढील माहिती कोरलेली आहे:

" जुगलिकशोर बिर्ला यांनीं जिमनीकरितां १९००० रुपये दिले, शं. दा. प्रभावळकर यांनीं स्तृप बांधून दिला, में. रावळ कंपनीनें टाइल्स बसविले, आ. मा पंडित यांनीं टेबल, खुर्च्या वगैरे सामान दिलें, आणि कोरा आणि भट इंजीनियर्स यांनीं आपली फी घेतली नाहीं."

धर्मानंदांच्या नावाची नोंद मात्र या विहारात कोठेच नाही, हे वेगळे सांगण्याची गरज नाही. धर्मानंदांनी १९३९ च्या अखेरपर्येत या विहारातून आपत्या मनाप्रमाणे काम केले. त्यांना या विहाराबद्दल फार आपुलकी वाटत असे. "माझा नवा प्रपंच रहणजे हा विहार, "असे त्यांनी एका पत्रात म्हटलेले आहे. " या ठिकाणी त्यांची दर रिववारी प्रवचने होत असत. त्याशिवाय पाली शिकविण्याचे, बौद्धज्ञान समजावृत देण्याची वगैरे कार्येही या ठिकाणी होत असत. "एक महार विद्यार्थी संस्कृत भाषा घेऊन बी. ए. ला पहिन्या वगींत आला. तो सध्या एम् ए.साठीं पालीचा अभ्यास करतो. रोज एक तास त्यास शिकवितों. "असे त्यांनीच नोंद करून ठेवलेली आहे. " इतका प्रिय असलेला हा विहार धर्मानंदांनी तडकाफडकी १९४० च्या सुख्वातीस सोझन दिला. याची माहिती पुढे 'आठवणी 'च्या सदरात येणार आहे.

२२

# धर्मानंदांचा वाग्यज्ञ

द्योदिया प्रसाराचे कार्य हातात घेण्याच्या उद्देशाने कलकत्ता विद्यापीठातील प्राध्यापन-कार्याचा राजीनामा देखन १९०९ साली धर्मानंद पुण्यास येखन स्थायिक झाले. या वेळी त्यांनी बडोद्याचे महाराज, श्रीमंत सयाजीराव गायकवाड यांचा आश्रय स्वीकारला होता. १९९० मध्ये महाराजांच्या इच्छेनुसार बडोदा येथे बौद्ध-धर्मावर त्यांनी पाच व्याख्याने दिली. यांपैकी तीन व्याख्याने 'बुद्ध, धर्म आणि संव 'या छोट्याशा ग्रंथाद्वारे त्याच साली प्रसिद्ध केली. हा त्यांचा पहिला ग्रंथ. त्यानंतर त्यांनी जे अनेक ग्रंथ लिहिले त्यांची अशा रीतीने मुस्वात १९१० साली झाली.

# बुद्ध हा पौराणिक देव ?

या काळात सर्वसाधारणपणे सामान्य लोकांत बौद्धधर्माविषयी बरेच अज्ञान होते. बुद्ध हा एक पौराणिक देव आहे— दशावतारांपैकी एक अवतार आहे अशी बहुतेकांची समजूत असे. या समजुतीचा उगम आणि विस्तार, त्या काळात कथाकीर्तनांतृन, विष्णु- पुराण आणि भागवत यांच्या आधाराने ज्या कल्पनारम्य कथा ऐकावयास मिळत त्यातच होता.

इंग्रजी भाषाभित्र अशी जी त्या वेळची मंडळी होती, ती तर प्रामुख्याने पाश्चात्यांच्या ग्रंथांवर ित संशोधनावर अवलंबून असणारी. पाश्चात्त्य देशांतून संस्कृतादी भाषा, भारतीय संस्कृती आणि इतिहास यांच्या अभ्याम-संशोधनास सुरुवात होऊन, हा वेळपर्येत दीड—दोन शतके होत आली होती. या पाश्चात्त्य पंडितांच्या बरोबरीचे स्थान पटकावणारे डॉ. मांडारकर, कुंटे, तेलंग, वैद्य, राजवाडे यांसारखे संशोधक नंतर भारतात निर्माण झाले. पण या पाश्चात्त्य पंडितांनी काय, किंवा भारतीय पंडितांनी काय, अतिप्राचीन अशा मूळ पाली ग्रंथांचे संशोधन करून, बुद्धचरित्राचा आणि त्याच्या तत्त्वज्ञानाचा खराखुरा परिचय करून घेण्याचा प्रयत्न, तो वेळपर्येत केलेला दिसून येत नाही.

संस्कृत भाषेच्या ज्ञानामुळे बौद्ध धर्माची माहिती देणारे ' ललित विस्तार ', अश्वधोष-कृत ' बुद्धचित्रकाव्य ', आणि ' सद्धमेपुंडरीक ' हे संस्कृत ग्रंथ पाश्चात्त्यांच्या परिचयाचे झाले होते. तसेच पाली भाषेतील जातकांच्या प्रस्तावनेतील ' बुद्धचरितकथन ' हेही त्यांच्या अवलोकनात आले होते. हे सर्व वाङ्मय महायान पंथाचे. त्यातील बुद्धाच्या बालपणासंबंधीच्या सांगितलेह्या कथा, चमत्कारिक नि असंभवनीय अशा आहेत. अशा ग्रंथांच्या आधारेच पाश्चात्यांनी आपले सुस्वातीचे ग्रंथ लिहिले. प्रो. सेनार या फ्रेंच पंडिताने तर सूर्योदयापासून बुद्ध दैवताची कल्पना निधाली, असे सिद्ध करण्याचा प्रयत्न केला. ?

त्यातस्या त्यात मॅक्समुळर यांचे गुरू प्रसिद्ध फ्रेंच पंडित बुर्नुफ, यांनी आपल्या लिखाणातून योग्य साधनसामग्रीच्या अभावी या धर्माची सांगोपांग माहिती करून घेणे त्यांस शक्य झाले नाही तरी— बौद्धधर्म केवळ त्याच्य असून तो विचारात घेण्यासारखा नाही, अशी जी कित्येकांची समजूत होती तिला ढळ पोचवली. यामुळे डॉ. विहसन-सारखे खिसतभक्तही नंतर बौद्धधर्माचा अभ्यास जास्त कसोशीने करू लागले.

येथील इंग्रजी भाषाभिश्च मंडळींवर या गोष्टीचा परिणाम झाल्याशिवाय राहिला नाही. याचे प्रत्यंतर विष्णुशास्त्री चिपळूणकर यांच्या उद्गारांत सापहते. ते आपल्या बाणकवी-वरील निवंधात म्हणतात:

" ... यांची [ बुद्धाचीं ] मतें कोणतीं होतीं, यांचा उदय, प्रसार व लय केव्हां झाला व कशामुळें झाला, वगैरे गोष्टी इतिहासकारांस मोठा मनोरंजक विषय होता, पण आतां बोलून उपयोग काय १ मागलीच दिलगिरीची गोष्ट पुन्हां एकवार येथे सांगितली पाहिजे कीं, इतिहासाच्या अभावास्तव या महालाभास आपण एकंदर जगासह अंतरलों. असो: बुद्धाविषयीं जरी आपणांस कांहीं माहिती नाहीं, तरी एवटी गोष्ट स्पष्ट दिसते की, त्यांची बुद्धि लोकोत्तर असावी. कां कीं

१०. २३-६-१९३७ चे विष्णु रा. नाईक यांस लिहिलेले पत्र

११. ३-७-१९३७ चे विष्णु रा. नाईक यांस छिहिलेखा पत्रात.

१. बहोद्याचे महाराजांचा धर्मानंदांशी संबंध कसा आला ह्या माहितीकरिता मागे १५१ ते १५३ ही पाने पाहा.

२. बुद्ध, धर्म आणि सब : है. : धर्मानंद कोसंबी, पा. २

त्यांचा प्रतिपक्षांनी म्हणजे ब्राह्मणांनीहि त्यांस ईश्वराचा साक्षात नववा अवतार गणला ! "

बुद्ध हा पौराणिक दैवत नसून ऐतिहासिक व्यक्ती आहे याची पूर्ण खात्री होण्यास, १८९६ साल उजाडावें लागलें. या साली डॉ. फ्युहरर यांस नेपाळच्या तराईतील छंबिनिदेवी या गावात एक अशोकस्तंम सापडला. या स्तंमाचा उल्लेख चिनी प्रवाशांनी पूर्वी आपल्या लिखाणातून केला होता. पण तो कोठे आहे याची हा वेळपर्येत कोणासच जाणीव नव्हती; या स्तंमावर अशोक राजाचा पाली आलेख जो आहे, तो असा: "देवांच्या प्रियदर्शी [म्हणजे अशोक] राजाने आपल्या अभिषेकास वीस वर्षे झाल्यावर येथे शाक्यमुनि बुद्ध जन्मले होते म्हणून स्वतः येऊन पूजा केली. चारी बाजूंस शिलास्तंमाची मित बांधिली, आणि हा शिलास्तंम उभारिला; ह्या टिकाणीं मगवान बुद्ध जन्मले होते म्हणून ह्या लंबिनी गांवाचा कर माफ करण्यांत आला... " वगैरे या शिलालेखातील माहिती प्रकाशित झाल्यावर मात्र पाश्चात्यांचे लक्ष पाली ग्रंथांकडे प्रकर्णने वळले.

### पहिल्या प्रंथाची प्रस्तावना

धर्मीनंदांच्या या प्रंथास, त्यांचे एक परमस्नेही डॉ. वासुदेव अनंत सुखठणकर, पीएच्. डी. यांनी प्रस्तावना लिहिली होती. र त्यातील खालील उताऱ्यावरून, आपल्याकडे

३. बुद्ध, धर्म आणि संघ, ले. धर्मानंद कोसंबी, पान २.

कोणताही ग्रंथकार आपत्या ग्रंथास स्वतःची अथवा दुसऱ्या कोणाचीही प्रस्तावना जोडतो, त्या वेळी, तसे करण्यात त्याचा खास असा काही हेत् असतो. धर्मानंदांचा हा ग्रंथ कथा कादंबऱ्यांसारखा ललितस्वरूपाचा नाही. तो संशोधनपर असा ग्रंथ आहे. या विषयावर लिहिलेला त्या काळातील हा पहिलाच मराठी ग्रंथ! अशा जुन्या ग्रंथांच्या प्रस्तावना वगैरे सर्वच गोष्टी फार महत्त्वाच्या गणस्या जातात. जुन्या काळातील जातकाच्या प्रस्तावनेमुळेच बुद्धाच्या अस्तित्वाबद्दलची जाणीव आणि त्याच्या चरित्राची योडीबहुत

या काळात बौद्ध धर्मावर केले जाणारे लिखाण कशा प्रकारचे असे याची कल्पना येते. ते म्हणतात:

ओळल पश्चात्यांना झाली. संशोधक बुद्धांने ज्या वेळी एखाद्या जुन्या ग्रंथकाराच्या समग्र साहित्याचे आलोडन करावयाचे असते, त्याची मते, विचार, प्रतिपादनाची पद्धत, एवढेच नव्हे तर त्याच्या भाषेचासुद्धा विकास कसा काय झाला याचा शोध घ्यावयाचा असतो, त्या वेळी संबंधित ग्रंथाच्या प्रस्तावना, निवेदने, उपीद्धात, एवढेच नव्हे तर प्रकाशकाने बोडलेले 'दोन शब्द 'ही फार उपयोगी ठरतात. अशा गोष्टी सार्थ खुलासा न करता एखाद्या ग्रंथातून समूळ काद्धन टाकणे हे त्या ग्रंथकत्यांस अन्यायकारक तर ठरतेच, पण त्याशिवाय वाचकांसही अंधारात ठेवून त्यांच्याशी प्रतारणा केल्याचा दोष प्रकाशकांस लागतो.

डॉ. सुखठणकरांची ही प्रस्तावना लहानशी जरी असली तरी ती फार महत्त्वाची होती. कारण:

- १. धर्मानंदांनी १९१० मध्यें अमेरिकेस जाण्याच्या गडबडींत असतांनाच हा ग्रंथ प्रसिद्ध केला. त्याच्या प्रास्ताविकांत डॉ. सुखठणकर यांनीं हा ग्रंथ वाच्नून 'उपयुक्त सूचना 'केल्या एवटेंच नव्हें, तर त्याचीं प्रुफें वाचण्याचें आणि त्यास शुद्धिपत्र जोडण्याचेंहीं काम त्यांनींच केलें, असें धर्मानंदांनीं म्हटलेलें आहे. डॉ. सुखटणकर हे एक विद्वान् प्राध्यापक होते. या ग्रंथाच्या बावतींत धर्मानंदांना त्यांनीं उपयुक्त सूचना केल्या हे त्यांच्या पेशास आणि विद्वत्तेस धरूनच झालें. पण याशिवाय, प्रुफें वाचणें आणि शुद्धिपत्र जोडणें हीं सर्वसाधारणपणें कोणीहि करूं शकतील अशीं कामें करण्यासिह, हे विद्वान् ग्रहस्थ पुढें येतात, त्यावरून ते धर्मानंदांविषयीं किती आदर बाळगत होते याची कल्पना येते.
- २. धर्मानंदांच्या अमेरिकेच्या वाऱ्यांमुळे आणि १९२४ मध्यें प्रसिद्ध झालेख्या ' निवेदन ' या त्यांच्या ग्रंथामुळें, त्यांच्या विद्वत्तेचा आणि कार्याचा बराच गवगवा भारतात आणि भारताबाहेरही झाला. वण त्यापूर्वी, १९१० मध्यें, ज्या वेळी फार थोडे लोक धर्मानंदांना ओळखत होते त्या वेळीं, या आपल्या प्रस्तावनेद्वारा धर्मानंदांची मराठी वाचकांस ओळख करून देणारे हाँ. सुखळणकर हेच पहिले पुरुष! त्या वेळच्या एका विद्वान् गृहस्थाचे धर्मानंदांसंबंधीचें मत समजून घेणें आजच्या चिकित्सक वाचकांस खिवतच उद्योधक झालें असतें.
- ३. १९१० पर्यंत बीद्धधर्माबद्दल कोणत्या प्रकारचें ज्ञान भारतांत होतें आणि त्या वेळीं या विषयावर लिहिले जाणारे ग्रंथ कशा प्रकारचे असत, याचे विवेचन जे

كتميين فيداني الماء والمتراجعة فالمترسيس سبها فالأ

४ वर, डॉ. मुखठणकर यांनी प्रस्तावना 'लिहिली होती, असे म्हटलेले आहे. 'होती' असे म्हणण्याचे कारण, पहिल्या दोन आहत्त्यांत [१९१० आणि १९२४] असलेली ही डॉ. मुखठणकरांची प्रस्तावना, 'धर्मानंद कोसंबी ट्रस्ट 'ने प्रकाशित केलेल्या तिसऱ्या आहत्तीत [आगस्ट १९७४] समाविष्ट केलेली नाही. यांचे कारण काय १ प्रकाशकांनी याबहल काहीच खुलासा केलेला नाही. [संपादकांचे नाब दिलेले नसल्यामुळे प्रकाशकांचाच उल्लेख करावा लागतो.] तसेच पहिल्या दोन आहत्त्यांत 'सूचना' या शिर्फकाखाली धर्मानंदांनी स्वतः जोडलेले प्रास्ताविकही या ट्रस्टच्या आहत्तीतृन काहून टाकण्यात आले आहे. यात विशेष जर काय आहे तर तो काकासाहेब कालेलकर यांनी लिहिलेला धर्मानंदांसंबंधीचा परिचयवजा अडीच पानी लेख!

" बुद्ध व बौद्धधर्म यांकडे पाश्चात्य पंडितांचे लक्ष अलीकडे बरेंच लगलें आहे. पालि व संस्कृत भाषांत बौद्धधर्माचे के वाङ्मय आहे त्याचे अध्ययन ते अत्यंत पिश्रमानें करीत आहेत; व या विषयावर सर्व पाश्चात्त्य भाषांत पुष्कळ ग्रंथ प्रसिद्ध झाले आहेत. भगवान् बुद्धांनीं केलेल्या उदात्त उपदेशाचे ज्ञान तिकडे पसरत आहे व त्याविषयीं त्या लोकांचा आदरहि सारखा वाढत आहे. बुद्ध

डॉ. सुखठगकरांनी त्या प्रस्तावनेंत केलेलें आहे, तें महत्त्वाचें असून, आजच्या अभ्यासकांस तें फारच उपयोगी ठरलें असतें.

याचबरोबर तिसन्या आञ्चतींचे ['धर्मानंद स्मारक ट्रस्ट'नें प्रकाशित केलेल्या ] वैशिष्ट्य म्हणून त्यांत राहून गेलेल्या अनेक त्रुटी आणि प्रकाशकांनीं तिच्यावर केलेले गैरवाजवी संस्कार यांचाहि या ठिकाणीं उल्लेख करणें आवस्यक ठगतें. कारण तसें न केल्यास या ग्रंथाविषयीं वाचकांच्या मनांत गोंधळ तर उत्पन्न होईलच, पण त्याशिवाय ग्रंथकत्यीबद्दलही गैरसमज होण्याचा संभव आहे.

- १. पहिल्या दोन आवृत्तींत असलेल्या तळटीपांवर या तिसऱ्या आवृत्तींत पूर्ण-पण बहिष्कार टाकलेला आहे. पूर्वीच्या दोन्ही आवृत्त्यांत लहानमोठ्या ३७ टीपा होत्या. एखाद्या संशोधनपर ग्रंथांत, ग्रंथकार कोणत्या उद्देशानें टीपा देतात, त्यांचा उपयोग नि महत्त्व काय, याचे विवेचन या ठिकाणीं आम्हीं केलें पाहिजे असें नाहीं.
- २. १९२० सालीं पारंपरिक भाषेत लिहिलेला हा ग्रंथ. त्याचे आधुनिकीकरण करण्याचा अक्षम्य असा प्रयत्न करण्यांत आलेला आहे. साऱ्या अनुस्वारांना एकजात छाट देण्यांत आला आहे— अर्थभेदाचा मुद्धा विचार न करता! इत्स्वदीर्घाच्या बाबतींतिह बराच गोंधळ!
- ३. मूळ आवृत्तींत धर्मानंदांनी देव, संत, यांचा उल्लेख अनेकवचनी केला होता. त्या काळात तशी पद्धत होती : असे सर्व अनेकवचनी उल्लेख या तिसऱ्या आवृत्तींत एकवचची करण्यांत आलेले आहेत.
- ४. आणि सर्वोत खेदकारक गोष्ट म्हणजे या आकृतीचीं पुफें तपासण्याच्या बाबतीत भलताच गलथानपणा झालेला आहे. ग्रंथांतील वाक्येंच्या वाक्यें आणि ओळीच्या ओळी गायब झालेल्या असून, त्यामुळें ग्रंथांतील मजकूर सुसंबद्धपणें समजणें अशक्य होऊन बसलें आहे. धर्मानंदांच्या दुसऱ्या एका ग्रंथास [ पार्श्व-नाथाचा चातुर्याम धर्म, पान १५ ] लिहिलेल्या प्रस्तावनेंत आचार्य काकामाहेब कालेलकर म्हणतात: "ते [ धर्मानंद ] अशा बाबतींत [ शुद्धलेखनाच्या बाबतींत ] अतिशय चौकम असत. त्यांना यिकंचित चूकही खपत नसे!" एकंदरींत अभ्यासू वाचकांना ही मोडतोड केलेली तिसरी आवृत्ति बाजूस सास्त जुन्या आवृत्त्या धुंडाळीत बसण्याशिवाय गरंथतर नाही!

आमन्या देशांत अवतीर्ण झाले, त्यांचें शिक्षण आमन्या लोकांतच झाल्यानें त्यांनीं पुढें शिकविलेख्या धर्माचा पाया आमन्याच पूर्वजांच्या विचारांवर रचिलेला आहे; त्यांनीं व त्यांच्या शिष्यांनीं आपत्या धर्माचा प्रसार ज्या भाषेत केला, व अजूनिह बौद्धांचे धर्मग्रंथ ज्या भाषेत आहेत, ती आमन्या देशांतील भाषा, असें असून बुद्धासंबंधीं माहिती मिळविण्यास आम्हास पाश्चास्यांच्या तोंडाकडे पहावें लागतें! आमन्या देशांतील परिस्थिति, आमची प्राचीन विचारसरणी व पालि व संस्कृत ग्रंथांचें हृद्गत, पाश्चास्य लोकांना पूर्णपणें समजणें अत्यंत कठीण. शिवाय बौद्ध धर्मग्रंथांचा विस्तार फार मोठा व त्यामुळें त्यांचें अध्ययनहि त्यांच्या हातून अजून पूर्णपणें झालेलें नाहीं. यामुळें त्यांच्या ग्रंथांत बरेच दोष आढळून येतात हें साहजिकच आहे. हे ग्रंथ वाचून इकडच्या चार गोष्टी, तिकडच्या चार गोष्टी, व त्यांत स्वतःच्या कत्यनांची भर घालून निर्माण झालेले आमच्या देशी भाषांतील या विषयावरील ग्रंथ. "

## बौद्धाबद्दलचे तीन प्रंथ

दाते यांच्या सूचीवरून तर असे दिस्त येते की, मराठीत १९१० पूर्वी बुद्धासंबंधी नाव घेण्यासारखे असे तीनच ग्रंथ प्रसिद्ध झाले होते. पहिला १८८३ मधला: 'बौद्ध धर्माचा संस्थापक साख्यमुनि गौतम यांचें चरित्र 'हा वासुदेव लक्ष्मण आठवले यांचा, -५२ पानांचा; दुसरा १८९४ मधला: 'श्रीजगद्गुरू गौतमबुद्ध चरित्र अथवा महा-भिनिष्क्रमण 'हा गोविंद नारायण काणे यांचा, - १०० पानांचा; आणि तिसरा १८९८ मधला: 'गौतमबुद्धाचें चरित्र 'हा कृष्णराव अर्जुन केळुनकर यांचा, --- १५८ पानांचा.

यांपैकी काणे यांचा ग्रंथ Edwin Arnold कृत Light of Asia च्या आधारे लिहिलेला होता. आनींच्ड यांचा इंग्रजी ग्रंथ आणि त्याच्या आधारे काणे यांनी तयार केलेला ग्रंथ, या दोन्हींबहल, " मुळांत आहे त्याच्या एकचतुर्थोश इंग्रजींत वठला नाहीं, व इंग्रजींच्या एकचतुर्थोश मराठींत आला नाहीं," असे उद्गार डॉ. मांडारकर यांनी धर्मानंदांकडे काढले होते. 'राहिलेले दोन ग्रंथ डॉ. मुलठणकर म्हणतात त्याप्रमाणे, इकडच्या चार गोष्टी, तिकडच्या चार गोष्टी गोळा करून लिहिलेले. १९१४ साली, त्या काळचे प्रसिद्ध भाषाशास्त्रज्ञ डॉ. पां. दा. गुणे यांनी धर्मानंदांच्या एका ग्रंथावरील अभिप्रायात, " बुद्धाविषयीं आमच्या लोकांना बुद्धाच्या नांवापुढें व तो निरीक्षरवादी होता, या पलीकडे फारशी माहिती नसते," ' असे म्हटलेले होते. यावरून धर्मानंदांनी ग्रंथलेखनास मुख्वात केली, त्या काळात, बौद्धज्ञानाची इकडील परिस्थिती काय होती यांची करूपना करता येते.

<sup>....</sup> ५. मागे पान ३० पहा.

६. बुद्धळीलासारसंग्रहः : छे. धर्मानंदः कोसंबी.

'बुद्ध, धर्म आणि संब, 'हा ग्रंथ छोटासाच आहे. पारहाळ छावून छिहिण्याची धर्मानंदांची पद्धत नरहती. आवश्यक आणि निश्चित तेवढेच ते छिहीत. पण त्याचबरोबर हातात वेतलेख्या विषयाचे अनेक पुराब्यांमह सखोछ प्रतिपादन करण्यात ते कोणतीही कमतरता ठेवीत नसत. एकंदरीत पाहित्यास त्यांस प्रिय असलेख्या विषयावर त्यांनी आपल्या आयुष्यात जे दोन डझनांबर ग्रंथ छिहिले, त्यांची प्रस्तावनाच ठरावी अशीच या ग्रंथ।ची ठेवण आहे. धर्मानंदांनी त्यात, " सर्व महत्त्वाच्या गोष्टींचा मोठ्या कुशलतेनें संग्रह केला आहे, व त्या होईल तेवढ्या सुगम करून वाचकांपुढें मांडत्या आहेत; व कांहीं कांहीं गोर्थीत तर, बौद्धधर्माच्या स्वरूपाची कत्यना या लहानशा पुस्तकाच्या द्वारें जशी येईल तशी पाश्चात्यांनी छिहिलेख्या मोठमोठ्या ग्रंथांच्या वाचनानेंहि येणार नाहीं."

पौराणिक पंथांत ब्रह्मा, विष्णू आणि शिव ही तीन दैवते प्रमुख मानली जातात. िक्सी धर्मातही असेच आहे. त्यात पिता, पुत्र आणि पवित्र आत्मा यांना महत्त्व दिले जाते. या दोन्हींपेक्षाही प्राचीन असलेख्या बौद्ध धर्मातही, बुद्ध, धर्म आणि संघ या त्रयीला श्रेष्ठच देण्यात येते. यास या धर्मात 'रत्नत्रय' अथवा 'त्रिरत्न' अशी संज्ञा आहे.

अनेक सद्गुणांनी अलंकृत अशा बुद्धाचे व्यक्तिमत्त्व अलौकिक होते. त्याग आणि तपस्या, दमन आणि शमन, शांती आणि अहिंसा, यांचा अन्यत्र दुर्लभ असा एकत्रित संयोग बुद्धात झालेला होता. अशा या धर्मप्रवर्तकास, त्रिरत्नकत्यनेत पहिले स्थान प्राप्त झाले.

या त्रिरतांपैकी दुसरे रतन म्हणजे बुद्धाने उपदेशिलेला धर्ममार्ग. शील, समाधी आणि प्रज्ञा, ह्या या मार्गाच्या तीन पायन्या. यांनाच अधिशीलशिक्षा, अधिचित्तशिक्षा आणि अधिप्रज्ञाशिक्षा, असे म्हणतात. या तीन शिक्षांत संपूर्ण बौद्धधर्माचा अंतर्भाव होतो.

'संघ' हे या त्रिरत्नापैकी तिसरे रत्न; धर्माच्या अभिवृद्धीसाठी संघ स्थापण्याची करूपना जगात पहिल्यांदा अस्तित्वात आणण्याचे श्रेय बुद्धाला आहे. सर्वस्वाचा त्याग करून जगाच्या कल्याणाकरिता कष्ट करण्यास तयार असलेल्यांस, धार्मिक विचार—आचारांचे योग्य ते शिक्षण देऊन, त्यांच्याकडे बौद्ध धर्माच्या प्रमारांचे आणि प्रचारांचे कार्य सोपवले. या भिक्षुसंघात शिस्तशीरपणे कार्य करणाऱ्यांत उच्चनीच भावना नव्हती; क्यांमेद, जातिभेद, लिंगभेद नव्हते; आणि त्यामुळे, या संघाच्या स्थापनेनंतर थोड्याच काळात, हा धर्म अत्यंत फोफावला. धर्मानंदांनी 'त्रिपिटक ' या मूळ पाली ग्रंथाच्या आधारे या त्रिरत्नांचे अगदी सोप्या भाषेत प्रामाणिक दर्शन या ग्रंथांत करून दिलेले आहे.

बुद्धलीलासारसंप्रह

'बुद्धलीलासारसंग्रह' हा १९१४ मध्ये प्रसिद्ध झालेला धर्मानंदांचा दुसरा ग्रंथ. बोधिसत्त्वाच्या कथा, बुद्धचरित्र आणि बुद्धाचा उपदेश, अशा तीन भागांत बुद्धा-संबंधीच्या काही कथा या ग्रंथात संग्रहित केलेल्या आहेत.

ब्राह्मणी धर्माप्रमाणेच बौद्धधर्मातही पुनर्जन्माची कल्पना ग्रहीत धरलेली आहे. बौद्धत्व प्राप्त होण्यापूर्वी साधक बुद्धाला 'बोधिसस्व ' असे म्हटलेले आहे. 'बोधी ' म्हणजे ज्ञान आणि 'सस्व ' म्हणजे प्राणी. ज्ञान प्राप्त करून घेण्यासाठी आपले सारसर्वस्व वेचणारा प्राणी, असा या शब्दाचा अर्थ. सिद्धार्थ बोधिसस्वाच्या जन्मात दान, शील, मैत्री, इत्यादी दहा पारमितांचा अभ्यास करतो; भृतद्येसाठी आपल्या प्राणांचे अनेक-वेळा बलिदान करतो; आणि अशा प्रकारे अनेक जन्मांचे फळ म्हणून त्यास शेवटी बुद्धत्व प्राप्त होते. या 'बोधिसस्व ' अवस्थेतील बुद्धाच्या अनेक कथा पाली साहित्यात आहेत. त्यांपैकी आठ कथा, या ग्रंथाच्या पहिल्या भागात रूपांतरित करून दिलेल्या आहेत.

अंतिम जन्माच्या चरित्रपर अशा पंचरा कथा दुसच्या भागात, आणि बुद्धाच्या उपदेशाच्या – विशेषतः वाद्विवादद्वारा उपपादित केलेस्या सिद्धान्तरूपी अशा पर्स्तास कथा तिसऱ्या भागात देऊन, हा ग्रंथ पुरा केला आहे.

या ग्रंथास डॉ. भांडारकर आणि डॉ. पां. दा. गुणे यांनी आपले अभिप्राय-लेख जोडलेले आहेत. "हा ग्रंथ सर्वोस आदरणीय आणि संग्रह्म आहे," असे सांगृत डॉ. भांडारकर म्हणतात, "कोणत्याहि धर्माचे प्रवर्तक आणि तत्सवंवानें प्रसिद्धीस आलेले साधुपुरुष यांनीं केलेल्या अद्भुत चमत्कारांविषयीं कथा त्यांच्या अनुयायांत प्रचलित असतात, आणि धर्मग्रंथांतिह त्यांचा उल्लेख असतो; त्यांचा सर्वथा परित्याग करतां नये. कां कीं, त्यांत कथीं कथीं तथ्याचा अंश असतो, आणि तो नसला तरी त्या कथांच्या योगें अनुयायीवर्गाच्या मनाची स्थिति, आणि ज्या काळीं त्या कथा प्रवृत्तींत आल्या त्या काळांच्या चालीरीति, यांचें ज्ञान होण्यास त्या फार उपयोगी असतात."

या सर्वंच कथा 'त्रिपिटक 'या ग्रंथाच्या आधारे लिहिल्या असून, त्यांच्या प्रस्ताव-नेत, ''बुद्धचरित्राच्या रूपानें पालि वाड्ययाचे दिग्दर्शन करण्याचा उद्देश असल्यामुळें, या गोष्टींची ऐतिहासिक छाननी केलेली नाहीं, '' असे धर्मानंदांनी म्हटलेले आहे.

## १९१७ ते १९२५

१९१७ ते १९२५ या काळात धर्मानंदांचे एकंदर चार ग्रंथ प्रसिद्ध झाले. 'लघुपाठ' हा त्यांचा लहानसा ग्रंथ १९१७ मध्ये प्रसिद्ध झाला. मुंबईतील एक बुद्धभक्त स्नेही डॉ. आनंदराव नायर यांच्या इच्छेम मान देऊन त्यांनी हा ग्रंथ तथार केला. डॉ. नायर यांनाच तो धर्मानंदांनी अर्थण केला आहे.

७. बुद्ध, धर्म आणि संघ े ले. धर्मनिंद कोसंबी, प्रस्तावना, पा २.

बौद्ध धर्मीयांस नित्यपाठास उपयोगी ठरतील अशा बौद्धसूत्रांचा त्यांच्या मराठी अनुवादासह या ग्रंथात संग्रह केलेला आहे. सीलोनमध्ये तेथील बौद्धधर्मीयांत 'पित्त ' नावाचा अशा प्रकारचा ग्रंथ त्या वेळी प्रचारात होता. तो मूळ त्रिपिटकावरूनच तयार झाला होता. त्यातील आठ आणि इतर दोन, अशा दहा सूत्रांचा हा 'लघुपाठ' बनलेला आहे. याची दुसरी आवृत्ती १९३७ मध्ये मुंबईत धर्मानंदांनी 'बहुजन विहार' स्थापन केल्यानंतर प्रकाशित झाली. याच विहाराने ती प्रकाशित केली.

१९१८ मध्ये धर्मानंद दुसऱ्यांदा अमेरिकेस गेले. तेथे ते चार वर्षे होते. १९२२ साली तेथून परत आल्यावर त्यांनी गुजरात विद्यापीठाच्या पुरातस्व मंदिरात संशोधन—अध्यापनास सुस्वात केली. या काळात त्यांचे 'निवेदन' आणि 'जातक—कथा, भाग १ ला, 'हे दोन ग्रंथ १९२४ मध्ये, आणि 'समाधिमार्ग' हा १९२५ मध्ये प्रसिद्ध झाला.

'निवेदन' हा ग्रंथ सुरुवातीसच प्रस्तुत ग्रंथात समाविष्ट करण्यात आलेला असल्यामुळे त्यांतील मजदुराबद्दल सिवस्तर्पणे लिहिण्याची गरज नाही. तसे पाहिल्यास या निवेदनातील काही भाग १९१२ ते १९१६ या काळात गोमन्तकातील 'भारत 'या सप्ताहिकात्म प्रसिद्ध झाला होता. पण त्या वेळी पहिल्या महायुद्धास सुस्वात झाल्याने भारताचे प्रकाशन अनियमित झाले, आणि शेवटची पाच प्रकरणे प्रकाशित होऊ शक्ली नाहीत. शेवटी तो सर्वच ग्रंथ दामोद्र र. मित्र यांनी आपल्या 'मनोरंजन ग्रंथप्रसारक मंडळी 'तर्फें प्रकाशित केला. याच वर्षी या ग्रंथाचा 'आपवीती 'हा गुजराती अनुवादही प्रसिद्ध झाला.

पाली भाषा आणि बौद्धधर्माचे तज्ज्ञ या नात्याने सुविख्यात हार्वर्ड विद्यापीठाच्या पंडितांना मार्गदर्शन करण्यासाठी दोन वेळा अमेरिकेस जाऊन आलेले धर्मानंद हे पहिलेच भारतीय असल्यामुळे, इकडील लोकांत त्यांच्याविषयी बरेच कुत्इल उत्पन्न झाले होते. 'निवेदन ' आणि 'आपवीती ' या दोन्हीं मुळे व्यक्तिशः धर्मानंदांची आणि त्यांनी केलेल्या तपश्चयेंची ओळल सर्वोस झाली, आणि त्यामुळे हे दोन्ही ग्रंथ त्या काळात बरेच गाजले. गांधीजींचे एक सहकारी किशोरीलाल मशरूवाला यांनी एका पन्नात धर्मानंदांच्या या ग्रंथासंबंधी पुढीलप्रमाणे उदगार काढलेले आहेत:

" उनकी 'आपवीती ' [ गुजराती ] आपने पढी है या नहीं ? बहुत पढने योग्य हैं। सत्यधर्मकी खोजके लिए पुरुषार्थी सुमुक्ष क्या क्या करेगा और कितने कृष्ठ उठायेगा इसकी उसमें तबारील है। और बादमें जो उन्होंने प्राप्त किया उसे जगतको वितरण करनेके लिए भी उन्होंने जीवन थक जाय तब तक परिश्रम किया है। बहुत बडे भंडारमें से अच्छेसे अच्छे मोती चुन चुन कर उन्होंने हमें दिखा दिये हैं। वे बड़े संत पुरुष हैं। यह एक भाषालंकार नहीं, सच बात है। " ८

बुद्धाच्या 'बोधिसत्त्व ' अवस्थेतील कथांसंबंधीचे विवेचन मागे आलेच आहे. 'जातक 'या शब्दाचा अर्थ 'जन्मासंबंधी ' असा होतो. अशा कथा बौद्धांच्या 'खुद्दक-निकाय 'च्या दहाव्या भागात आहेत. या कथांचे स्वरूप लोकसाहित्याशी सहधर्मी असे असून माणसांप्रमाणेच पद्माश्यांच्याही कथा त्यात आहेत. त्रिपिटक ग्रंथावर सिंहली भाषेत टीका लिहिल्या होत्या. त्यांना अटट्कथा असे म्हणत असत. इ. स. च्या पाचव्या शतकात बुद्धबोषाचार्यानें ह्या अटट्कथांचे पाली भाषेत रूपांतर केले.

अशिया खंडात बौद्धधर्माच्या प्रचारासाठी ह्या जातक अटट्कणंचा फार चांगला उपयोग झाला. इराण, अरबस्तान, या मार्गाने या कथा युरोगत पोचल्या. जागतिक कथासाहित्याचा उगम जातक कथांत आहे असे बर्नुफ या क्यां पंडितांचे मत आहे. या कथांमुळेच पाश्चात्यांचे लक्ष बौद्धधर्माकडे बळले. बुद्धकालीन भारतातील समाजधर्म, राजनीती, भूगोल, आर्थिक स्थिती, चालीरीती, इत्यादींचे दर्शन या कथांनून होते. तसेच सांची, अजंठा, वेरूळ आणि इतर अनेक बौद्धकालीन शिल्पांतून या कथा चित्रित झालेखा आहेत.

धर्मानंदांनी अटट्कथांतील निवडक ९५ कथा 'जातक—कथा संग्रह: भाग १ ला 'या ग्रंथात मराठी स्वरूपात संग्रहित केल्या आहेत. याच भागात पुढील भागही लक्कवरच प्रसिद्ध होणार असल्याचे जाहीर केलेले आहे. पण हा दुसरा भाग अजूनही प्रसिद्ध झालेला नाही. अनुवादित केलेल्या या कथांच्या २ ऱ्या नि ३ ऱ्या भागाचे हस्तलिखित-बाड सध्या मृनि श्राजिनविजयजी, जयपूर, यांच्याकडे आहे.

## समाधिमार्ग

'समाधिमार्ग 'हा १९२५ मध्ये प्रसिद्ध झालेला धर्मानंदांचा सहावा ग्रंथ. या वेळी ते गुजराथ विद्यापीठाच्या 'पुरातत्त्व मंदिरा 'शी संबंधित होते. आपला हा ग्रंथ त्यांनी त्या विद्यापीठाचे महामात्र किशोरीलाल घनस्याम मशरूबाला यांना अर्पण केलेला आहे.

योगसाधना ही भारतीयांची फार प्राचीन अशी आध्यात्मिक विद्या. तिचे मुख्य

८. धर्मानंदांचे निधन ४-६-१९४७ रोजी सेवाग्राम येथे झाले. त्यापूर्वी दहाच दिवस मशस्त्रवाला यांनी बारडोलीहून बलवन्तसिंहजी यांना धर्मानंदांची चौकशी करून लिहिलेल्या पत्रातील वरील मजकूर आहे. बलवन्तसिंहजी हे त्या वेळी गांधी—आश्रमाचे व्यवस एक होते. धर्मानंदांची काळजी घेण्याचे काम गांधीजींनी त्यांच्याचकडे सोपविले होते. वरील आपत्या पत्रात मशस्त्रवाला यांनी सेवाग्रामला येऊन धर्मानंदांची सेवा करता येत नाही याबहल खेद व्यक्त केला आहे. बापूके छायामें : ले. बलवन्तसिंह प्र. २९, पा. ३९४.

मार्क प्रवीजन मोक्ष मिळविणे हे होते. बुद्धाच्या धर्ममार्गात था योगसाधनेचे महत्त्व मान्य केलेले असले तरी ते गौग असे आहे. बुद्धाने स्वतः आळार कालामाचा 'राजयोग', आणि त्या काळी मगध देशात प्रचलित असलेला 'हठयोग', यांचा अभ्यास केला होता, नि अनुभवही वेतला होता. पण आपल्याच सुखावर भर देणारी कालामादिकाची समाधी, किंवा आपलेच दुःख वाढविणारी हठयोगी समाधी या दोन्ही त्याच्या पसंतीस उत्तरस्या नाहीत, आणि त्याने खास आपला मध्यम समाधिमार्ग दाखवन दिला.

पार्ली भाषेतील 'विसुद्धिमगा ' या ग्रंथात या समाधीचे विस्तारपूर्वक विवेचन केलेले आहे. पण तो ग्रंथ फार मोठा असस्यामुळे, त्यातील विवेचन सारांशरूपाने या ग्रंथात देऊन, धर्मानंदांनी बौद्धांच्या समाधीचा—समाधानाचा प्राचीन मार्ग, वाचकांस दालवून दिला आहे.

### बौद्ध संघाचा परिचय

१९२६ च्या जानेवारीत धर्मानंद तिसऱ्यांदा अमेरिकेस गेले. तेथे जाण्यापूर्वी ' बौद्ध संघाचा परिचय ' हा ग्रंथ त्यांनी प्रसिद्ध केला. त्यांनी तो आचार्य काकासाहेब कालेलकर यांस अर्पण केला आहे.

'त्रिपिटक' हा बौद्धधर्माचा पाली भाषेतील मुख्य ग्रंथ. त्याचे जे तीन विभाग आहेत त्यांपैकी 'विनयपिटक' हा एक. 'विनय' म्हणजे आचरणाचे नियम.

बोधिसत्वाने प्रवच्या घेतली आणि घर सोडून तो 'हितकर मार्गाचा आणि श्रेष्ठ, छोकोत्तर, शान्त तत्त्वाचा बोध ' करून वेण्यासाठी आळार कालमाकडे गेला. त्याने त्याला चार ध्याने नि त्यावरच्या तीन पायच्या शिक्षविद्या. पण तेवळ्याने बोधिसत्त्वाचे समाधान झाले नाही. तेथून तो प्रसिद्ध श्रमणनाथकांचे तत्त्वज्ञान जाणून घेण्यासाठी राजग्रहाला आला. तेथील सर्व संप्रदाय तपश्चर्येला महत्त्व देतात असे त्यास दिसून आले. त्याच्या-प्रमाणेच तपश्चर्या करण्याचे ठरवून तो उरूवेलेला आला. या ठिकाणी त्याने राजयोग, हठयोग, उपोषणे वगैरे स्वरूपाची तीव तपश्चर्या सात वर्षे केली. पण त्यातही त्याचे समाधान झाले नाही. ती निर्धक असल्याची त्यास जाणीव झाली.

यानंतर बोधिसत्त परत साध्या ध्यानमार्गाकडे वळला. तीत्र तपश्चेंपेवजी साध्या ध्यानमार्गानेच तत्त्वबोध होण्याची शक्यता त्याला आता दिस् लागली. एका वैशाखी पीर्णिमेच्या रात्री, बोधिसत्त्वाला आपस्या साध्या ध्यानमार्गात मग्न असताना, तत्त्वबोध झाला. त्या वेळेपासून त्यास 'बुद्ध 'ही संज्ञा प्राप्त झाली. त्याला झालेला तत्त्वबोध 'चार आर्य सस्ये नि तदन्तर्गत अष्टांगिक मार्ग ', यात सामावलेला होता. त्यांचा उपदेश त्याने आपस्या बरोबरीच्या चार साथींना केला. या उपदेशाला 'धर्मचक्रप्रवर्तन ' म्हणतात.

आफ्गास सापडलेस्या या नन्या धर्माचा सर्व लोकांत प्रसार करण्याचा त्याने विचार केला आणि त्याकरिता संघाची स्थापना केली. सुरुवातीस फक्त पाच मिश्च असलेला हा संव नंतर फार क्षपाट्याने बाढत गेला. त्यांच्या अनुयायांची संख्या अशा रीतीने बाढ लागल्यावर, त्यांचा निवास विहारांत्न होऊ लागचा. त्यामुळे भिक्षु—भिक्षुणींच्या आचारा-संबंधी नियम कम्ण्याची जरुरी बुद्धाला भासू लागली. तसेच हा संघ कार्यक्षम व्हावा, आपल्या पश्चात त्यात एकोषा रहावा, आणि त्याच्याकडून जनतेची सेवा योग्य प्रकारे अव्याहत होत रहावी, म्हणून ही नियम करण्याची गरज त्यांस भासू लागली. या-करिता बुद्धाने जे आचार संविधान सांगितले, त्याच्या संग्रहास 'विनयपिटक 'म्हणतात.

'बौद्ध संघाचा परिचय' या ग्रंथाद्वारे साररूपाने वरील माहिती मराठीत्न वाचकांस सादर केली असून त्याच्या शेवटी बुद्धसमकालीन श्रावकसंघातील व्यक्तींची संक्षिप्त चित्रे दिली आहेत. बौद्धकालीन भारतीय समाजाचे दर्शन या ग्रंथातून फार उत्तमपणे घडून येते. त्या काळातील वेघभूषा, राजनीती, आचारविचार, मिश्चू आणि ग्रहस्थ कसे राहात होते, या सर्वीची माहिती या ग्रंथात मिळते. त्याचप्रमाणे कालें, वेरूळ, वगैरे लेण्यांतून सापडणाऱ्या कोरीव शिल्पांचा अर्थ समजण्यास, आणि चिनी प्रवाशांनी त्या काळी लिहिलेल्या प्रवासवर्णनांतील माहितीचे स्पृष्ठीकरण होण्यास हा ग्रंथ फार उपयोगी आहे.

### हिंदी संस्कृती आणि अहिंसा

धर्मानंदांनी आपस्या छेखनास सुरुवात केळी ती एक विशिष्ट हेतू मनाशी धरून. "सामान्य छोकांना उपयोगी पडण्यासारलें बौद्ध वाड्यय देशी भाषांत्न तयार करणें," हा तो हेतू. वर उस्लेखित 'बौद्ध संधाचा परिचय ', ह्या त्यांच्या सातव्या ग्रंथापर्यंतचे सारे ग्रंथ याच उद्देशीस अनुसरून त्यांनी छिहिछे. यानंतर सात-आठ वर्षोनी प्रसिद्ध केळेळा 'हिंदी संस्कृति आणि अहिंसा 'हा ग्रंथ मात्र पूर्णपणे वेगळ्या स्वरूपाचा आहे.

प्रस्तुत ग्रंथातील आतापर्येतच्या लिखाणावरून धर्मानंदांचे लोकविलक्षण चरित्र वाचकांच्या लक्षात आलेच असेल. अस्य वयातच त्यांना बुद्ध भगवानाची ओळख झाली. अत्यंत चिकाटीने आणि अनेक विपत्तींना तोंड देत त्यांनी बुद्धाचा कस्याणकारी धर्ममार्ग समजूत वेतला. त्यांस तो पटला, आणि त्यांनी तो आचरणातही आणला. एवढेच नन्दे तर या धर्माचा प्रसार करणे हे आपल्या जीवनाचे ध्येय टरवून, आपल्या पुढील आयुष्याची तब्बल चाळीस वर्षे त्यांनी त्रिखंडात बौद्धशानाचा अखंड उपदेश आणि प्रचार केला.

त्यांचे तत्त्वशोधक मन मात्र एवढ्यावरच थांबले नव्हते. ते याचबरोबर नवे नवे संस्कार प्रहण करीत होते. अमेरिकेत त्यांचे येऊन जाऊन एकंडर साहेसात वर्षे वास्तव्य झाले. या ठिकाणी त्यांची समाजशास्त्राची ओळख झाली. त्याचा त्यांनी सखोल अभ्यास केला. याच अभ्यासातून मार्क्सप्रणीत समाजवादाशी त्यांची ओळख झाली. तो त्यांम ग्रहणीय वाटला. नंतर रशियात केलेल्या एका वर्षाच्या वास्तव्यामुळे तेथे चाल् असलेल्या नव्या समाजरचनेचा प्रयोग त्यांस फार जवळून पाहावयास मिळाला. भारतातील गांधीप्रणीत विचारप्रणालीनेही त्यांच्या मनाचा पगडा वेतला. गांधीजींच्या समग्र जीवनव्यापी अहिंसेच्या आणि सत्यग्रहाच्या महान प्रयोगात स्वतः सामील होऊन, त्याचाही त्यांनी अनुभव वेतला.

अशा प्रकारे सालेखा मनोविकासाच्या परिणतावस्थेत धर्मानंदांनी जे तीन महत्त्वपूर्ण ग्रंथ लिहिले, त्यांपैकी 'हिंदी संस्कृति आणि अहिंसा', हा एक ग्रंथ आहे. आपल्या ह्या मूलग्राही अशा ग्रंथाचा उद्देश स्पष्ट करताना, प्रस्तावनेत धर्मानंद म्हणतात:

"सामान्य माणसाच्या अन्तःकरणाला भगवान बुद्धानें निगा नसलेख्या शाल-वनाची उपमा दिली आहे. भगवान् म्हणतो, 'भिश्च हो, समजा की एखाद्या गांवाजवळ किंवा नगराजवळ एक शालवन एरंडांनीं आच्छादित होऊन गेलेलें असेल. एखादा माणूस त्याची सुधारणा व अभिवृद्धि करूं इच्छील. तो त्या वनांतील बाकडीं विनाशक झाडें तोहून बाहेर काढील, व जंगल साफ करून शाल-वृक्षाच्या सरळ रोपांना वाढूं देईल. तेणेंकरून तें शालवन कांहीं काळानें वृद्धिगत होईल. त्याचप्रमाणें, भिक्षुहो, तुम्ही अ-कुशल विचारांचा त्याग करा, व कुशल विचारांची वाढ करण्यास झटा. तेणेंकरून तुमची अभ्युन्नति होईल." प

" ह्या उपमेंतील एरंडाच्छादित शालवनासारखी हिंदी संस्कृतीची स्थिति झाली आहे. शेंकडों वर्ष तिची हेळसांड करण्यांत आख्यामुळें तिच्यांत कुसंस्का-रांचें रान माजून राहिलें आहे, आणि तें तोडून टाकल्याशिवाय तिच्यांतील सुसंस्कारांचा विकास होणें शक्य नाहीं. तिच्या संशोधनकार्यीत भावी संशोध-कांना जर प्रस्तुत पुस्तकाचा अल्पस्वल्य उपयोग झाला, तर माझ्या परिश्रमाचें सार्थक होईल."

बुद्धिवादी दृष्टिकोणाने भारतीय संस्कृतीचे आरंभापासून आलोडन केलेल्या या ग्रंथात धर्मानंदांनी बाबिलोनियन, आर्थ, नि दास, या तीन लोकांच्या संस्कृतीच्या मिश्रणाने मूळ वैदिक संस्कृति कशी बनली, तिचा विकास कसा होत गेला, मानवांना देवपणा कसा आला, इत्यादी गोष्टींचा निःपक्षपातीपणे परामर्श घेऊन, नंतर ते अहिंसाधर्माच्या विवेचनाकडे वळले आहेत. त्यांच्या विवेचनाची दिशा पुढीलप्रमाणे:

मोझेसला परमेश्वराकडून मिळालेत्या आज्ञांत अहिसेचा समाघेश आहेच. परंतु ती यहुदी लोकांपुरतीच होती, हे जुन्या करारावरून स्पष्ट होते. तशा तव्हेची अहिंसा सर्व प्राथमिक जनसमूहांत असेच. वेदकालापूर्वी भारतीय तपस्वी अहिंसेला तप्रचर्येचाच अंश मानीत नि प्राणिमात्रांना दुख्यू नये असा तिचा अर्थ करीत. देवकी कृष्ण हा सुद्धा अहिंसा धर्माचाच भक्त होता.

आर्योच्या स्वान्यांनंतर सिंधुदेशात यशयागांच्या संस्कृतीचा विकास झाला. परीक्षित आणि जनमेजय यांच्या कारकीर्टीत तिचा गंगा-यमुनेच्या प्रदेशात फैलाव झाला. त्यानंतर एका शतकाच्या आत जैन तीर्थंकर पार्श्वनाथ याने आहिंसेच्या यामाला सत्य, अस्तेय, नि अपरिग्रह, या तीन यामांची जोड देऊन आहिंसा धर्म व्यवहार्य केला. पण ही त्यांची आहिंसा तपोमिश्र होती. त्यानंतर सरासरी टोनशे वर्षोनी शाक्य मुनीने तपश्चर्येपासून

अहिंसेला मोकळे केले आणि तिची सांगड प्रज्ञेशी बालून दिली. यामुळेच अहिंसा धर्म इतका कार्यक्षम झाला की, भारतातील त्या वेळी अस्तित्वात असलेली यज्ञयागांची संस्कृती पार लोपून गेली. एवढेच नव्हें तर या नव्या अहिंसा धर्माने सबंध आशिया खंडावर आपला प्रभाव प्रस्थापित केला.

यामुळे ब्राह्मणांना यश्याग सोडावे लागले. पण यश्याग सोडले तरी आपले वर्चस्य या ना त्या रीतीने कायम ठेवण्याचा आपला प्रयत्न ब्राह्मणांनी चालूच ठेवला. अहिंसा धर्माचे पुरस्कर्ते श्रमण, आरंभी बुद्धाने घालून दिलेल्या नियमाप्रमाणे अत्यंत साधेपणे रहात नि सामान्य जनांच्या हितसुखार्थ झटत. परंतु नंतर विहारांना नि अपाश्रयांना राजेरजवाड्यांकट्सन इनामे मिळू लागली. त्यामुळे श्रमण सुलासीन बन्तून परिणामी आपल्या पंथाच्या अभिवृद्धीसाठी खोट्यानाट्या दंतकथा रचू लागले. पुराणांना यामुळे जोर चटला, नि ब्राह्मणांनी याचा फायदा घेऊन श्रमणसंस्कृतीचा पराभव केला. या वेळेपासून आजकालची पौराणिक संस्कृती उदयास आली.

या विवेचनानंतर पाश्चात्त्यांच्या सहवासाने पौराणिक संस्कृतीचे दोष कसे उवड होऊ लागले, आणि भारतात धार्मिक, सामाजिक नि राजकीय बाबतीत निरिनराळे प्रयोग कसे सुरू झाले, याची सारभूत माहिती त्यांनी दिली आहे. अर्थातच भारतीय संस्कृतीच्या विद्यमान स्वरूपाचे विवेचन करताना त्यात समाजवाद, साम्यवाद आणि गांधीवाद याबद्दलचे आपले विचार त्यांनी मांडलेले आहेत.

त्यांना महात्माजींच्या सत्याग्रहाचा प्रयोग फार श्रेष्ठ वाटतो. परंतु प्रशेचे योग्य पाठवळ न मिळाल्यांने तो सर्वस्वी यशस्वी होऊ शकला नाही असे त्यांचे मत आहे. या दोन्हींच्या समत्वावर मानवी हित अवलंबून असल्यांचे प्रतिपादन त्यांनी केले. शेवटी त्यांनी जगात विरंतन शांतता आणि सौख्य प्रस्थापित होण्यास गरज असलेल्या नव्या मानवधर्मांचे स्वतःचे असे सामाजिक तत्त्वज्ञान प्रकट केले आहे. या त्यांच्या महत्त्वपूर्ण तत्त्वज्ञानाची जास्त छाननी पढे प्रकरण २३ मध्ये येणार आहे.

'हिंदी संस्कृति आणि अहिंसा 'हा धर्मानंदांचा ग्रंथ दिसायला फक्त ३३२ पानांचा लहानसाच असला तरी, पु. मं. लाड यांच्या शब्दांत सांगावयाचे झाल्यास, '' भारतीय संस्कृतीचा आरंभापासून इतका व्यापक आढावा घेतलेलें व जागतिक संस्कृतीशीं भारतीय संस्कृतीचा अनुबंध जोडणारें एवढें मूलग्राही विवेचन मराठींतच काय पण अन्य भाषां-तिह किचितच आढळेल. हें पुस्तक म्हणजे नाना कल्पना-सिद्धान्तांच्या मूळ स्वरूपांतील हिन्यांची खाण आहे." १९०

#### भगवान बुद्ध

" बुद्ध मगवंताच्या २५०० व्या परिनिर्वाण जयंतीच्या निमित्ताने बुद्धावर बरींच

९. मज्झिमनिकाय- ककचूपमसुत्त

१०. 'आकाशगंगा ': पु. मं. लाड, पा. २२.

पुस्तकें व इतर लिखाण प्रसिद्ध झालें. पण परशोधित सत्याचें दर्शन बडवणारा ग्रंथ म्हणून प्रस्तुत ग्रंथाचें प्रथम स्थान यिकिचितिह ढळलें नाहीं. किंबहुना इतरांच्या लेखनाला हा ग्रंथ आधारभूत ठरला. '' असे प्रा. श्री. ना. बनहड़ी, 'भगवान बुद्ध ' या धर्मानंदांच्या ग्रंथाच्या दुसऱ्या आवृत्तीच्या निमित्ताने म्हणतात. 19

या प्रथाची ही दुसरी आवृत्ती १९५७ मध्ये आणि तिसरी आवृत्ती १९७४ मध्ये प्रसिद्ध शाली. पहिली आवृत्ती पूर्वार्ध आणि उत्तरार्ध अशा स्वतंत्र दोन भागांतून १९४० मध्ये प्रसिद्ध शाली होती. आज सब्बीस वर्षे उलटल्यावरही या ग्रंथाचे वर उल्लेखित स्थान नि अद्ययावरव, अजूनही टिकृन आहे असे म्हणता येईल.

प्रकाशन क्रमाने 'भगवान बुद्ध 'हा धर्मानंदांचा दहावा ग्रंथ. 'हिंदी संस्कृति आणि अहिंसा 'या ग्रंथानंतर पांच वर्षोनी हा ग्रंथ प्रसिद्ध झाला. या मधस्या काळातील जवळ जवळ सांडेतीन-चार वर्षे धर्मानंद मुंबईत 'बहुजन विहार 'स्थापण्याच्या कार्यात गुंतलेले होते. नाही म्हटस्यास या काळात टॉल्स्टॉयकृत Ivan The Fool या नावाजलेल्या कथेचे त्यांनी केलेले मराठी रूपांतर १९३८ मध्ये पुस्तकरूपाने प्रसिद्ध झालेले आहे.

बुद्धाच्या २५०० व्या महापरिनिर्वाणाच्या जयन्तीच्या निमित्ताने भारतीय साहित्य अकादेमीने भारताच्या (मराठाशिवाय) बार्काच्या १३ राष्ट्रीय भाषांत्न प्रस्तुत ग्रंथाची भाषांतरे प्रसिद्ध करण्याचा निर्णय घेतला. आणि याकरिता आखलेल्या योजनेनुसार त्याच्या हिंदी अनुवादाची छापील प्रत २२ में १९५६ रोजी राष्ट्रपतींना नजर करण्यात आली. १४ ऑक्टोबर १९५६ रोजी डॉ. भीमराव रामजी आंबेडकर यांनी आपल्या दोन लाख अनुयायांसह नागपूर मुक्कामी बौद्धधर्माची दीक्षा घेतली. या प्रसंगीही सर्वमान्य अधिकृत ग्रंथ म्हणून या धर्मानंदांच्या ग्रंथाला प्रसिद्धी मिळाली.

# पार्श्वनाथाचा चातुर्याम धर्म

यानंतरचे राहिलेले टोन प्रंथ म्हणजे 'पार्श्वनाथाचा चातुर्याम धर्म' आणि 'बोधिसत्त्व नाटक' हे होत. हे दोन्ही धर्मानंदांच्या निधनानंतर 'धर्मानंद स्मारक ट्रस्ट 'ने १९४९ मध्ये प्रसिद्ध केले.

' चातुर्याम धर्म ' म्हणजे अहिंसा, सत्य, अस्तेय आणि अपरिग्रह, या चतुष्ट्रयीचा धर्म. जैनांचा पार्श्वनाथ याने हा धर्म प्रथम प्रचित केला. तसे पाहिल्यास या धर्माचा उगम ऋषिमुनींच्या अहिंसा धर्मातून झालेला आहे. बुद्धाने त्यास समाधीची आणि प्रशेची जोड देऊन, त्याचा विकास केला. खिस्ताने यहुदी लोकांच्या यहोवाच्या आधारे त्याचा पश्चिमेकडे प्रचार केला. त्याला अंगमेहनतीची जोड देऊन, सत्याग्रहाच्या रूपाने राजकीय क्षेत्रात देखील तो कसा प्रभावशाली करता येईल, हे महात्मा टॉलस्टॉयने या ग्रंथाच्या शेवटी पार्वनाथाच्या 'मारणांतिक सल्लेखना 'चा थोडक्यात ऊहापोह धर्मानंदांनी केला आहे. 'मारणांतिक सल्लेखन ' म्हणजे आमरण उपवास. असाध्य द्याधीमुळे, किंवा जरेमुळे, शरीर दुर्बल झाले तर जैन साधू आणि गृहस्य उपवास करून प्राण सोडीत असत. पार्वनाथाने देग्बील याच विधीने संमत शिखरावर देहत्याग केला अशी जैन वाङ्मयात कथा आहे. धर्मानंदांनी या बताचा पुरस्कार केला असून, रोग्यांनी आणि जराजर्जरांनी हे बत पाळून देहत्याग केला तर समाजाचा पुष्कळ व्यय वाचून, समाज प्रकुल्लित राहील, असे त्यांनी प्रतिपादन केलेले आहे. आपणास पटलेल्या या विचारानुसार स्वतः वागून पार्वनाथाप्रमाणेच धर्मानंदांनीही शेवटी देहत्याग केला याची माहिती पुढे येणारच आहे.

या ग्रंथास, धर्मानंदांसंबंधी आणि त्यांच्या एकंदर कार्यासंबंधीचे विवेचन करणारा 'खरा समाजधर्म' या नावाचा काकासाहेब कालेलकरांनी लिहिलेला एक निबंध बोडलेला आहे.

#### बोधिसस्व नाटक

साधुचरित, त्रिलंडपंडित, पालिवाङ्मयविशारद, बौद्धतत्त्वज्ञानाचे मर्मज्ञ, विद्वान टीकाकार, असे ज्यांचे वर्णन करण्यात येते, त्या धर्मानंदांनी आपल्या आयुष्याच्या आगदी शेवटच्या काळात एक नाटकही लिहिले होते, असे कोणास सांगितले तर त्यास आश्चयं वाटल्याशिवाय राहणार नाही. आणि तशात जर त्याने धर्मानंदांचे 'निवेदन ' वाचलेले असेल तर हे आश्चर्य साधेसुधे राहणार नसून त्यास धक्का देणारे ठरेल! याचे कारण धर्मानंदांनी आपल्या 'निवेदनात ', त्यांस कोणीही नाट्यदेष्टे म्हणावे इतक्या कडकपणे गोमन्तकीयांच्या नाट्यव्यसनावर टीका केली आहे.

एखादे शाश्वत, सनातन, नि विश्वव्यापी सत्य, जगाच्या गळी उतरविण्यासाठी नाटक हे प्रभावी साधन कसे आहे हे जगातील मोठमोठ्या नाट्यलेखकांनी दाखबून दिले आहे. "बोधिसत्त्वाच्या चरित्राची रूपरेषा एकदम ध्यानांत यावी." या उद्देशाने आपण हे नाटक लिहिले असल्याचे धर्मानंदांनी या नाटकाच्या प्रस्तावनेत म्हटलेले आहे. तसे पाहिल्यास, बुद्धाच्या चरित्राची रूपरेखा त्यापूर्वी त्यांनी लिहिलेल्या 'भगवान बुद्ध ' इत्यादी त्यांच्या ग्रंथांतून आलेलीच आहे. पण त्याच गोधीकरिता हे वेगळे नाटक लिहिण्याचे कारण काय १ याचे स्पष्टीकरण काकासाहेब कालेलकगंनी या ग्रंथास जोडलेल्या 'सयुक्तिक उपपत्ति', या आपल्या निर्वधात प्रतिलंखामाणे केले आहे.

विशदपणे दर्शविले; आणि महात्मा गांधींनी त्याचे प्रत्यक्ष प्रयोग करून ते सिद्धीला जातात हे दाखबून दिले. चातुर्याम धर्माचा हा उगम, विकास, त्याचे पुरस्कों, त्यांचे प्रयत्न वगैरे कितीतरी मोठा प्रांत धर्मानंदांनी या लहानशा ग्रंथात आक्रमिला आहे. आणि विशेष ग्हणजे सर्व धर्मोतील गुणदोष यांची चर्चा मोकळ्या मनाने करून शेवटी, जगाचा तरणोपाय कशात आहे हे त्यांनी दाखबून दिले आहे.

११. 'भगवान बुद्ध ': ले. धर्मानंद कोसंबी, पा. १.

" भक्कम ऐतिहासिक पुराव्यावांचून एक वाक्यही छिहावयाचें नाहीं अशा वृत्तीनें आजन्म ज्यांनीं बोछण्या—छिहिण्याचें काम केलें, त्यांना गौतम बुद्धाच्या ग्रहत्यागाची आणि प्रवज्याग्रहणाची नवीन व संयुक्तिक उपपत्ति सुचली असतांना, आणि ती उपपत्ति लरी असावी असें वाटण्याइतका पुरावा मिळूनहि तो अपुरा असत्याची इल्डिंग्ल लागली असतांना त्यांनीं काय करावें १ शेवटीं त्यांनीं आपली उपपत्ति या नाटकाच्या रूपांत मांडून संतोष मिळविला.

" ज्या राजपुत्रानें छहानपणींच लिपि शिकून वेऊन सर्व शास्त्रांत प्रवेश करून वेतला होता, शास्त्रविदेंत ज्यानें प्रावीण्य मिळिविलें होतें, आणि ज्याला लग्न होऊन एक मूलिह झालें होतें, त्याला जरा, व्याघि आणि मरण यांची कल्पनाच नसावी आणि त्यांचें दर्शन होतांच त्याला घर सोहून जाण्याची बुद्धि व्हावी हें देखील अनैतिहासिक आणि असंभवनीय वाटतें. आणि त्या राजपुत्राला जनम मृत्यु, जरा आणि व्याधि यांचें जें औषध सांपडलें तें देखील जगांतील भौतिक जरा, व्याधि आणि मरण त्यांना दूर करूं शकलें आहे असेंहि नाहीं. तृष्णानाशानें वासनामूलक दुःखं दूर होतील. सम्यक् आजीवानें कित्येक व्याधि टळतील. सम्यक् कर्मान्ताच्या योगानें पापाकडील ओढा नाहींसा होईल. सम्यक् हृशीनें मोह दूर होईल. पण प्रत्येक शरीराच्या वाख्याला असलेलें मरण कांहीं टळणार नाही. ज्या मरणाचें दर्शन राजपुत्र गौतमाला झालें होतें तें मरण तथागत बुद्धाला देखील टळलें नाहीं!

" यावरून असेंच समजरूं पाहिजे की, ज्या गोष्टीची तळमळ बुद्धाला लागली होती आणि ज्या दुःखाचा परिहार त्याला सांपडला तें केवळ शारीरिक दुःख नसून तें सामाजिक दुःख होतें. माणसा-माणसांतील व्यवहार जर शुद्ध असला आणि व्यक्तीचें जीवन जर असामाजिक नसलें तर व्यक्ति आणि समाज दोबेहि सुखी होतील.

"नेहमीच्या व्यवहारांत जे चुकीचे आदर्श बाळगळे जातात आणि राष्ट्रांराष्ट्रांच्या व्यवहारांत जी नैतिक शिथिलता आढळून येते त्याचा उपाय बुद्धाला
सांपडला आणि तो त्याने लोकांना जन्मभर उपदेशिला पारलोकिक इतिहासभूगोलाच्या कल्पना लोक पुराणांतून वाचतात. स्वतःच्या चुकांचे खापर दैवाच्या
अथवा देवी व्यक्तींच्या माथीं फोडतात आणि भोगविलासांनी क्षीण झाल्यानंतर
दुसऱ्या टोकाला जाऊन देहदंडन करणें हाच तरणोपाय आहे असें मानतात,
आणि ज्याप्रमाणें इहलोकीं राज्यकर्त्योना लांच देऊन कायद्याला धान्यावर
बसवितां येतें, त्याचप्रमाणें देवदेवींना यज्ञ्यागादिकांची लांच देऊन कर्माच्या आणि
कर्मफलाच्या सार्वभीम सिद्धान्ताच्या कचाट्यांतून सुटून जाण्याची आशा बाळगतात.

" या सर्व गोर्धीं वे वैय्यर्थ सिद्धार्थाला पटलें आणि त्यांने मनुष्यजातीला या भूमजालातून सोडविण्याची प्रयत्न केला. "या दृष्टीनें पाहतां धर्मानंदांनीं मांडलेली उपपत्ति अधिक स्युक्तिक वाटते. आणि म्हणावेंसें वाटतें कीं, गौतमाच्या वैराग्याला कारण कांहीहि झालेलें असो, प्रस्तुत नाटकांत दिलेल्या उपपत्तीनंतरच बुद्धाचा उपदेश आपल्याला अधिक चांगल्या रीतीनें पटतो."

धर्मनिदांनी लिहून प्रसिद्ध झालेल्या एकंदर लहानमोठ्या १२ ग्रंथांची धावती ओळख वर करून देण्यात आली आहे. याशिवाय त्यांनी बरेच स्फुट लेखनही केलेले आहे. हे विविध विषयांवर असून, तें विविधज्ञान-विस्तार, मनोरंजन, सुधारक, केसरी, सुबोध-पत्रिका, भारत, स्वयंसेवक, प्रकाश वगैरे पत्रांतून नि नियतकालिकांतून प्रसिद्ध झालेले आहे.

### खुलासा

मुंबईत १९३७-३८ या काळात 'प्रकाश ' नावाचे साप्ताहिक प्रसिद्ध होत असे. त्याचे संपादक, प्रसिद्ध लेखक पुरुषोत्तम बाळकृष्ण कुलकर्णी हे होते. ते धर्मानंदांचे चहाते होते. त्यांच्याच आग्रहावरून धर्मानंदांनी ही लेखमाला लिहिली. या लेखमालेत आत्मचरित्रपर अशी काही माहिती आहे.

या 'खुलाशा 'संबंधी काहीसा गैरसमज झालेला दिसून येतो. 'निवेदन 'या प्रंथाशिवाय आणसी एक आत्मचरित्रपर ग्रंथ 'खुलासा 'या नावाने प्रशिद्ध झालेला आहे, असा समज झालेला दिसून येतो. याचे कारण काकासाहेब कालेलकरांनी अशा अर्थाचे केलेले उल्लेख असावे. त्यांनी, 'पार्श्वनाथाचा चातुर्याम धर्म 'या ग्रंथास जोडलेल्या आपल्या 'खरा समाजधर्म 'या निवंधात, "बौद्धविद्या प्राप्त करण्यासाठीं आणि तिचा फैलाव करण्यासाठीं स्वतः काय काय केलें हें त्यांनीं 'निवेदन ' आणि 'खुलासा 'या आत्मचरित्रपर दोन ग्रंथांत नमूद करून ठेवलें, " असे म्हटलेले आहे. असाच उल्लेख त्यांनी धर्मानंदांच्या 'खुद्ध, धर्म आणि संघ 'या ग्रंथास जोडलेल्या परिचयवजा निवंधात केलेला आहे. हे त्यांस मिळालेल्या चुकीच्या माहितीमुळे घडून आले असस्याचे प्रस्तुत लेखकास हल्लीच काकासाहेबांकडून समजले. हल्लीच्या काळात गोमन्तकात धर्मानंदांवर काही लिखाण प्रसिद्ध झालेले आहे. त्यांतील एकदोन ठिकाणी धर्मानंदांच्या दोन आत्मचरित्रपर ग्रंथांची नोंद झालेली आहे. ती काकासाहेबांच्या उल्लेखांच्या आधारेच असावी.

'प्रकाश ' साप्ताहिकाचे अंक आज जवळ जवळ दुर्मिळ झालेले आहेत तेव्हा त्यात प्रसिद्ध झालेल्या 'खुलासा 'च्या रूपरेखेची थोडक्यात नोंद या ठिकाणी करून ठेवणे थोग्य होईल. 'खुलासा 'ची एकंदर ११ प्रकरणे १ आगस्ट १९३७ ते १८ सप्टेंबर १९३८ या काळात खालीलप्रमाणे क्रमशः प्रसिद्ध झालेली आहेत:

प्रकरण १ ते ४ : घराण्याचे मूळ गाव, नाव, आणि आजी, आजोबा, चुळते, वडील यांची माहिती; स्वतःचे नाव, शिक्षण, अभ्यास वरीरे; फर्युसन कॉलेजातील अध्यापनकार्यः, पुण्यात स्वतःचे घर वगैरे.

प्रकरण ५ व ६ : अमेरिकनांपासून शिकण्याजोग्या चालीरीती; तेथील लोकांची स्वावलंब-नाची नि स्वच्छतेची आवड; समाजवादाची माहिती; बुद्ध तत्त्वज्ञानाचा विकास आणि बौद्धांचा हिंसेविरुद्ध प्रयत्न; कार्ल मार्क्सचे तत्त्वज्ञान आणि त्यावर पृण्यात स्वतः दिलेले व्याख्यान.

प्रकरण ७ ते १०: अमेरिकेची दुसरी सफर आणि प्रवासाची माहिती; अमेरिकेतील अनुभव आणि प्रो. ल्यान्मनसंबंधी माहिती; गुजरात विद्यापीठातील अध्यापनकार्य, गांघीजींची भेट; अमेरिकेची तिसरी सफर; रिशयाची सफर आणि तेथील सर्वसाधारण माहिती.

प्रकरण ११ वे : सत्याग्रहात भाग वेतल्याची वगैरे माहिती; अमेरिकेच्या चौथ्या सफरीचा आणि 'बहुजन विहारा 'बहुछचा घावता उल्लेख.

#### टीकात्मक आणि भाषांतरित प्रथ

'विसुद्धिमगा'चे संशोधन आणि संस्करण धर्मानंदांनी हार्बर्ड विद्यापीठाच्या विद्यमाने केल्याचा उल्लेख मागे आलाच आहे. या ग्रंथाचे संस्करण नागरी लिपींत मुंबई येथील 'भारतीय विद्याभवनाने ' प्रसिद्ध केले अस्न, त्यावरील टीकात्मक संस्करण सारनाथ वेथील 'महाबोधि 'सोसायटीने प्रसिद्ध केले आहे.

त्यांनी केलेस्या 'सुत्तनियात 'या पाछी ग्रंथाचे भाषांतर प्रथम विविधज्ञानविस्तारातृत १९३७ साछी कमशः प्रसिद्ध झाले होते; ते १९५५ मध्ये 'धर्मानंद स्मारक ट्रस्ट 'ने नंतर ग्रंथरूपाने प्रसिद्ध केलें. तसेच त्यांचे शान्तिदेवाच्या 'बोधिचर्यावतार 'या ग्रंथाचे भाषांतर ना. के. भागवत यांच्या 'धर्मचक्र 'या मासिकातृन १९४८ साछी क्रमशः प्रसिद्ध झालेले आहे. पण ते अजून ग्रंथरूपाने प्रकाशित झालेले नाही.

### गुजराती प्रंथ

धर्मानंदांचे गुजराती भाषेतही ग्रंथ प्रसिद्ध झालेले आहेत. धर्मानंद ते प्रथम मराठीत लिहीत असत आणि नंतर गुजराती भाषेत त्यांचा अनुवाद करण्यात येई. त्यांच्या प्रकाशित झालेल्या गुजराती ग्रंथांची खालीलप्रमाणे नोंद मिळते :

| १ मुत्तनिपात                       | प्रकाशक | :             | गुजरात विव  | द्यापीठ |
|------------------------------------|---------|---------------|-------------|---------|
| २ भगवान बुद्धना पचास धर्मसंवादो    | "       | " "           | "           |         |
| ३ बुद्धचरित                        | ,,      | >>            | "           |         |
| ४ बुद्धलीला                        | ,,      | 733           | "           |         |
| ५ बोधिचर्यावतार                    | "       | 23            | "           |         |
| ६ धर्मचक्रप्रवर्तन                 | "       | ***           |             |         |
| ्र <b>ंश्वापन्</b> ति प्रकार गण्डि | 11      | ंनवजीवन 'प्रव | हाशन मंदिर, | मुबई    |

| ८ अभिधर्म [ ब्याख्यान ] | प्रकाशक | गुजरात वर्नाकुलर सोसायटी |
|-------------------------|---------|--------------------------|
| ९ भगवान बुद्ध           | ,,      | साहित्य अकादेमी, दिल्ली  |
| १० बौद्धसंघनो परिचय     | ,,      | गुजरात विद्यापीठ         |
| ११ समाघिमार्ग           | "       | ,<br>))                  |
| १२ जातक कथाओ            | ,,      | ,,                       |
| १३ अभिधम्मत्य संग हो    | "       | <b>,,</b>                |
| १४ धम्मपद               | ,,      | <b>)</b> )               |

गुजरात विद्यापीठाच्या 'पुरातत्त्व ' ह्या त्रैमासिकातही धर्मानंदांचे संशोधनात्मक लेख प्रसिद्ध होत असत.

### हिंदी आणि इतर भाषा

हिंदी भाषेत धर्मानंदांचे खाठील तीन ग्रंथ प्रसिद्ध झाले असत्याची नोंद मिळते.
१ भगवान बुद्ध अनुवाद : श्रीपाद जोशी प्रकाशक : साहित्य अकादेमी, दिल्ली २ पार्वनाथ का चातुर्याम धर्म ,, ,, ,, राजकमल प्रकाशन, मुंबई ३ भारतीय संस्कृति और अहिंसा ,, पं. विश्वनाथ दामोदर, हेमचंद्र मोदी पुस्तकमाला, मुंबई याशिवाय मल्यालम्, उर्दु, सिंधी, बंगाली, तामीळ, तेलगु आणि कन्नड, या भाषांत्न धर्मानंदांचा 'भगवान बुद्ध 'हा ग्रंथ साहित्य अकादेमीतर्भे प्रसिद्ध झालेला आहे. तसेच

सीलोन येथे तेथील भाषेत धर्मानंदांच्या चार-पाच ग्रंथांचे अनुवाद झाले असल्याचे समजते.

२३

# धर्मानंदांची वैचारिक जीवनयात्रा

ब्रोडिज्ञान साध्य करून वेण्यासाठी धर्मानेदांनी सतत सात वर्षे प्रखर साधना केली. यासंबंधीची माहिती प्रस्तुत ग्रंथाच्या सुरुवातीच्या प्रकरणांत्न त्यांच्याच शब्दात 'निवेदित' झालेली आहे. निष्कांचन स्थितीत गृहत्याग करून काशी, सारनाथ, कुशिनारा,

नि...१६

लुम्बिनिबन, कपिल्वस्त्, इत्यादी बुद्धाच्या आयुष्यातील चिरस्मरणीय घटनांनी पावन झालेल्या क्षेत्रांतृन त्यांनी केलेली पायपीट; नेपाळच्या उत्तर टोकापासून ते सीलोनच्या दक्षिण टोकापर्येत कणाकणाने बौद्धज्ञान गोळा करीत केलेला प्रवास; याच उद्देशाने दोन वेळा के क्या ब्रह्मदेशाच्या वाऱ्या; ज्ञानसाधनेबरोबरच यमनियमांचे डोंगर ओलांडून तपःमाधनेचाही घेतलेला ल्डतर अनुभव; आणि अशा प्रकारे अतस्य हालअपेष्टा सोशीत प्री केलेली आकांक्षा, याची अतीव विस्मयकारक माहिती त्यात आलेली आहे.

# आधुनिक बुद्धघोष

तरण पत्नी आणि जन्मास येऊन तीन महिनेमुद्धा पुरे झालेले नाहीत अशी तान्ही कन्या, यांचा त्याग करून धर्मानंदांनी ज्या वेळी घर सोडले, त्या वेळी त्यांचे वय तेवीस वर्षोचे हाते. "कितीहि संकर्टे येवोत, कितीहि विपत्ति भोगाच्या लागोत, बुद्धोपदेशाचें मला शान झालें म्हणजे माझ्या जन्माचें साफल्य झालें, " " अशा या तीव्र जिशासेनेच त्यांन संसारावर लाथ मारून फिकरी पत्करण्यास प्रवृत्त केले होते. या त्यांच्या आकांक्षेन्तुभार शेवटी त्यांच्या जन्माचे साफल्य झाले ही गोष्ट जरी खरी असली तरी त्याकरिता त्यांनी विपत्ती किती भोगल्या नि त्यांजवर किती संकटे आली, यांची कोणाही सामान्य माणसांस कत्यनासुद्धा होणार नाही. पु. मं. लाड यांना तर ह्युएनत्स्यांगादी चिनी प्रवाशांनी धर्मशानार्थ घेतलेले कष्ट, धर्मानंदांनी घेतलेल्या कष्टांपेक्षा फिके वाटतात. र

धर्मानंदांनी घेतलेल्या कष्टांची माहिती 'निवेदना 'तून वाचल्यावर, बोधिसत्त्वाच्या साधनेचे चित्र डोळ्यांपुढे उमे राहिल्याशिवाय राहत नाही. त्याने 'बुद्ध ' ही संज्ञा प्राप्त होईपर्येत सतत सात वर्षे तपचश्चर्येत, हालअपेष्टांत आणि भ्रमणात व्यतीत केटी होती. तसेच ज्ञानसाधनेनंतर धर्मानंदांनी आयुष्यमर जे कार्य केले, त्यासंबंधीही सापेश्व-तेनेच बोलावयाचे झाल्यास, चौथ्या शतकात होऊन गेलेल्या एका बौद्ध मिश्चूचा येथे उल्लेख करावा लागेल. या मिश्चूने केलेल्या कार्याश्री, इतिहासाची पुनरावृत्तं ठगवी इतके धर्मानंदांने कार्ये. समानधर्मी असल्याचे दिसन येते.

'महायान ' हा बौद्ध पंथ इमवी सनाच्या सुख्वातीस अस्तित्वात आला. या पंथाच्या बौद्ध आचार्यानी भगवान बुद्धाने प्रचलित केलेल्या पाली भाषेला डावलून संस्कृत भाषेला जवळ केली. आपले बौद्ध वाड्यथ ते आता संस्कृत भाषेतून उत्पन्न करू लागले. यामुळे साह-जिकच पाली भाषेच्या हेळसांडीस सुख्वात झाली. आणि अशा रीतीने उणेपुरे चौथे शतक उजाडेपर्येत ही भाषा नष्ट होण्याची परिस्थिती उत्पन्न झाली. अशा वेळी या पाली भाषेस जीवदान देण्याचे महस्कार्य या भिक्षूने केले.

' बुद्धघोष ' हे आहे या भिक्षूचे नाव ! त्याचे सविस्तर असे चरित्र उपलब्ध नाही.

पण त्या काळातील बौद्ध लिखाणात्न विखुरलेली अशी त्याच्याबद्दलची बरीच माहिती मिळते. या माहितीवरून हा बुद्धबोषाचार्य साधासुधा मिक्सू नन्हता, तो प्रकाण्ड पंडित होता, आणि त्याने केलेली पाली मापेची सेवा फार मौलिक होती, असे दिसून येते. 'विसुद्धिनगा' हा पाली मापेतील संशोधनपर ग्रंथ, त्याचाच! हा ग्रंथ इतका महत्त्वपूर्ण आहे की, त्यास बौद्ध धर्म-साधनेच्या विश्वकोशाचे स्वरूप प्राप्त झालेले आहे. बौद्ध धर्मचि समग्र ज्ञान या ग्रंथात सापडते. त्याने केलेली आणली एक फार मोठी कामगिरी महणजे, सिंहली भाषेतील 'अडकथा' त्याने पाली भाषेस उपलब्ध करून दित्या. ही त्याची, पाली भाषेच्याच नन्हे तर बौद्ध धर्माच्याही दृष्टीने अत्यंत महत्त्वाची कामगिरी होती. असे मानण्यात येते.

बौद्धधर्मीयांचे प्रमुख असे जे ग्रंथ आहेत, त्यांच्या समुदायास 'त्रिपिटक ' असे नाव आहे. तीन पेट्यांतृन हा संग्रह विभाजित केळा गेत्यामुळे, त्यास हे नाव पड़ले. या तिन्हींचे आणखी पोटविभाग असून, सर्वच संग्रह महाभारतापेक्षा तीनपटीने मोठा आहे. या त्रिपिटकातीळ वाक्याचा अर्थ स्पष्ट करण्याची आगळीच पद्धत सिंहळद्वीपात होती. प्रथम वाक्याचा सरळ अर्थ सांगृन, नंतर हा अर्थ एखाद्या कथेच्या सहाय्याने जास्त स्पष्ट आणि परिणामकारक करणे, अशी ती प्रथा. हळूहळू या कथा लोकप्रिय होऊ लाग्ह्या, आणि काळांतराने त्या लिंहन ठेवण्याचीही प्रथा सुरू झाळी.

बुद्धवीषाचार्यांने सिंहलद्वीपात जाऊन तेथील भाषा प्रथम आत्मसात केली; आणि नंतर सिंहली भाषेतील तेथील अहकथांचे भांडार पाली भाषेत रूपांतरित करून ते भारतात आणले. हे रूपांतर पाली भाषेचे भूषण ठरावे इतके उत्तम वटले. भारतात त्याचा त्रिपिटकाइतकाच आदर होऊ लागला. यामुळे त्या काळातील बौद्धाचार्योंना पाली भाषेकडे दुर्लक्ष करणे अदाक्य होऊन बसले. त्या वेळच्या बौद्धवाङ्मयात्न बुद्ध बोषाचार्योंचा उत्तलेख 'बौद्ध जगातील सूर्य ', 'पाली भाषेचा उद्धारकर्ता ', अद्या गौरवपूर्ण शब्दांनी केलेला आदळून येतो. यावरून त्यांचे हे कार्य पालीभाषेचे महस्य पुनश्च प्रस्थापित होण्यास नक्कीच कारणीभृत झाले असले पाहिजे, यात शंका नाही.

बुद्धघोषाचार्योच्या काळानंतर चौदापंघरा शतकांनी पाली भाषेला अशीच वाईट परिस्थिती पुन्हा एकदा प्राप्त झाली. या परिस्थितीस तोंड देण्याचे कार्य धर्मानंदांनी केले. या कामी त्यांनी आपल्या आयुष्याची चाळीस—पंचेचाळीस वर्षे खर्ची घातली. तसे पाहिल्यास बुद्धघोषाचार्याला पाली भाषेच्या न्हासालाच प्रामुख्याने तोंड चावे लागले होते. उलट धर्मानंदांच्या काळी पाली भाषेबरोबरच बौद्धधर्मज्ञानही भारतात्न पूर्णपणे नष्ट झाले होते. या दोन्हींच्या पुनरुजीवनाचे कार्य त्यांस करावे लागले.

### धर्मानंदांची कामगिरी

धर्मानंदांनी प्रथमतः अध्यापनकार्यास वाहून घेऊन आपली शिष्यपरंपरा उत्पन्न केली. पाली ग्रंथांचे अनुवाद, संशोधन नि संपादन, स्वतः करून इतरांसही करण्यास त्यांनी

१. मागे पान २० पहा.

२. आकाशगंगा : ले. पु. मं. लाड पा. १९.

प्रवृत्त केले. भारतातील विद्यापीठांत्न पाली भाषेला मान्यता मिळवृन देऊन, तिला भारतात पुनश्च आदरणीय स्थान प्राप्त करून दिले. तसेच बौद्धधर्मज्ञानाचे पुनरुत्थान त्यांनी भारतात तर केलेच, पण त्याशिवाय या धर्माचा संदेश अमेरिकेत आणि रशियात- ही पोचवला. यामुळेच भारतातील विद्वानांनी, बुद्धबोषाप्रमाणेच त्यांचाही 'बौद्धधर्म, तत्त्वज्ञान, आणि साहित्य यांच्या पंडितांचे पंडित', 'भारताचे या युगातील बौद्धगुर', 'त्रिखंड पंडित', 'अणि 'आधुनिक भारताचे बुद्धबोष', धांसारख्या गौरवपर शब्दांनी उल्लेख केलेला दिसून येतो.

या गौरवास पात्र ठरावी अशीच धर्मानंदांची कामगिरी होती यात शंकाच नाही, पण ते तेवळ्यावर समाधान मानून थांबले नन्हते. त्यांनी सबंध आयुष्य जे ज्ञानसाधनेत घालवले, त्याचा उद्देश एक पठित पंडित व्हावे, अथवा जुन्या काळातील आचार्योप्रमाणे आत्मबंध संपादून स्वतःची बौद्धिक पूर्णावस्था गाठावी, एवढाच मर्यादित नव्हता. ते श्रेष्ठ दर्जाचे विचारवंत होते. परमार्थाचे अथवा मोक्षाचे वेड त्यांस नव्हते. त्यांना लोकक्रियाणाची अनिवार ओढ होती. कोणत्याही सत्कार्याची सफलता त्यामागे असणाऱ्या तत्त्वज्ञानावर अवलंबून असते हे त्यांना इतिहासाच्या परिशीलनाने शिकविले होते. त्यांच्या अंतर्यामी एक आगळेच तत्त्वज्ञान आकार घेऊ लागले होते. बौद्धधर्मज्ञानाच्या पायावर पाय रोवून त्यांचे मन कल्याणकारी विश्वसमाजाच्या अंतिम लक्ष्याकडे क्षोप घेत होते.

#### कल्याणकारी विश्वसमाज

धर्मानंदांच्या जीवितकार्याचा उच्च बिंदू त्यांचा विचारधारणेत सापडतो. १९०६ मध्ये ब्रह्मदेशात्न भारतात परतस्यावर कलकता येथे त्यांस आपस्या जीवितकार्याचा पिहला संदेश मिळाला. "साधस्यास बौद्धधर्माच्या ज्ञानाचा प्रसार करण्यासाठीं योडीबहुत खटपट करावी." अश्रती अंतःप्रेरणा त्यांना या प्रसंगी झाली. त्यानुसार वागून त्यांनी बौद्धधर्मज्ञानाचा प्रसार कसा केला याची हक्षीकत मागे आलीच आहे. हे प्राध्यापन निलेखन या दोन मार्गोनी करताना, त्यांस पूरक असे संशोधन नि चिंतन, त्यांस करावे लागले. त्यात्नच त्यांस मानवजातीच्या हितासाठी बौद्धतत्त्वज्ञानाचा राष्ट्रकारणाशीच नाही तर विश्वकारणाशीही समन्वय साधणे अगत्याचे आहे, असे दिसुन आले.

या नव्या जाणिवेचाच एक भाग म्हणून गांधीजींच्या सत्याग्रहाच्या महान प्रयोगात ते सामील झाले. स्वातंत्र्यसंग्रामात त्यांनी प्रत्यक्ष भाग वेतला. त्यांना भारताचे स्वातंत्र्य हवे होते ते आशियाच्या उत्थानासाठी, नि आशियाचे उत्थान हवे होते ते सबंध मानव-जातीच्या कत्याणासाठी. गांधीजींच्या चळवळीचा प्रत्यक्ष अनुभव त्यांस फार उपयोगी ठरला. सुदैवाने याच काळात त्यांना प्रश्चात्त्य देशांतून चालू असलेले राजकारण, अर्थकारण, आणि विचारप्रवाह, यांचे जवळून निरीक्षण नि अभ्यास करण्याची संधी मिळाली. अमेरिकेत साढेसात आणि रशियात एक, असे एकंदर साढेआठ वर्षाचे त्या देशांतील वास्तव्य त्यांस ज्ञानवर्धक ठरले. समाजवाद आणि साम्यवाद यांचा सत्वोल अभ्यास करणे त्यांसशक्य झाले. दोनहींचा क्रियात्मक अनुभव वेण्यासही त्यांस मिळाला. आणि अशा प्रकार अनुभव नि विचारमंथन, यांतून जो अंतिम जीवितकार्याचा साक्षात्कार त्यांस झाला, तो 'अहिंसा' आणि 'अपरिग्रह ' यांच्या समन्वयाने होऊ शकणाऱ्या विश्वसमाज धर्माचा! त्याचीच ओळल प्रस्तुत प्रकरणातून आपणास करून ध्यावयाची आहे.

# कर्तृत्वाची पार्श्वभूमी

मानवी जीवन है मोठे गूढ आहे. मानवाची बुद्धी, प्रशा, कर्तृत्व, यांचा उदय नि विकास कसा होतो याचा कार्यकारणभाव सांगणे मोठे कठीण धर्मानंदांनी आपत्या वयाच्या तेविसाव्या वर्षीच आपणांस अभिप्रेत असलेख्या आदर्शजीवनाचा आराखडा निश्चित केला, आणि त्यानुसार आपले जीवनशित्य बडविण्याच्या इराद्याने घर सोडले. त्यांना एवढ्या ल्हान वयात है सामर्थ्य कोठून प्राप्त झाले रै त्यांच्या अंतर्यामी ही आकांक्षा कशी उमल्ली रै तसे पाहिस्यास गोमन्तकातील एका खेड्यातील सामान्य कुटुंबात जन्मलेला हा मुल्गा ! अशा या मुलाच्या मनात ह्या दिव्य आकांक्षेचा कसा प्रादुर्भाव झाला रै या प्रशास, या मुलाने आपत्या पुढील आयुष्यात जे असामान्यत्व प्राप्त करून वेतले, त्याचे उपजत्व बीज त्याचे अंगी होते, असे उत्तर मिळेल.

पण हे मान्य करूनही एक गोष्ट छक्षात ठेविली पाहिजे ती ही की, फक्त बीज चांगले असले म्हणजे त्यात्न अंकुरणाऱ्या वृक्षाला, सुवासिक, गोमटी, आणि रुचिर अशी फुलेफले येतातच असे मात्र नाही. त्यास मशागत, जमीन, खतपाणी, पाऊस, वातावरण, ह्याही गोष्टी उत्तम प्रतीच्या लागतात. या जगात जन्मास येणारी प्रत्येक व्यक्ती, काही प्ररणा, काही प्रवृत्ती बरोबर वेऊन येते. हे गुण अथवा शक्ती सुख्वातीच्या काळात तरी सुप्तावस्थेतच असतात. त्यांचे अस्तित्व सहना कोगाच्या लक्षात येत नाही. पण नंतर, त्या व्यक्तीच्या विकासावरोबर त्या शक्तीही वाढू लागतात. आणि विशेष म्हणजे, त्यांचा बगवाईटपणा त्यांच्यावर ज्या प्रकारच्या सामाजिक नि शैक्षणिक संस्कारांचा परिणाम झालेला असतो, त्यांच्यावर अवलंबून असतो.

थोर पुरुषांच्या चरित्रांकडे पाहिले तर सर्वसाधारणपणे असे दिसून येते की. ते

३. प्रा. श्री. ना. बनहट्टी यांनी 'भगवान बुद्ध'या धर्मानंदांच्या ग्रंथास जोड-लेखा 'ग्रंथकार परिचय'या लेखात, पा. १०.

४, ५ पु. मं. लाड यांनी 'आकाशगंगा ' या आपल्या ग्रंथात अनुक्रमें, पान १७ आणि पान २०.

६. मुनि जिनविजयजी यांनी प्रस्तुत लेखकास दिलेल्या मुलाखतीत.

७. मार्गे पान १३५ पहा.

जन्मतःच थोर नसतात. या बाबतीत महात्मा गांधींच्या जीविताकडे पाहिस्यास या गोष्टीचा प्रत्यय येतो. त्यांच्या "...वयाच्या पंचिवसात्या वर्षापर्यत त्यांना कोणीहि पाहिलें असतें तर त्यांच्या अंगीं कांहीं अलेकिक गुण किंवा असामान्यत्व असस्यांचे सहसा कोणाच्या प्रत्ययास आलें नसतें," असे आचार्य जावडेकर यांनी महात्माजींसंबंधाने महटलेले आहे.

रवींद्रनाथांसारखे श्रेष्ठ कवी जीवनास दिव्याच्या ज्योतीची उपमा देतात. थोडासाच प्रकाश फेकीत मंद्रपणे तेवणाच्या या ज्योतीत तसे पाहिल्यास फार मोठी शक्ती सामाव-छेली असते. ती साच्या विश्वाला जसा प्रकाश देऊ शक्ते, तसाच दाहही देऊ शक्ते. हे सर्व तिला लाभणाच्या पार्क्यभूमीवर अवलंबून असते. असेही कधी कधी होऊ शक्ते की, योग्य पार्श्वभूमी न लाभल्यामुळे ती ज्योत कालांतराने विद्युत नष्टप्रायही होते. तेविसाच्या वयापर्यंत धर्मानंद ज्या वातावरणात वाढले, जे संस्कार त्यांच्या मनावर झाले, त्या सर्व गोष्टी त्यांच्या अंगी सुप्तपणे वसत असलेल्या प्रवृत्तींवर परिणाम करणाच्या ठरस्या असल्या पाहिजेत, यात शंकाच नाही.

#### तुकारामाचा पूळ

अगदी छहान वयातच धर्मानंदांच्या मनावर संत तुकारामाच्या शिकवणीचा परिणाम झाला होता. सोळा-सतरा वर्षोचे असतानाच तुकारामाच्या चरित्राची अनेक वेळा पारायणे त्यांनी केळी होती; आणि त्यांचे अभंगही पाठ केळे होते. आपळे जीवित वाया जाणार असा हृद्रोग त्यांना छहानवणीच जडला, त्या वेळी तुकारामाच्या गेळांनीच त्यांस सावरून घरले. दारिद्रच, मृत्यू, अशा आफ्तींना तोंड देण्याचे प्रसंग धर्मानंदांवर छहानपणीच आले. त्या वेळी तुकारामाच्या उपदेशानेच त्यांच्या मनास शांती प्राप्त कहन दिली.

'दोन्ही टिपरी एकच नाद। सगुण-निर्गुण नाहीं भेद रे, ' अशा शब्दांत हैत-अहैत यांची चर्चा म्हणजे शुष्क पांडित्याचा वाद, 'भ्रमाचा संवाद ' असे प्रतिपादणारे; फक्त मानवतेचाच नव्हे तर मानवांच्या समतेचाही झेंडा फडकावणारे; रूढिजन्य जातिव्यवस्थेला टोकरून गुणकर्माचे श्रेष्टत्व प्रतिपादणारे तुकारामाचे तत्त्वज्ञान, धर्मानंदांनी पूर्णपणे आत्मसात केले होते.

कवी रेव्ह. ना. वा. टिळक हे आपणास खिस्ताकडे जाण्यास तुकारामाच्या पुला-सारखा उपयोग झाला असे म्हणत असत. बौद्धधर्माने भारतीयांमध्ये लोकसेनेची प्रेरणा उत्पन्न केली. स्त्रतः दुःख भोगृनही दुसऱ्याची सेवा करावी या बौद्धधर्माच्या शिकवणीचे पडसाद नंतर मराठी संतांच्याही वाड्ययातूनही उमटले. " बुद्धाची तोंडओळख होण्या-पूर्वीच बौद्धावताराचें दर्शन तुकारामामार्फत धर्मानंदांनीं घेतलेलें होतें," असे पु. मं. लाड म्हणतात. १ एकंदरीत टिळकांना काय नि धर्मानंदांना काय, आपापल्या उद्दिष्टांकडे पोचण्यास 'तुकारामाचा पूलच ' सहाय्यभूत ठरला असे म्हणता येते. मराठी भाषेचा पाश

'बहुजन हिताय, बहुजन सुखाय 'हा महाराष्ट्रधर्म तुकारामादी संतांनी उपदे-शिला. यानंतर इंग्रजी अमदानीत पाश्चात्त्य विद्येच्या संस्कारांमुळे, महाराष्ट्रात सांस्कृतिक प्रबोधनास सुखात झाली. धार्मिक नि सामाजिक सुधारणांचे विचार प्रवृत्त करणारे या नव्या युगाचे पहिले पुरुष म्हणून लोकहितवादी गोपाळगव देशमुख आणि जोतिराव फुळे हे ओळखण्यात येतात. यानंतरच्या पिढीचे अध्वर्यू मांडारकर, तेलंग, रानंडे हे होत. यांनी नेमस्त अशा सर्वोगीण सुधारणावादाचा पुरस्कार केला नि त्यास तात्त्विक अधिष्ठानही मिळवृन दिले. यानंतरची पिढी म्हणजे चिपळूणकर, टिळक आणि आगरकर यांची. यांनी आपापल्या परीने कार्य करून, धार्मिक, राजकीय आणि सामाजिक विचारांना निर्णायक स्वरूप प्राप्त करून दिले. महाराष्ट्रात स्वाभिमान आणि राष्ट्राभिमान उराष्ट्र करून कार मोठी जागृती करण्याचा मान या तिषांना पोचतो.

तसे पाहित्यास महाराष्ट्रातील या सांस्कृतिक प्रजीधनाचा सहजासहजी असा फारच थोडा संबंध गोमन्तकाशी येत होता. आजच्या काळासारखे नियमित परस्पर दळणवळण दोन्ही प्रदेशांत त्या काळात नव्हते. पोर्तुगीजांच्या धार्मिक छळाच्या काळापासून या दोन्ही प्रदेशांतील सांस्कृतिक नि व्यावसायिक संबंध संपुष्टात आले होते. पण अशा ह्या परिस्थितीत सुद्धा गोमन्तकीयांस महाराष्ट्राकडे आकर्षित करणारा असा एक बळकट पाश अस्तित्वात होता. —आणि तो म्हणजे मराठी भाषेचा ! पोर्तुगीज राज्यकर्त्यांच्या सर्व प्रकारच्या बंधनांना नि दडपशाहीला तोंड देत, लपूनळपून का होईना, गोमन्तकीयांची मराठीची सेवा सतत चाल् होती. संतवाद्ध्याचा राज्या तर रोजचाच घरोषर चाल् होता. याशिवाय महाराष्ट्रात प्रत्यही उत्पन्न होणारे वाड्यय चोरूनमारून मिळवून घरोषर वाचले जाई. सुदैवाने धर्मानंद चौश-पंधरा वर्षोचे होईपर्यंत पोर्तुगीजांची दडपशाही बरीच सौम्य झाली. महाराष्ट्रातील मराठी वाड्यय सुलभपणे गोमन्तकात येऊ लागले, आणि प्रत्यक्ष गोमन्तकातही वाड्ययनिर्मितीस आणि नियतकालिकांच्या प्रकाशनास वगैरे सुद्धात झाली.

धर्मानंदांच्या चरित्राकडे पाहित्यास जात्याच ते थोडेसे वैराग्यशील, अंतर्मुल आणि तर्कनिष्ठ वृत्तीचे असल्याचे दिसून येते. वाचनाच्या आवडीबरोबरच बुद्धीवर नि चित्तावर ज्ञानाचे संस्कार करून कुडालाची उपसंपदा मिळविण्याची तळमळही त्यांच्या मनात लहानपणापासूनच दिसून येते. या वयातच ज्ञानाइतकेच शीलाचे महत्त्व त्यांन्य वाटन होते. त्यामुळे वेश्या, दारू आणि जुगार, या सभोवतालच्या इंद्रजालांचा त्यांच्यावर परिणाम

८. जीवन- रहस्य : ले. आचार्य शं. द. जावडेकर, पा. १६

९. आकाशगंगा : पु. मं. लाड, पा. १७.

होऊ शकटा नाही. जांबावली गांवी शिमन्याच्या उत्सवास गेले असता, इतर कोठे जागा न मिळाल्यामुळे आपल्या आप्तांबरोबर तेथील एका कलावंतिणीकडे कसे उतरावे लागले, आणि नंतर त्या ठिकाणी उतरलेल्या इतर तरुग मंडळींचे चालू झालेले चाले, आणि त्यात भाग घेण्यास त्या कलावंतिणीकडून होत असलेला आग्रह, हे सर्व सहन न होऊन धर्मानंद उत्सव संपेपर्थेत न थांबता, दुसऱ्याच दिवशी घराकडे कसे परतले, याची माहिती मांगे आलीच आहे. १०

दिसेल ते बोलावे आणि साधेल ते करावे

वरील विवेचनावरून असे दिस्त येईल की, काही खास अशा गुणांची प्रवृत्ती धर्मानंदांच्या स्वभावात लहानपणापासूनच हगोचर होत होती. हे कसे काय धड़न आले हे सांगणे मात्र कठीण. एलाद्या गुरूचा प्रभाव लहानपणीच त्यांच्यावर पड़ला होता, अथवा धरातील वडीलधाऱ्या माणसांकडून त्यांना तसे बळण लावण्याचा खास असा प्रयत्न झाला होता, असे म्हणण्यास काहीच आधार मिळत नाही. तेव्हा, त्यांच्या अंगात मूलतःच तसा देवी स्फूर्जीचा कंद होता, अथवा पूर्वजन्मीच्या संस्कारांचा हा परिणाम आहे, असेही वाटल्यास म्हणता येईल. काही का असेना, लहापणीच अत्यंत योग्य प्रकारे कमावली गेलेली धर्मानंदांची मनोभूमी, तुकारामाने लोलवर ओली केली, आणि अशा या भूमीवर यहच्छेने बुद्धप्रेमाचे बीज पेरले गेले, असेच म्हणावे लागते!

"मार्झे वाचन बसजसें बाढत गेलें तसतसा माझा असंतोष बाढूं लागला. विष्णुशास्त्री, आगरकरप्रमृति थोर पुरुषांनीं यथामित आपल्या देशाची सेवा केली व आपल्यास धन्य म्हणवृत घेतलें. पण माझ्या हातृत त्यांच्यासारखीं कृत्यें होण्याची आशा आहे काय र त्यांची विद्वत्ता कोठें र त्यांचा उत्साह कोठें र त्यांचें धैर्य कोठें र पण मी या सर्व गोष्टींना आंचवलों. " व या उद्धारावरून दिसून येते की, चिपळूणकर, टिळक, आगरकर यांच्या विद्वत्तेचा, स्वाभिमानी वृत्तीचा, आणि विशेष म्हणजे त्यांनी जी आजन्म सेवेची स्वार्थ-त्यागी प्रथा आचरणात आणली तिचा, धर्मानंदांवर फार मोठा परिणाम झाला होता. हे तिघेही पाहित्यास समाजस्वातंत्र्यावारोबरच राजकीय स्वातंत्र्याचा पुरस्कार करणारे. पण यांपैकी पहित्या दोघांनी, विशेषतः टिळकांनी, राजकारणाकडे जास्त ओढा दाग्ववला. त्या-करिता टिळकांनी, राष्ट्रवादाची कास धरली. राष्ट्रीय अहंता हीच सर्वसाधारणपणे कोणत्याही राष्ट्रवादाचा कणा असतो. साहजिकच त्याकरिता, भारतीय प्राचीन तत्त्वज्ञान, संस्कृती, इतिहास, शिवाजीचे कार्य, रामदासांचा महाराष्ट्रधर्म, पेशवेकालीन मराठी साम्राज्य, इत्यादी अभिमानाच्या गोर्धीची मशागत करून राष्ट्रवादाची पेरणी त्यांस करावी

आगरकरांनी अनुसरलेला मार्ग याच्या उलट होता. शुद्ध बुद्धिवाडी विचारमरणी पत्करून आगरकरांनी आपले लक्ष समाज-सुधारणांवर प्रामुख्याने केंद्रित केले होते. त्यांनी पुरस्कारिलेला सामाजिक ध्येयवाद स्पेन्सर वगैरे पाश्चात्त्य पंडितांच्या आधुनिक विचारसरणीवर बराचसा आधारलेला होता. त्यांचे विश्वविषयक तत्त्वज्ञान मौतिकवादी होते; ईश्वराच्या अस्तित्वाबहल ते अश्चेयवादी होते; व्यक्तिस्वातंत्र्य आणि समता यांचे ते कहर उपासक होते; त्यांनी 'धर्म 'हा मानवतेच्या ऐहिक सुत्रसंवर्धनाचा मार्ग असल्याचे प्रतिपादून, त्याचा परलोकाशी असलेला संबंध तोडून टाकला होता. एक गोष्ट या ठिकाणी लक्षात ठेविली पाहिजे, ती ही की, आगरकरांचा हा बुद्धिप्रामाण्यवाद पूर्णपणे उसना तब्हता. त्यांना जुन्या संस्कृतीचा अभिमान नब्हता असे नब्हे. पण त्यातील अनिष्ट गोष्टींचा त्यांस दुर्गममान घरावयाचा नब्हता. समाजजीवनातील प्रत्येक रूढी, आचारविचार, यांची शास्त्रीय देशीने छाननी करून त्यातील विसंगती त्यांनी दाखवून दिली. शास्त्रप्रामाण्य तर त्यांस निलालस मान्य नब्हते. यामुळेच आगरकरांचा, 'महाराष्ट्राचा गौतम बुद्ध ' असा उल्लेख विद्वान लोक करतात. १२ आगरकरांचे बरेचसे विचार बुद्धाच्या शिकवणीशी मिळतेजुळते होते.

धर्मानंदांची वैचारिक मनोवृत्ती मूळचीच कशी तर्कनिष्ठ होती, याचा उल्लेख मागे झालेलाच आहे. तर्कनिष्ठा हे बुद्धिप्रामाण्याचे मुख्य ब्रीद. तिला धर्मनिष्ठा, परंपरावाद, अंधश्रद्धा, व्यक्तिपूजा, इत्यादी गोष्टी वर्ष्य असल्यामुळे, बुद्धिप्रामाण्य स्वीकारणे म्हणजे एक कठीण वर्त स्वीकारण्यासारखे आहे. कारण बुद्धिप्रामाण्यवाद्यांना आपली मते स्पष्ट-पणे बोलून दालवाबी लगतात, ती कठोरपणे आचरणात आणावी लगतात, आणि तसे करताना लोकप्रियता गमावण्याची तयारी दालवाबी लगतते. अशांना मुरम्हेगिरी, सारवासारब, या गोष्टी तर पूर्णपणे निविद्ध असतात.

आगम्बर हे अशा प्रकारचे कट्टे बुद्धिप्रामाण्यवादी होते, आणि समानशील वृत्ती-मुळेच धर्मानंदांवर त्यांच्या विचारांचा फार खोलवर परिणाम झाला होता. आगरकरांचे अनुकरण करून अगदी लहान वयातच त्यांनी 'दिसेल ते बोलावे व साधेल ते करावे,' हे बत स्वीकारले होते. <sup>९ 3</sup> धर्मानंदांनी घर सोडले त्या वेळी आपत्या पुतण्यांना एक उपदेशपर पत्र लिहून ठेवले होते. <sup>९ ४</sup> त्या पत्रावरून आगरकरांच्या विचारांचा त्यांच्या मनावर किती परिणाम झाला होता याची कल्पना येते. एखादे तत्त्व मान्य झाले म्हणजे

लागली. याच कारणामुळे चातुर्वैर्ण्यवस्था नि जातिभेद यास खंबीरपणे विरोध दर्शविणे त्यास शक्य झाले नाही.

१०. मागे पान १४ पहा.

११. मागील पान १० पहा.

१२. प्रा. च्यं. क्ट. टोपे यांचा 'नवभारत', आगस्ट १९५६, आगरकरांबरील लेख, पान ७६.

१३. मार्ग पान १५ पहा.

१४. मागे पान २२ पहा.

ते फार कठोरपणे ते पाळीत असत. त्यांनी छहानपणीच स्वदेशीचे व्रत स्वीकारले होते. गोमन्तकात स्वदेशी कपडे मिळत नसत. अशा परिस्थितीत छोकांकडून होणाऱ्या हेटाळणीस न जुमानता, त्यांनी मिळेळ तसले ओवडधोबड कपडे वापरून आपळे स्वदेशीचे व्रत काटेकोरपणे पाळले. तसेच, त्या काळात, त्यांस तोंड द्यांचे छागलेख्या एका ग्रामण्य प्रकरणाचा येथे उल्लेख करता येईळ. यातून प्रायश्चित्त वेऊन मोकळे होणे त्यांस शक्य होते. पण तत्त्वनिष्ठेस जागून धर्मानंदांनी प्रायश्चित्त वेण्यास नकार दिछा, आणि कायमची वहिष्कती पत्करछी. १%

### त्यांच्या जीवनाचे चार खंड

धर्मानंदांच्या जीवनाचे सर्वसाधारणपणे चार खंड पाडता येतात. जन्मापासून घर सोडी-पर्यतचा एकोणतीस वर्षोचा काळ, हा सुस्वातीचा काळखंड. याम पूर्वतयारीचा, अथवा आपस्या अंतश्चश्चंची क्षितिजे विस्तृत करून, भावी जीवितकार्याचा वेध घेण्यात गेळेळा काळखंड, असेही म्हणता येईल. पुढील दोन काळखंडांस पूरक ठरेल अशी पार्श्वभूमी जी धर्मानंदांनी पहिस्या काळखंडात संपादित केळी, त्याचे विवरण वर आलेळेच आहे. या काळात जोपासलेळे बौद्धज्ञानसंपादनाचे स्वम, धर्मानंदांनी त्यापुढील सात वर्षोच्या (१९०५ ते १९१२) काळखंडात साकार केळे. त्याच्यापुढील वीस वर्षोचा काळ तिसऱ्या खंडात मोडतो. या काळात त्यांनी बौद्धज्ञानप्रमाराचे कार्य केळे.

दुमन्या नि तिमन्या कालखंडांत त्यांनी केलेली बौद्धज्ञानमाधना आणि त्याचा प्रचार याची सविस्तर माहिती या ग्रंथाच्या पहिल्या भागात निवेदित झालेली आहे. यानंतरचा त्यांच्या आयुष्याचा शेवटचा कालखंड १९३२ पासून सुरू होतो. याच वर्षी ते अमेरिकेची आपली चौर्या नि शेवटची भेट संपन्न परत आले. १९३५ मध्ये त्यांनी आपला 'हिंदी संस्कृति आणि अहिंसा 'हा महत्त्वपूर्ण ग्रंथ प्रकाशित केला. आपल्या जीवनाच्या परिणतावरथेत उमजलेले विश्वसमाजाचे तत्त्वज्ञान त्यांनी या ग्रंथाद्वारा प्रथम प्रकट केले. धर्मानंदांच्या जीवनाचा हा चौथा नि शेवटचा कालखंड या कालात त्यांनी 'मगवान बुद्ध', 'पार्श्वनाथाचा चातुर्याम धर्म', आणि 'बोधिसत्त्व नाटक ' असे, आणखी तीन संशोधनपर ग्रंथ प्रकाशित केले. या ग्रंथांतूनही आपल्या सामाजिक तत्त्व-ज्ञानास पूरक असेच विचार त्यांनी मांडलेले आहेत. याच त्यांच्या विचारांचा यापुढे आपणास परिचय करून घ्यावयाचा आहे.

#### जग लहान झाले

गेल्या दोन-तीन शतकांत झपाट्याने झालेल्या विज्ञानाच्या वाढीतून मानवाच्या भौतिक परिस्थितीत आमूलाग्र असे परिवर्तन घडून आले. या काळात लागलेल्या अनेक शास्त्रीय

१५. मार्गे पान २० पहा.

शोधांमुळे होकायंत्रे, तारायंत्रे, आगवोटी, आगगाड्या, विमाने, यांसारखी शीघ्रगामी सांस्कृतिक विनिमयाची साधने उपलब्ध झाली. देशकालाच्या सरहद्दी त्यामुळे आवळत्या जाऊन एकमेकांच्या जवळ आत्या. जगातील भिन्न भिन्न समाजांचे संबंध सहज्ञमुलभ होऊन जग पूर्वी होते त्यापेक्षा लहान झाले! आणली एक महत्त्वपूर्ण गोष्ट विज्ञानाने घडवून आणली ती म्हणजे, औद्यागिक क्रांती! या क्रांतीमुळे सरंजामशाहीची जागा मांडवलशाहीने वेतली. यामुळे जगातील समाजांचे आर्थिक संबंध काही अंशी निगष्टित झाले, तर काही अंशी त्यांच्यात विरोध उत्पन्न होऊन स्पर्धेस मुख्यात झाली.

सरंजामशाहीच्या जागी भाडवलशाही येण्याची प्रक्रिया सर्वच देशांत एकाच वेळी अथवा एकाच प्रकारे होते असे नाही. औद्योगिक प्रगती आणि मांडवलशाहीची वाढ ही एकमेकांस पूरक अशीच असतात. काही देशांत अजूनही सरंजामशाही रेंगाळत असून तेथे भांडवलशाहीस खऱ्या अर्थाने सुख्वातही झालेली नाही. यामुळेच आणणास काही राष्ट्रे औद्योगिक विकासाच्या शिखरावर पोचलेली दिसून येतात, तर इतरांच्या या मार्गाने वाटचालीस नुकतीच सुख्वात झालेली दिसून येते. असा हा या राष्ट्राराष्ट्रात दिसून येणारा विषम विकासच, त्यांच्यातील स्पर्धेस नि संघर्षास कारण होतो.

त्यांच्या स्पर्वेचे स्वरूप छक्षात घेण्यासारखे असते. प्रत्येक विकसित देश आपल्या बाजारपेटेत दुसरा प्रतिस्पर्धी शिरू नये म्हणून जेवढी काळजी घेतो, तेवढाच तो, कच्चा माछ सुरुभणणे मिळविण्यासाठी, आणि आपल्या देशात तयार झालेछा माछ सुरुभणणे विकण्यासाठी, दुसऱ्या देशातील बाजारपेठा आपल्या ताब्यात आणण्याच्या प्रयत्तात असतो. एका बाजूने तो आपल्या देशातील बाजारपेठांत प्रतिस्पर्धी शिरू नये म्हणून संरक्षक जकातींची भिंत उभी करतो, तर दुसऱ्या बाजूने आपल्या ताब्यात असलेल्या बाहेरील बाजारपेठां आपल्या ताब्यात कायमच्या रहाव्या म्हणून त्या बाजारपेठांच्या देशांवर आपले आपल्या ताब्यात कायमच्या रहाव्या म्हणून त्या बाजारपेठांच्या देशांवर आपले आपल्या देशांवाहर आपल्या हक्काच्या अशा बाजारपेठा उत्पन्न करणे, यासच वसाहती स्थापन करणे असे म्हणतात.

अशा प्रकारे जगातील बाजारपेठांची वाटणी ज्या मोठ्या मांडवलशाही राष्ट्रांमध्ये होते त्यांना साम्राज्यशाही राष्ट्रे म्हणून ओळखतात. या सर्वोतच जगांतील बाजारपेठांची वाटणी सारख्याच प्रमाणात झालेली असते असे नाही. त्यामुळे जास्त वसाहती असलेली राष्ट्रे जास्त गन्बर होतात, आणि आपल्या बाजारपेठा कोणी हिरावून नेऊ नये म्हणून आपली प्रतिकारशक्ती वाढवू लागतात. आणि राष्ट्रराष्ट्रांतील बाजारपेठांच्या अशा ओढा-ताणीतून, स्पर्वेतून, आणि संघर्षातृन, जागतिक युद्धाची ठिणगी पडते.

### राष्ट्रवाद

भारतातील इंग्रजी राजवटीमुळे भारतातील जनतेचा पश्चिमेशी निकट संबंध आला. इंग्रजी शिक्षणामुळे आचारविचारांच्या देवाणवेवाणीस सुरुवात झाली. पश्चिमेकडील नवीन विचारांचे वारे भारतात सर्वत्र पसरले. भारतातस्या विचारवंतांत नत्याजुन्याचा सगडा मुरू झाला. पाश्चार्याइतकी आपलीही सुधारणा झाली पाहिजे याची जाणीव होऊन त्याकरिता प्रयत्न होऊ लागले. काही विचारवंत धार्मिक नि सामाजिक सुधारणांवर जास्त भर देऊ लागले. टिळकांसारख्या विचारवंतांना राजकीय सुधारणाच जास्त महत्त्वाच्या वाटू लागत्या. परकीय मचेच्या अंताशिवाय कोणतीच सुधारणा शक्य नाही असे ते प्रतिपादू लागले. स्वातंत्र्य मिळाल्यानंतर भारताची सर्वांगीण सुधारणा होईल, असा टिळकांचा दृष्टिकोण होता. त्यांनी राष्ट्रवादाची कास धरून भारताची राष्ट्रीय अहंता वाढविण्याकरिता केलेल्या प्रयत्नांचा उल्लेख मागे आलाच आहे.

लक्षात ठेवण्यासारली गोष्ट ही की, देशाभिमान ही मानवी मनाची एक प्रबल भावना असते. आग्ले घर, आपला गाव नि आपला देश, याबद्दल सर्वोनाच आपुलकी वाटत अमते. त्यामुळेच आपल्या देशाकरिता स्वार्थत्याग करण्यास मनुष्य तयार होतो. देश किंवा राष्य यांच्या व्याख्येत सर्वसाधारणपणे भूविमाग, लोकसमुदाय, शासनसंस्था, सार्वभीमत्व, वगैरे घटकांचा समावेश होतो. या घटकांस आत्मीयतेची आणि एकात्मतेची जोड दिली म्हणजे तो देश अथवा राज्य, 'राष्ट्र'या संशेस पात्र ठरते. ढोबळपणे, वांशिक एकता, एक धर्म, भौगोलक एकता, एक भाषा, एक संस्कृती, राजकीय आकांक्षांची एकता, ही सर्व राष्ट्रीयत्वाची लक्षणे, असे मानण्यात येते. तसेच ज्या विचारसरणीने राष्ट्र, राष्ट्राभिमान, आणि राष्ट्राचा उत्कर्ष, या कत्यनांचा पुरस्कार प्रामुख्याने होतो, त्या विचारमरणीस 'राष्ट्रवाद 'ही संज्ञा देण्यात येते.

'राष्ट्रवाद' ही संपूर्णपणे एकजिनसी कलाना नव्हे. एकाच भौतिक नि ऐतिहासिक वाढीच्या पातळीवर असलेल्या देशांच्या राष्ट्रवादाचे बाह्य स्वरूप बच्चाच वेळा सारखेच वाटने ही गोष्ट खरी. पण तो पूर्णपणे एकाच साच्याचा असतो असे मात्र नाही. तो भौगोलिक, आर्थिक, राजकीय, वगैरे सत् आणि अमत् अशा परस्परिवरोधी प्रवृत्तींचा आविष्कार करणाराही असतो. स्वातंत्र्यपूर्व भारतातील 'राष्ट्रवाद' आणि हिटलर-कालीन जर्नन 'राष्ट्रवाद' यांचा एक उदाहरण म्हणून उल्लेख करता येतो. एक होता सरंजामशाहीतील जुनाट आचारविचार, परंपरा, भेटभाव, यांच्या त्यागाचा प्रयत्न करणारा; शास्त्रे, कला, उद्योगधंदे, लोकशाही, संस्कृती, इत्यादींच्या वाढीस हातभार लावणारा; धर्मसंस्थांचे प्रस्थ कमी करणारा; आणि भारताच्या स्वातंत्र्याकरिता श्रटणारा प्रागतिक स्वरूपाचा राष्ट्रवाद; तर दुसरा होता, द्रेष, स्वार्थ, क्रीय, यांस बळी पडलेला, आणि साम्राज्यललसेने सगळ्या जगास महायुद्धाच्या खाईत लोटणारा, अत्यंत विकृत नि प्रतिग्रामी स्वरूपाचा !

पहिल्या महायुद्धापर्येत राष्ट्रवादाची भावना ही त्या काळातील एक प्रभावी शक्ती असल्याचे मानण्यात येई. राजकीय दृष्ट्या राष्ट्रीयत्व म्हणजेच सर्वोच्च नि सर्वोत्तम ध्येय आहे अशी त्या वेळची सर्वेमाधारण समजूत होती. 'राष्ट्रीयता ' ही मूलभूत प्रेरणा नस्न केवळ एक संपादित प्रवृत्ती आहे, याची जाणीव कोणासच नव्हती. राष्ट्रभक्तीचे जवळजवळ

वेडाचेच स्वरूप घेतले होते. जगातील निरिनराळी लहानमोटी जी स्वतंत्र राष्ट्रे होती, ती आपला देश, आपली संस्कृती, आपले राष्ट्रपुरुष, आपली शक्ती, यांबद्दल कात्यनिक अभिमानाने फुगून गेली होती. माणुमकीची भावना ही देशभक्तीहून मोठी आहे हे पूर्णपणे विसरून, नि उच्छुंजलणणाच्या आहारी जाऊन, पहिले महायुद्ध त्यांनी ओढवृत घेतले होते. हे फळ विकृत राष्ट्रवादाचे होते हे जरी खरे असले, तरी हा विकृतणणा त्या देशातस्या त्या वेळच्या भांडवलशाहीच्या विशिष्ट परिस्थितीचा आविष्कार होता हे लक्षात ठेवले पाहिजे.

## पहिले महायुद्ध

१९१४ साठी पहिल्या महायुद्धाने पेट वेतला. या युद्धाने युरोपातील भौतिक नि मानवी संपत्तीचा अतोनात संहार केला. त्यात जितांइतकेच जेत्यांचेही नुकसान झाले. या युद्धानंतर उत्पन्न झालेल्या आर्थिक परिस्थितीला आणि राजकीय अरिष्टांना सगळ्याच जगाला तोंड द्यावे लागले. विज्ञानाच्या सहाय्याने मानवी संस्कृतीच काय तर संपूर्ण मानवजातही नष्ट करणे शक्य आहे, हे या पहिल्या महायुद्धाने दाखवून दिले. महाभारत काळात कुस्युद्धात भाग घेण्यास अर्जुनाने प्रथम नकार दिला होता. त्याचे कारण, 'युद्ध म्हणजे कुलक्षयाचे साधन; कुलक्षयाने कुलधर्म नष्ट होतो, आणि कुलावर अधर्माचा पाडा बसतो; कुलिख्या विघडतात; आणि शेवटी ते सर्व कुलच नरकाचा धनी बनते, ' असे त्याने दिले होते. पण शेवटी हे कुस्युद्ध झालेच आणि अर्जुनासही त्यात भाग घ्यावा लागला. या युद्धाचा परिणाम कलियुग अस्तित्वात येण्यात झाला असे मानण्यात येते. युद्ध म्हणजे समाजविघटन. याची जाणीव कुस्युद्ध कालात होती, आणि ती सत्य असस्याचे हृश्लीच्या काळी झालेल्या महायुद्धांनी दाखवून दिले आहे.

### प्रतिक्रिया

पहिल्या महायुद्धानंतर, युद्धाची कारणे नाहीशी करण्याच्या अनेक योजना जगापुढे आत्या. अशा योजनांपंकी वास्तवात आलेळी एक योजना म्हणजे 'राष्ट्रसंघ '. आपसांतीळ तंटे युद्ध न करता सलोख्याने मिटवावेत ह्या उद्देशाने राष्ट्रसंघाची स्थापना झाळी होती. याशिवाय या युद्धानंतर पुढीळ पंचवीस-तीस वर्षोत अनेक आंतरराष्ट्रीय परिषदा, आंतरराष्ट्रीय मजूरसंघ, आंतरराष्ट्रीय शांतता परिषदा, आंतरराष्ट्रीय न्यायाळ्य, यासारखेही बरेच प्रयत्न झाळे. पण या सर्व गोष्टींचा काहीच उपयोग झाळा नाही. १९३९ पर्यंत जग पूर्वपदावर येऊन, त्यास आणाळी एका मीषण युद्धास तोंड द्याचे ळागळे. पहिल्या महायुद्धानंतर शांतता प्रशापित करण्याकरिता केळेळे वर उल्लेखित प्रयत्न फसळे. याचे कारण जगातीळ ळहानमोठी राष्ट्र आपल्या हक्कांवर मर्यादा घाळून घेण्यास तयार नाहीत है प्रामुख्याने होते. तेव्हा अशी ही हिंसक वृत्ती आणि साम्राज्यळाळसा अनिवार्यपणे उत्पन्न करणारी नि टिकवून ठेवणारी समाजव्यवस्थाच आमूळाग्र बदळून टाकण्याची गरज

जगातील विचारवंतांना भासली असल्यास नवल नाही. भारतापुरतेच बोलावयाचे झाल्यास नवी कल्याणकारी जागतिक समाजव्यवस्था कशी असावी याची रूपरेखा जगापुढे मांड-णाऱ्या महारमा गांधी, मानवेंद्रनाथ रॉय, आणि विनोबा भावे या प्रमुख भारतीय विचार-वंतांबरोबरच धर्मानंदांचाही उल्लेख केला पाहिजे. त्यांच्या रूपरेखांचा अंिम उद्देश जाग-तिक स्वास्थ्य हा एकच बरी असला तरी तपशिलात भिन्नत्व होते, हे वेगळे सांगण्याची गरज नाही.

#### शांततेचे जागतिक प्रयत्न

पहिल्या महायुद्धानंतर जगान काथम स्वरूपाची शांतता प्रस्थापित करण्याचा 'राष्ट्रसंघ'- रूपी प्रयत्न कसा फसला याचा उल्लेख वर आलाच आहे. त्यानंतर दुसरे महायुद्ध होऊन गेले. राष्ट्रसंघाचे जनकत्व पहिल्या महायुद्धास देण्यात आले तर 'युनो 'चे — संयुक्त राष्ट्रसंघाचे जनकत्व दुसऱ्या महायुद्धास दावे लगते. ही 'युनो ' संघटना ज्या उद्दिष्टांकरिता अस्तित्वात आली ती उद्दिष्टे तिच्याकडून सफल झालेली नाहीत. याचे कारण म्हणजे त्यांतील काही राष्ट्रांस असलेला व्हेटोचा ( नकार अधिकार ) अधिकार हे होय. त्यामुळेच आज युनोच्या मानवी हक्क सनदेचे विडंबन चालू असलेले दिस्तृ येते. पहिल्या महायुद्धानंतर त्याच्या कारणमीमांसेस थोड्याच काळात सुरुवात झाली. त्या प्रकारचे आणाखी महायुद्ध पुन्हा होऊ नये असे जगात सर्वांसच वाटत होते. विचारवंतांनी जगात शांतता प्रस्थापित होऊन मानवी जीवन सुसह्य व्हावे म्हणून त्या काळात आपल्या नव्या समाजमार्गाच्या योजना जगापुढे मांडल्या. तीच स्थिती आताही दुसऱ्या महायुद्धानंतर उत्पन्न झालेली दिस्तृ येते. दिवसेंदिवस विध्वंसनाच्या अस्त्रांच्या बावतीत जग फार झगट्याने प्रगती करीत आहे. त्यांच्या उपयोगाची वेळ पुन्हा उद्भवली तर जगाची काथ परिस्थिती होईल याची कल्पना करणे कठीण नाही. अशा परिस्थितीत जगातील विचारवंत जागतिक शांततेच्या विचारात गुंतले असल्यास नवल नाही.

एक काळ असा होता की, त्या काळात सर्व जग एका समाजन्यवस्थेलाली आणण्याची करणना कोणासही शक्य कोटीतील बाटत नसे. अशा करणना आदर्शवादी (Utopian) म्हणून झिडकारण्यात येत. एण ही परिस्थिती आज राहिलेली नाही. उलट आज अशा जागतिक समाजन्यवस्थेशिवाय गत्यंतर नाही असे बाटू लागले आहे. जाती, वर्ग, देश, राष्ट्रे, यांत जग विभागलेले राहणे योग्य नाही, हेही मत आता मान्यता पावू लागले आहे. एवढेच नन्हे तर, कोणास आवडो न आवडो, जग एक आहे या भावनेने जगातील लोकांच्या मनाचा ताजा केन्हाच घेतलेला आहे. अमेरिकेच्या 'न्यूयॉर्कर' या नियतकालिकानेही अशाच अर्थाचा अभिप्राय एक-दोन वर्षामांगे न्यक्त केला होता. १६

या न्यूयॉर्करच्या स्त्रास धरूनच रिचर्ड फाक या विद्वान लेखका ने 'ए स्टडी ऑफ फ्यूचर वर्ल्डम ' या ग्रंथात, अखिल मानवी जीवन सुमह्य बनविणे शक्य असल्याची आपली भूमिका हिंडीच मांडली आहे. हा ग्रंथ म्हणजे एक्ट्याहुक्ट्याचा प्रयत्न नाही. तसे असते तर त्यास एवंडे महत्त्व देण्याची गरज नव्हती. कारण जागतिक स्वास्थ्यावर व्यक्तिशः विचार मांडणारे ग्रंथ आजकाल बरेच प्रसिद्ध होतात. पण प्रस्तुतचा रिचर्ड फाक यांचा प्रयत्न, 'इन्स्ट्यूट ऑफ वर्ल्ड ऑडर 'या संस्थेतफें झालेला आहे. जागतिक स्वास्थ्य-संशोधन हे ह्या संस्थेचे ध्येय आहे. कानेंजी एनडाऊमेंट आणि रॉकफेलर फाऊं-डेशन यांच्या सहाय्याने ही संस्था चालविण्यात येते. या संस्थेने 'दि वर्ल्ड ऑर्डर मॉडेल प्रॉजेक्ट, 'या नावाची एक योजना आखली आहे. त्या योजनेनुसार प्रकाशित होणार असलेल्या ग्रंथांकेचिच वरील एक ग्रंथ आहे. १९९० मधील जगाची घडी, सबंध जग हा एक घटक आहे असे समजून बसवावयाची झाल्यास काय केले पाहिजे, ह्याचा विचार वरील ग्रंथात केला आहे.

या ग्रंथातील विवेचनात खोलवर जाण्याचे प्रयोजन आपणास नाही. कारण, एक तर यात स्चित केलेक्या सर्वच कल्पना ताबहतोब अमलात येणाऱ्या नाहीत असे ग्रंथकारच सांगतात, आणि दुसरे म्हणजे, एक जागतिक लोकसभा असावी, आणि या लोकसभेचे घोरण अमलात आणण्याकरिता एक सुम्क्षा दल असावे, अशा ज्या दोन प्रमुख सूचना या योजनेत आहेत, त्या असेरिका, रशिया, आणि चीन, यांना आपल्या सत्त्वर बंधने लादून घेण्यास सांगणाऱ्या असल्यामुळे, मांजराच्या गळ्यात घांट कोणी नि कशी बांधावी हा महत्त्वाचा प्रश्न उपस्थित करणाऱ्या आहेत. असे जरी असले तरी जगात वेळोवेळी युद्धांच्या रूपाने होणारी मामुदायिक हिंसा, कशी कमी करता येईल, जगाची आर्थिक नि सामाजिक सुर्थिती कशी प्रस्थापित कराची, मानवाची प्रतिष्ठा कशी बाढवावी, भौगोलिक आणि नैमर्गिक हानी कशी थांबवावी, वगैरे प्रश्नांचा अभ्यास नि सशोधनपूर्ण विचार जो या ग्रंथातृन झालेला आहे, तो फारच मौलिक स्वरूपाचा आहे.

या ठिकाणी 'भोमनच्या घोषणेचा ' उद्धेल केल्यास अप्रस्तुत होणार नाही असे वाटते. हॉल्ड देशात ओमन येथे काही विचारी तकण एकत्र आले. त्यांनी आजच्या जगाच्या परिस्थितीचा विचार केला. त्यास जगाच्या स्वास्थ्याकरिता जागतिक समाज-व्यवस्था अस्तित्वात आणणे अगस्याचे आहे असे मनोमन वाटले. त्यांनी त्यानुमार एक

१६. There was a time when the notion of a world order was thought to be utopian vision. We can see now that, in

many respects, it is a hellish necessity. As for man's old dream of the world's becoming one, that whether we like it or not, occurred years ago.'

<sup>-</sup>The New Yorker, Dec. 10, 1973, P. 38.

मसुदा १७ तयार केला. या मसुद्यात, जगास नव्या समाजव्यवस्थेची गरज भासत असल्याचे नमूद करून, ती न्याय्य, मानवाच्या प्रतिष्ठेस आणि समानतेस जपणारी, आणि पृथ्वीच्या भौगोलिक स्थितीस आणि नैसर्गिक साधनसामग्रीस सुसंगत ठरणारी असावी, असे विचार मांडले आहेत. या मसुद्यानुसार जगाची नव्याने समाजरचना बडून येण्या-करिता प्रयत्न करण्याचीही प्रतिज्ञा, या मंडळींने या वेळी केली होती. ही गोष्ट १९७२ मध्ये घडली. या तरण मंडळींचा हा मसुदा नंतर 'ओमनची घोषणा' या नावाने प्रसिद्धीस येऊन बराच गाजला.

धर्मानंदांच्या काळात आणि आजच्या काळात कमी-अधिक पंचेचाळीस वर्षांचे अंतर पड़ले आहे. त्या काळापेक्षा आजच्या काळाने आंतरराष्ट्रीय भावनेच्या दृष्टीने बरीच पुद्रची मजल गाठली आहे. ती किती प्रमाणात याची कल्यना याची म्हणून वरील दोन घटनांचा थोडासा विस्तारपूर्वक उल्लेख केला आहे. पण एक गोष्ट या ठिकाणी लक्षात ठेवली पाहिजे. आंतरराष्ट्रीय भावना आज बन्याच प्रमाणात जायत झालेली असली तरी, प्रत्यक्ष कृतीच्या दृष्टीने राष्ट्रवादावर मात करण्याइतकी मात्र ती प्रबल अजून झालेली नाही. चातर्यीम हेच आमचे दैवत

पृथ्वीवरील मानवी जीवन स्थिर, सुन्ती, नि उन्नत व्हावे, आणि तिथे शाश्वत शांतता नांदावी, याकरिता ज्या आदर्श समाज-व्यवस्थेची गरज आहे, ती साध्य करण्याचा

89. "Some young people who gathered at Ommen, Holland, in 1972 drafted a statement of purpose which they called the declaration of Ommen. The simplicity and the directness of the Declaration provides a suitable signpost to the Future:

The group of Ommen,

Recognizing the oneness of the world and interdependence of humankind;

The need of a systematic analysis of the world's problems; The need to take account of long-term consideration;

Aware of the present conflict of humankind against itself and of humankind against nature;

Resolves to promote values, policies, and actions at all levels to establish a sustainable, just, and equitable global society consistent with the dignity of the human person and the finite resources and capacities of earth. "

-North America, No. 52, April 1973. P. 73.

मार्ग, ' चातुर्याम हेंच आमर्चे दैवत, ' ह्या ध्येयवाक्याने धर्मानंदांनी घोषित केला आहे. त्यांच्या या कत्याणकारी विश्वसमाजाची उभारणी: अहिंसा, सत्य, अस्तेय आणि अपरिग्रह, या चार नीतितत्त्वांवर झालेली आहे. हिंसा, असत्य, स्तेय आणि परिग्रह, यांच्यायोगे कोणत्याही राष्ट्राचे हित झाल्याचा दाखळा इतिहासात नसल्याचे सांगृत, " सध्याच्या गुंतागुंतींतून आणि अत्यंत विकट परिस्थितींतून पार पडण्याला सर्व राष्ट्रांना हा एकच उपाय आहे कीं, त्यांनीं आपल्या घोरणाला या चातुर्यामाची कसोटी लावून पाडावी. शस्त्रांच्या द्वारें आम्ही हिंसेची तयारी करीत आहोंत की नाहीं ? इतर राष्ट्रांना ठकविण्यासाठीं आम्ही असत्याचे प्रयोग करतों की नाही १ दुसऱ्या राष्ट्रांना छटून म्हणजे स्तेयाच्या द्वारें आम्ही संपत्ति गोळा करतों कीं नाहीं ? आणि आमच्या परिप्रहासुळे आम्हाला ह्या आणि अन्य पापांचा अंगीकार करावा लागतो की नाहीं ? याचा विचार सर्व राष्ट्रांतील पुढाऱ्यांनी अवश्य केला पाहिजे. ह्या चातुर्यामाच्या कसोटीला जर त्यांचीं कृत्यें उतरलीं, तर जगांतील वरींचशीं दुःखें नाहींशीं होतील आणि सर्व राष्ट्रांत सुल शांति नादूं लागेल," अशी त्यांनी म्वाही दिली आहे; आणि शेवटी जगातील राष्ट्रांप्रमाणेच सर्वसाधारण जनतेलाही आपत्या कर्तव्याची जाणीव देताना ते म्हणतात, " आम्ही गरिबांनी आणि श्रीमंतांनी चातुर्याम धर्म हेंच आमर्चे दैवत आहे असे जाणून छोकांत त्यांची भक्ति वाढेल व तद्द्रारा लोक सुखासमाधानानें नांदूं लागतील, यासाठीं कायावाचामनें झटलें पाहिजे. चातुर्याम धर्म हाच खरा चतुर्मुखी ब्रह्म आहे, आणि त्याच्या आराधर्नेतच आमचा व इतरांचा मोक्ष आहे. या चातुर्याम धर्मरथाची अहिंसा-दिक चार चाकें आहेत. त्यांत कांहीं न्यूनाधिक झालें किंवा त्यांच्यापैकीं एखादें चाक मोडलें, तर हा धर्मरथ चालणें शक्य नाहीं. यास्तव केवळ श्रद्धेवर अवलंबून न राहतां ह्या चार चक्रांचे वारंवार निरीक्षण करून तीं अन्याहत चालूं राहतील असा आम्हीं सतत प्रयत्न केला पाहिजे. हाच खरा कर्मयोग होय. " १८

पार्श्वनाथाचा चातुर्याम धर्म प्रामुख्याने याच चार तत्त्वांवर आधारलेला होता. बुद्धा-प्रमाणेच वार्श्वनाथाच्या विचारसरणीचा परिणाम धर्मानंदांवर झाला होता, हे त्यांच्या लिखाणातून दिसून येते. या चार यामांचा उगम वेदांतून अथवा उपनिषदांतून झाला असल्याचे मानणे कसे चुकीचे आहे हे दाख़बून देऊन, वेदपूर्व काळी तपस्वी ऋषि-मुनींच्या तपोधमीत या चार यामांना कसे स्थान होते, पार्श्वनाथाने आपल्या शिष्यांसह ते सार्व-जनिक करण्याची खटपट करून सामान्य लोकांनाही या यामांचे शिक्षण कसे दिले, आणि शेवटी महावीर स्वामीनेच नाही तर बुद्धानेही आणि इतर श्रमणांनी या धर्माचा प्रसार कसा केला, ही सर्व माहिती धर्मानंदांनी आपल्या ग्रंथांतून विशद करून सांगितली आहे.

१८. पार्स्वनाथाचा चातुर्याम धर्म : ले. धर्मानंद कोसंबी, पाने ९२-९३, ९५-९६.

आणि असे असताही धर्मानंद स्वतःस अभिप्रेत असलेली जागतिक समाजन्यवस्था अस्तित्वात आणण्याकरिता जगाने जैन अथवा बुद्ध धर्म स्वीकारावा असे प्रतिपादन न करता, वर उदलेखित चार यामांचा स्वतंत्रपणे पुरस्कार करतात, याचे कारण काय ?

### सांप्रदायिकतेची जोड आणि प्रश्नेचा अभाव

चातुर्याम धर्म पार्श्वनाथाने प्रचलित केला. बुद्धाने त्याला समाधीची नि प्रज्ञेची जोड देऊन आणि महावीराने त्यात ब्रह्मचर्य व्रताची नि तपश्चर्येची भर धालून, आपापत्या धर्माचा प्रसार केला. पण या महापुरुषांनी अशा प्रकारे जी शुद्धतत्त्वे जगापुढे मांडली ती पुढे तशीच शुद्ध राहिली नाहीत. या धर्मोना ऐहिकदृष्ट्या मजबूत करण्यासाठी त्यांच्या अनुयायांनी त्यांत अनेक दुष्ट प्रवृत्ती शुस्डल्या. बौद्ध आणि जैन धर्मोना सांप्रतची दशा येण्यास त्यांनी स्वीकारलेली सांप्रदायिकताच प्रामुख्याने कारण झाली.

बुद्ध आणि महावीरस्वामी यांच्या वेळी श्रमणांची सर्व मदार जनतेवर होती. सामान्य लोकांकडून त्यांस भिक्षा मिळे. एखादा मध्यमवर्गीय त्यास एखादा विहार बांधून देई. राजेलोक त्यांस आदराने वागवीत आणि आपल्या राज्यात राहण्यास मोकळीक देत. पण याच्यापेक्षा, राजेरजवाडे अथवा श्रीमंत लोक यांच्याशी जास्त सलगी ते ठेवत नसत. ही परिस्थिती अशोक राजाच्या कारकीर्दीपासून बदलली. त्याने स्वतः बौद्ध धर्म स्वीकारला आणि श्रमणसंघांना मोठमोठे विहार बांधून देऊन त्यांचा मानमरातव वाढवला. राजाकडून आणि श्रीमंतांकडून मदत वेऊन आपला योगक्षेम चालवण्याची या श्रामणांना सवय या काळापासून लागली. ते आळशी बनले. त्यांचा साधेपणा सुटला. साधेपणा सुटल्यावर परिग्रह, आणि त्यामागोमाग हिंसा आलीच. श्रीमंतांना खूष ठेवण्यासाठी श्रमणलोक वाढेल त्या दन्तकथा रचू लागले. ईश्वर आणि आत्मवाद यांचीही त्यांस कास घरावी लागली. जैनांनी तर जातिमेदही स्वीकारला. अशा परिस्थितीस पोचलेख्या धर्मीचा पुरस्कार करण्याऐवजी धर्मानंदांनी ग्रद्ध स्वरूपातील चातुर्याम तत्त्वांवर भर दिला असल्यास नवल नाही. हे चार याम काय आहेत ते आता पाहू या.

### पहिला याम अहिंसा :

' अहिंसाप्रतिष्ठायां तत्सिन्निधी वैरत्यागः ! ' मानवाच्या अंतरात अहिंसेची प्रस्थापना झाली म्हणजे त्याच्या सान्निध्यात येणाऱ्याच्याही चित्तात वैर नाहीसे होते, असे आपस्या योगशास्त्रात सांगितलेले आहे. कारण त्या काळात कायिक पीडेबरोबरच वाचिक पीडा—म्हणजे दुसऱ्यास कुचेष्टा, निंदा, मर्मभेदक भाषण वगैरेद्वारा दुःख देणे, आणि मानसिक पीडा—म्हणजे दुसऱ्याविषयी हिंसक विचार मनात आणणे, या दोन्ही गोष्टींचा अहिंसा- व्रताच्या पाळनात समावेश होत होता. अशा प्रकारचे अहिंसाव्रत तप आचरणाच्या स्वरूपात बुद्धकाळापूर्वी एक-दोन शतके तरी अस्तित्वात होते, आणि तेमुद्धा रानावनात्व वस्ती करून राहणाऱ्या ऋषिमनींमध्ये. ते या व्रताचा प्रचार करण्याच्या भागगडीत पडत

नसतः कारण रानात कोणापुढे प्रचार करणार, आणि शहरातून तर ब्राह्मण यज्ञयाग आणि पद्महिंसेत गुंतलेले !

जैनांचा तेविसावा तीर्थंकर पार्वनाथ याने अहिंसेची सत्य, अस्तेय आणि अपरिग्रह या तीन यामांशी सांगड घाट्न, तिला सामाजिक बनवले. इतक्या प्राचीन काळी अहिंसेला सुसंबद्ध बनवून सर्व समाजात तिचे महत्त्व पटिविण्याचा प्रयत्न करणारे पार्वनाथ हेच पहिले. नंतरच्या काळात बुद्ध आणि महावीरस्वामी यांनी या यामांचा स्वीकार करून त्यांचा जोरदार प्रचार केल्यामुळे वैदिक हिंसा बंद पडली. पण पुढील काळात या दोन्ही धर्मीयांनी आपले धर्म राजाश्रित केल्यामुळे त्यांना सांप्रदायिक स्वरूप प्राप्त होऊन त्यांच्या अहिंसावताचे स्वरूप पार बदलून गेले. जैनांनी पुढे पुढे तर अहिंसेचे तत्व पराकोटीला नेऊन पोचविले. जीवजंत् तोंडात जाऊन हिंसा होईल म्हणून तोंडावर कपडा बांधण्यापर्येत त्यांची मजल गेली. पण याचबरोबर राजे लोक युद्धे करून मानवाची हिंसा करतात याच्याकडे ते दुर्लक्ष करू लागले. बुद्धाने अहिंसा ही मानवधर्मास अनुसरून योजिली होती. मनुष्यांकडून मनुष्यांची जी हिंसा होते ती त्याला नष्ट करावयाची होती. पण नंतरच्या बौद्धांनी अहिंसेचा विपर्यास केला. अशा प्रकारे अहिंसा धर्माला विकृत स्वरूप येत गेले; ते इतके की, आजकाल काळाबाजार करावा, चोरटे व्यवहार करावे, लोकांना पिळून यथास्थित पैसा मिळवावा, आणि नंतर संग्यांना सालर घालावी, पांजरपोळ काढावे, देवळे बांधावी, हॉस्पिटले काढावी, हाच अहिंसेचा अर्थ होऊन बसला आहे.

### महात्माजींचा अहिंसाधर्म

पार्श्व नि बुद्ध यांनी अहिंसेचा प्रवाह बहुजनाकडे वळविण्याचे कार्य केले. अहिंसेला त्यांनी सामाजिक क्षेत्रात प्रतिष्ठा प्राप्त करून दिली. पण त्या काळात अहिंसेचा राजकीय क्षेत्रात प्रवेश होऊ शकला नाही. त्यामुळे त्यांचा अहिंसाधर्म सांप्रदायिक डगक्यात कोंडला गेला नि त्याच्यामोवती पुराणांचे कुरण माजले. चालू शतकात या प्रवाहाला राजकारणाकडे वळवण्याचे महान कार्य महात्मा गांधींनी केले. ते 'सत्याप्रह ' नावाचे एक अभिनव तत्त्व घेऊन राजकारणात उतरले. त्यांच्या 'सत्याप्रह ' या शब्दात अहिंसा आणि सत्य या दोन तत्त्वांचा समावेश होतो. या दोन प्राचीन तत्त्वांमध्ये महात्माजींनी नवा आश्य मरला, आणि ती तत्त्वे सत्याप्रहाच्या स्वरूपात वैयक्तिक पातळीवरून सामुदायिक आचारात रूढ करण्याचा प्रयत्न केला. यातून बरेच साधले गेले असले तरी संपूर्ण साध्य हाताशी येऊ शकलेले नाही, असे धर्मानंदांचे महणणे आहे. या सत्याप्रहाला अपरिग्रहाची जोड मिळाल्याशिवाय तो टिकाऊ होणार नाही, एवढेच नव्हे तर तो उलट राष्ट्रीयतेच्या गर्तेत पद्धन अपायकारक ठरेल असे त्यांस वाटते. १९ हे कसे, त्यांचे विशेष स्पष्टीकरण पुढे येईलच.

१९. ' हिंदी संस्कृति आणि अहिंसा. ' ले. धर्मानंद कोसंबी, पा. ३१८–३२५

### दुसरा याम सत्य:

जे चांगले, शास्वत, सचोटीचे, काल्यनिक नन्हे, प्रामाणिक, असे सर्वसाधारणपणे अनेक सत्याचे अर्थ सांगता येतील. मनुष्याने केवळ आपस्या समजुतीप्रमाणे यथार्थ बोलणे अथवा आपस्या बुद्धिवादी दृष्टिकोणास पटणारे बोलणे, यासही सत्य बोलणे असेच म्हणण्यात येते. पण वस्तुस्थिती अशी असते की, एकाचे सत्य ते दुसऱ्याचेही सत्य असतेच असे नाही. अवाधित सत्यासत्य ठरवणे ही गोष्ट फार कठीण. आपणास आपस्या समजुतीप्रमाणे वाटणारे सत्य असे म्हटत्यावर, आपली समजूत तीच दुसऱ्याची समजूत असे गृहीत धरस्यासर्थ होते. आत्मसापेक्ष सत्य नि जगाचा व्यवहार यांत विरोध पदीपदी येतो. आणि त्यामळे सत्याला गौणत्व प्राप्त होते.

महात्मा गांधींची सत्य जाणून घेण्याची पद्धत याहून वेगळी आहे. आपल्या अंतरातील ध्वनी जे संगेल तेच सत्य असे ते मानत होते. पण मानवी मनाचे व्यापार अनेक माध्यामांतून होत असतात आणि सर्वोच्या मनाचा विकास सारखाच झालेला नसतो, याची त्यांना जाणीव होती. म्हणून ते म्हणत की, " ज्याप्रमाणें शास्त्रीय प्रयोग करणाऱ्यांना शास्त्रीय शिक्षण-क्रमातून जाणें आवश्यक असतें, त्याचप्रमाणें आध्यात्मिक क्षेत्रात प्रयोग करू इच्लिगारांनी काटेकोर शिस्तपालनाची पूर्वतयारी करून तो अधिकार प्राप्त करून वेतला पाहिजे. " रे यावरून दोन गोष्टी सिद्ध होतात. महात्माजींच्या मताप्रमाणे सत्यशोधन हा अध्यात्माचा एक भाग आहे ही पहिली गोष्ट, आणि दुसरी गोष्ट म्हणजे ते काम सर्वोसच साधणारे नसून, सत्यशोधन कार्यास पात्र ठरलेल्यांचे, म्हणजे फक्त त्रज्ञांचेच काम आहे!

धर्मानंदांच्या मते फक्त एकेरी सत्याचाच उपदेश करून चालणार नाही. ' इदं सच्चं मोधमज्जं. ' [ हेंच काय तें सत्य इतर झूट. ] अशा आग्रहाने युद्धे होतात, तेव्हा कोणत्याही सत्याची जाणीव करून ध्यावयाची असल्यास त्याचा विचार अहिंसा, अस्तेय आणि अपरिग्रह, या तीन यामांच्या अनुसंधानाने झाला पाहिजे, असे त्यांचे मत होते. हे तीन याम आणि सत्य परस्पर साधक नि पोषक असल्यामुळे, त्यावर अधिष्ठित असल्छेलेच सत्य सर्वमान्य होऊ शकेल. आज डेमॉक्रसीचा उदोउदो करणारी राष्ट्रे अणु-बॉम्ब तयार करून आपला परिग्रह वाढविण्याकरिता त्याचा अयोग करू पाहतात. अशा प्रकारची डेमॉक्रसी सत्यावर आधारलेली आहे असे कसे म्हणता येईल ? – असा ते प्रश्न करतात. २९

#### तिसरा याम अस्तेयः

स्तेय म्हणजे चौर्य. अस्तेय म्हणजे चोरी न करणे. पण चातुर्याम धर्मात अस्तेयाला

केवळ चोरी न करणे याच्याहीपेक्षा जास्त व्यापक अर्थ प्राप्त होतो. हाच व्यापक अर्थ धर्मानंदांना अभिष्रेत आहे. आपण कष्ट न करता समाजातील संपत्तीचा आणि इतर फायद्यांचा उपमोग घेणे, आवश्यकतेपेक्षा अधिक धनसंग्रह करण्याचा प्रयत्न करणे, कष्ट-जीवीवर्गाच्या श्रमाने निर्माण होणाऱ्या संपत्तीचा अपहार करणे, ही सर्व स्तेयाची विविध स्वरूपे आहेत.

सर्वसाधारणपणे चोरणे अथवा छुटणे हे निषिद्ध सर्वच मानतात. चोर अथवा छुटारू जे असतात, ते आपत्या अशा कृत्याचे समर्थन सहसा करू शकत नाहीत. पण आपत्या समाजात दिस्न येणाऱ्या व्यापारी छुटीचे असे नाहीं. काळाबाजार करून, अधिकाऱ्यांना लाच देऊन, चोरटा माल विकत घेऊन नि विकृत, आणि अशा प्रकारे व्यापाराच्या नावाखाली अनेक अथोग्य व्यवहार करून, लोक श्रीमंत झालेले दिस्न येतात. अशांची समाजात खुतीच होत असते. आणि त्यांनी थोडासा दानधर्म केला तर मग विचालच नका, त्यांची फारच खुती होते. असा समाज अस्तय चृत्तीचा होणेच शक्य नाही. अशा स्तेयाचा प्रभाव ज्या ठिकाणी असतो, तेथे असत्य, परिग्रह, आणि परिग्रहाच्या रक्षणासाठी हिंसा, हे दुष्टचक चाल्च असते. मांडवलशाही समाजाचे हे वैशिष्ट्य आहे.

### चौथा याम अपरिप्रह:

संपत्ती अथवा भोग्यवस्तू जवळ बाळगणे, त्यांचा संग्रह करणे, आणि त्यावर आपले स्वामित्व प्रस्थापित करणे, यास परिग्रह म्हणतात. याच्या उळट संपत्तीचा नि भोग-वस्त्ंचा संग्रह न करणे, म्हणजे अपरिग्रह. समाजात परिग्रहवृत्ती बळावळी की एखाद्या टिकाणी संपत्तीचा ढीग होतो, तर दुसऱ्या टिकाणी दैन्य आणि दारिद्य, अशी विषम् परिस्थिती उत्पन्न होते. आजची आपळी भांडवळदार समाजत्ववस्था ही स्तेयमूळ आणि परिग्रहम्भान आहे. कामगारवर्गाळा शक्य तितके कमी अथवा गरजेपुरते देऊन, त्याच्या श्रमाने उत्पन्न झाळेल्या धनाचा मळा मोठा भाग माळकवर्ग केवळ स्वामित्वाच्या बळावर स्वतःस ठेवत असतात.

'समाजवाद 'हा समाजाच्या आर्थिक प्रकृतीला अपरिग्रहाचा सिद्धान्त लागू करण्याचा प्रयत्न आहे. परिग्रहाचा त्याग करावयाचा म्हणजे तो परिग्रह समाजाच्या मालकीचा करावयाचा, हा जो समाजवाद्यांचा सिद्धान्त आहे, तोच मानवजातीच्या उन्नतीचा आहे हे धर्मानंदांना मान्य होते, पण त्याचबरोबर जगातील सर्वच राष्ट्र अपरिग्रही बनल्याशिवाय ती युद्धापासून मुक्त होणार नाहीत, आणि जगात पूर्णपणे सुखशांती नांदणार नाही, असे त्यांचे मत होते.

#### सत्याप्रह आणि धर्मानंद

महात्मा गांधींनी १९२० मध्ये अहिंसात्मक असहकाराच्या चळवळीस सुरुवात करून, भारतीय राजकारणात एका नव्या युगास सुरुवात केळी. ही चळवळ महात्माजींच्या

२०. यंग इंडिया : ३१-१२-१९३१

२१. ' पादर्वनाथाचा चातुर्याम धर्म ' ः ले. धर्मानंद कोसंबी, पा. ८३-८४.

ज्या तत्त्वज्ञानावर आधारलेली होती त्यास त्यांनीच 'सत्याग्रह' हे नाव दिले होते. या तत्त्वज्ञानाचे महत्त्व वर्णन करताना, 'गांधीवाद ' हा अहिंसावाद आहे हे त्याचे वैशिष्ट्य नाही; तर तो राजकीय अहिंसावाद आहे; हे त्याचे वैशिष्ट्य आहे असे आचार्य जावडेकरांनी म्हटलेले आहे. रे राजकारण म्हणजे हिंसा नि दंडनीती असे सर्वत्र मानण्यात येई. अशा परिस्थितीत महात्माजींनी राजकारणाला अहिंसेचे अधिष्ठान देण्याचा केलेला प्रयत्न अपूर्व होता. निःशस्त्र असलेली प्रजा 'सत्याग्रहा 'च्या शस्त्राने साम्राज्यशाहीशी यशस्त्री लढा देऊ शकेल असे तर त्यास वाटत होतेच, पण त्याशिवाय ह्या सत्याग्रहाचा संदेश भारतातील सात लाख खेड्यांत्न पोचू शकला तर आपला देश परकीयांच्या पाशात्न मुक्त होऊन तेथे 'रामराज्य ' निर्माण होण्यास फार वेळ लागणार नाही, अशी त्यांची भावना होती.

महात्मार्जीच्या दृष्टीने सत्य आणि अहिंसा ही जीवनाची अंतिम मृत्ये होती. या दोन सनातन तत्त्वांचा समावेश त्यांच्या सत्याग्रह या शब्दात होत होता. मानवी जीवनाचे मृळ अधिष्ठान नैतिक आहे, आणि त्याच्याशी मुसंगत असलेली भौतिक प्रगतीच न्याच्य आणि श्रेयस्कर आहे, अशी त्यांची भावना होती. असहकारिता नि कायदे मंग या दोन रूपांनी महात्मार्जीचा सत्याग्रह भारतीय राजकारणात प्रगट झाला, आणि १९४२ च्या 'चले जाव 'चळवळीपर्येत याच मार्गांने भारतीयांनी महात्मार्जीना साथ दिली. या ठिकाणी एक गोष्ट लक्षात ठेवली पाहिजे ती ही की, राष्ट्रांची आणि राष्ट्रसभेचीही महात्मार्जीएवढी अहिंसेवर अचल श्रद्धा नव्हती. त्यांनी ते एक घोरण, एक व्यवहारी साधन, म्हणून अहिंसेचा स्वीकार केला होता.

लोकमान्य टिळकांना इंग्रजांनी 'हिंदी असंतोषाचे जनक ' अशी पदवी बहाल केली होती. महात्माजींचेही कार्य तसे पाहित्यास असंतोष उत्पन्न करणारेच होते. लोकमान्यांनी असंतोष उत्पन्न केला तो फक्त राजकीय क्षेत्रातचा उल्ट महात्माजींनी राजकीय क्षेत्रातचा उल्ट महात्माजींनी राजकीय क्षेत्रान बरोबरच सामाजिक क्षेत्रातील अनेक प्रश्न घेऊन तेथेही वेगवेगळ्या पद्धतीने असंतोष उत्पन्न केला. यामुळे सगळाच भारतीय समाज दवळला गेला, आणि अशा प्रकारच्या सर्वस्थाीं असंतोषाला तोंड देणे परकीय राज्यकर्त्यांना कार कठीण गेले असत्यास नवल नाही.

स्वातंत्र्यानंतर भारतीय काँग्रेस पक्ष निवडून येऊन सत्ताधारी बनला. हा पक्ष गेल्या पाव शतकाहून अधिक काळ भारताचे राजकारण चालवीत आहे. पण या पक्षाकडून आतापर्येत झालेले कार्य, गांधीवादास घरून झाले आहे असे स्वतः काँग्रेसवालेसुद्धा म्हणत नाहीत. व्यापार, उद्योग आणि अस्तित्वात येणाऱ्या नव्यानव्या योजना लक्षात घेतस्यावर, भारताची प्रगती होत आहे असे म्हणावे लागते. पण त्याचबरोवर अजूनही भारताला अन्न बाहेरून आणावे लागत आहे, याची तीवतेने जाणीव झाल्याशिवाय

राहात नाही, गेल्या पंचवीस वर्षांपूर्वी भारतातील धनाट्य आणि गरीव यांच्यात जेवले अंतर होते, त्याच्यापेक्षा किती तरी पटीने ते आज वाढलेले आहे. संस्थानिक, राजेरजवांडे गेले असल्याच्या बढाया अधूनमधून अजूनही कानावर येतात, पण त्यांची जागा आता तंबाकू, कापूस, सुपारी, लाकूड, सालर, वगैरेचे मोठे व्यापारी; सालळी वर्तमानपत्रांचे मालक, सालळी-हॉटेलांचे चालक, खाण-मालक, बडे बागाइतदार, इत्यादींनी वेतली असून, ही नवी सरंजामशाही अस्तित्वात आली आहे हे लक्षात ठेविले पाहिजे. याशिवाय काळा-बाजारवाले, समालकी, यांचे तर प्रस्थ एवंडे माजले आहे की, ते आज गेल्या काळातील महाराजांनाही मागे टाकतात. हे सर्व अहिंसा आणि सत्य यांच्या अधिष्ठानावर चालले आहे असे कोण म्हणेल ? महारमाजींनी या अहिंसेसाठी आणि सत्यासाठी जीव तोडला. आजची परिस्थिती लक्षात वेता, भारतात महारमाजींचे असे काहीच राहिले नाही असे मोठ्या खेदाने म्हणावे लागते.

जगात हिंसेचे साम्राज्य पसरलेले आहे आणि त्यामुळे युद्धे होतात; जगाने जर अहिंसेचे तत्त्वज्ञान स्वीकारले तर ही युद्धे थांबून आंतरराष्ट्राय शांतता प्रस्थापित होईल, असे गांधीजींच्या काळापासून सर्वसाधारणपणे मानण्यात येते. पण केवळ हिंसकृष्ट्वती ही युद्धाचे कारण होऊ शकेळ काय, हा प्रश्न तात्त्विकदृष्ट्या विचार करण्यासारला आहे. आजपर्येत हिंसेचा वापर साधन म्हणूनच झालेळा आहे, साध्य महणून नव्हे! केवळ हिंसेकरिता हिंसा सहसा कोणी करीत नाही. आपले उद्दिष्ट साध्य होत नाही असे दिसून आले म्हणजे, एक जालीम उपाय म्हणून, बन्याच वेळा मनुष्य हिंसेचा आधार घेतो. अशा प्रकारचे प्रसंग व्यक्तित्यक्तीमध्येच नव्हे तर राष्ट्राराष्ट्रामध्येही उपस्थित होतात. म्हणूनच छक्षात ठेवले पाहिजे ते हे की, हिंसा हा आजच्या जगाच्या विशिष्ट समाजव्यवस्थेचा परिणाम आहे, कारण नव्हे.

समाजात निरिनराळे वर्ग असतात. त्यांच्यात हितविरोध नि स्पर्धा चालू असते. मांडवलदारवर्ग अमजीवी वर्गांची आणि गरिवांची पिळवणूक करून, आपण जास्त श्रीमंत होण्याचा प्रयत्न सतत करीत असतो. त्याकरिता तो शासनावरही आपले वजन प्रस्थापित करतो. अशा पिळवणुकिच्या पायावर उमारलेख्या समाजात हिंसक वृत्ती अनिवार्य असते. हीच गोष्ट राष्ट्राराष्ट्रांची. चाजारपेठांसाठी त्यांच्यात प्रथम चढाओढीस सुस्वात होते. नंतर साम्राज्यलालसा. यात्नच तेढ उत्पन्न होते, आणि त्याचे पर्यवसान युद्धात होते. ज्या समाजव्यवस्थेत साम्राज्यलालसा अनिवार्यपणे निर्माण होते ती जागतिक समाजव्यवस्थाच आमूलाग्र बदलली तर हिंसेचा उपयोग करण्याचा प्रसंगच येणार नाही, असे धर्मानंदांचे म्हणणे आहे.

त्यांचा जो नवा समाज अस्तित्वात येणार आहे तो महात्माजींच्या अहिंसाधर्मास, म्हणजे सत्य आणि अहिंसा या दोन यामांस, अस्तेय आणि अपरिग्रह या आणखी दोन यामांची जोड देऊन. या नव्या समाजधर्माची ही चार चाके एकमेकांस कशी पूरक आहेत आणि ती परस्परावलंबी कशी आहेत, हे धर्मानंदांनी अगदी थोड्या नि साध्या शब्दात

२२. 'गांधीवाद ': ले. दां. द. जावडेकर, पा. ३०.

आपस्या 'बोधि-सत्त्व ' नाटकातील 'बोधिसत्त्व 'या पात्राच्या तोंडी घातले आहे. ते म्हणते :

"माझ्या मतें चार यामांच्या विकासानें जगांत सुखशांति स्थापतां येईल. अहिंसा व सत्य या दोन यामांचा जर सर्वत्र प्रसार झाला, तर देखील मनुष्यांतील मांडणें पुष्कळच कमी होतील. परंतु त्यांच्याबरोबरच अस्तेय व अपरिग्रह यांचाहि सार्वित्रिक प्रसार झाला पाहिजे. चोरी प्रचलित राहिली, तर अहिंसा आणि सत्य कसें टिकूं शकेल ? अपरिग्रहाचीहि तशीच आवश्यकता आहे. कांहीं जणांनीं सत्यानें आणि अहिंसेच्या मार्गानें संपत्ति मिळविली, आणि ते परिग्रह वेऊन बसले, तर जे गरीब असतील ते त्या संपन्नांची ईर्ष्या करतील, व त्यांची संपत्ति चोरून किंवा हिरावृन घेण्याचा प्रयत्न करतील. अशा समाजांत अस्तेय वत करें टिकणार ? श्रीमंत आपल्या परिग्रहाचें रक्षण शस्त्राच्या अथवा असत्याच्या मदतीनें करतील. मग अशा समाजात अहिंसा आणि सत्य कसें नांदूं शकेल ? अर्थात या चारही यामांना समभावानें प्रचारांत आणलें पाहिजे. " रे 3

#### खरा अपरिप्रह

महात्मा गांधींच्या 'सत्याग्रह' सिद्धान्ताबद्दछ एका ठिकाणी आपले मत व्यक्त करताना धर्मानंद म्हणतात: "त्या (अहिंसेच्या) प्रवाहाला गति देऊन राजकीय क्षेत्राकडे बळविण्याचा महात्मा गांधींचा प्रयत्न खरोखरच अभिनंदनीय आहे. परंतु दिशाभूल झाल्यामुळें तो मध्येंच खोळंबला. हें एका अर्थी बरें झालें. कारण तो तसाच पुढें जाता, तर राष्ट्रीयतेच्या गतेंत पडून अपायकारक झाला असता. अहिंसेला समाजवादांच्या प्रश्चेची जोड मिळाली, तरच हा प्रवाह योग्य दिशेकडे वळेल व मानवजातीच्या कल्याणाला कारणीभूत होईल." २४ याच संदर्भात दुसऱ्या एका ठिकाणी त्यांनी, "महात्मा गांधींनीं गेल्या २५ वर्षोत अहिंसा आणि सत्य हे दोन याम व्यवहार्य करून दाखवले आहेत. त्यांचा स्वीकार केल्यांनें हिंदुस्थानचें नुकसान न होतां फायदाच झालेला आहे. ह्या यामांना अस्तेय व अपरिग्रह या दोषांची जोड मिळाली तर हिंदुस्थानचा विकास आणली चांगला व त्वरित होईल," २५ असे म्हटलेले आहे.

वरील पहिल्या उताऱ्यात 'समाजवाद्यांच्या प्रश्नेचा ' उल्लेख आहे, तर दुसऱ्यात 'अपरिग्रह 'या सनातन शब्दाचा आहे. पण या दोन्हींचा एकच अर्थ धर्मानंदांना अभिप्रेत आहे. आणि तो म्हणजे आधुनिक साम्यवादी अर्थ ! जुन्या काळी बौद्ध अथवा जैन, आपले उद्योगधंदे, वतनवाडी सोडून देऊन संन्यास घेत असत. अशा प्रकारचा

सनातनी अपरिग्रह धर्मानंदांना पसंत नाही- " सर्व स्त्रीपुरुषांनीं जिमनी सोझून संन्यास घेतला तर लवकरच सर्वोवर उपाशी मरण्याची पाळी येईल ... जर सर्वोनाच जागवयाचे असेल, तर सर्वोनांच मेहनत केली पाहिजे. राजानें आणि अमीर-उमरावांनीं भयंकर ऐषआरामांत व श्रमणब्राह्मणांनीं ऐदीपणांत दिवस काढल्यानें श्रमजीवी समाजावर अतिशय ताण पद्धन त्याचा चुराडा होतो, व त्याचे दुष्परिणाम सर्वोना सारखेच भोगावे लागतात. तेव्हां वतनवाडीच्या परिग्रहाचा त्याग करावयाचा म्हणजे हा परिग्रह सामाजिक मालकीचा करावयाचा, हा जो समाजवादांचा सिद्धान्त तोच मानवजातीच्या उस्तीला हितकारक आहे." असे धर्मानंदांचे म्हणणे आहे. र ६

धर्मानंदांची समाजवाद आणि साम्यवाद यांकडे ओढ यामुळेच होती. पण हा साम्यवाद पारचात्यांना अभिप्रेत आहे तशाच्या तशाच त्यांना ध्यावयाचा नत्हता. "जवळ-पासच्या राष्ट्रांवर हल्ला करून आम्हांस वसाहती मिळवावयाच्या नाहींत, एवढेंच नव्हे, तर आमच्या देशांतच आम्ही अशी समाजरचना करू पाहतों कीं, तिच्यांत कोणीहि परिग्रही किंवा स्तेयावर (छटीवर) जगणारा माणूस राहणार नाहीं. परंतु ही समाज-रचना रिशयन क्रांतीसारखीच झाली पाहिजे असा कोणी आग्रह करूं नये. सत्याच्या आणि अहिंसच्या मार्गानें ती करता येईल अशी आम्हांस खात्री वाटते. आमचीं सत्य आणि अहिंसा हीं तत्त्वें स्वराज्य मिळविण्यापुरतींच नसून सगळ्या जगाचें हित साधण्या-साठीं आहेत. आम्ही तुमच्यावर हल्ला करणार नाहीं एवढेंच नव्हे तर, जर का इंग्रज आणि अमेरिकन मांडवलवाल्यांनीं सोव्हियटशीं युद्ध मांडलें तर तें मोडण्यासाठीं आम्ही आटोकाट प्रयत्न करूं, अशी एकदाची सोव्हियटशीं युद्ध मांडलें तर तें मोडण्यासाठीं आम्ही आटोकाट प्रयत्न करूं, अशी एकदाची सोव्हियटशीं युद्ध मांडलें तर तें मोडण्यासाठीं आम्ही आटोकाट प्रयत्न करूं, अशी एकदाची सोव्हियटशीं युद्ध मांडलें तर तें मोडण्यासाठीं आम्ही आटोकाट प्रयत्न करूं, अशी एकदाची सोव्हियट पुढाच्यांची खात्री झाली, म्हणजे ते आमच्यापासूनच नव्हे, तर कांहीं अंशीं अमेरिकन व इंग्रज मांडवलवाल्यांपासूनहि निर्धास्त होतील. "रेण या शबदात धर्मानंदांनी आपणास अभिप्रेत असलेल्या आधुनिक अपरि-ग्रहाची कर्यना दिली आहे.

महात्मा गांधींना आधुनिक भांडवलशाही पसंत नव्हती हे दाखवून देताना त्यांच्या तत्त्वज्ञानाचे भाष्यकार आचार्य जावडेकर म्हणतात: " ... समाजाच्या आर्थिक घटनेला नैतिक अधिष्ठान असलें पाहिजे आणि आर्थिक व्यवहार करीत असतां व्यक्तीनें न्याय- बुद्धीला जागृन ते केले पाहिजेत, ही सत्याग्रहाची दृष्टि महात्मा गांधींनीं स्वीकारत्यामुळें आर्थिक व्यवहारावर नीतीचें बंधन नसावें आणि प्रत्येक व्यक्तीच्या स्वार्थीला व लोभाला केवळ इतर व्यक्तीच्या स्पर्धेचें व स्वार्थीचें बंधन पडेल तेवढें पुरें आहे, या मतावर आधारलेलें व्यक्तिवादी अर्थशास्त्र आणि भांडवलदारी आर्थिक घटना ही सैतानी आहेत अथवा अनर्थावह आहेत असें महात्मा गांधींना वाटत असे ... आजच्या समाजात कर्जाचें व्याज, जिमनीचा खंड, आणि कारखानदारीचा नका, असें केवळ स्वामित्वाच्या

२३. ' बोधिसत्त्व- नाटक ': ले. धर्मानंद कोसंबी, पा. ५८.

२४. ' हिंदी संस्कृति आणि अहिंसा ' : ले. धर्मानंद कोसंबी, पा. ३२९.

२५. 'पार्श्वनाथाचा चातुर्याम धर्म ': हे. धर्मानंद कोसंबी, पा. ७४.

२६. ' हिंदी संस्कृति आणि अहिंसा ' : ले. धर्मानंद कोसंबी, पा. ३१८.

२७. 'पार्वनाथाचा चातुर्याम धर्म 'ः ले. धर्मानंद कोसंबी, पान. ७९.

हक्कांनीं द्रव्यार्जन करण्याचे तीन मार्ग कायदेशीर गणले जातात. आर्थिक समतेच्या हिं विचार केल्यास हे मार्ग कायदेशीर असले, तरी ते दुसऱ्याच्या श्रमांचें फल ल्वाडणारे असल्यामुळें ती कायदेशीर चोरी आहे असे म्हणावें लागतें. धनोत्पादनाचीं साधनें मोठीं बनल्यामुळें ही कायदेशीर चोरी फार मोठ्या प्रमाणांत चालू झाली आहे, आणि या चोरीमुळें जो धनसंग्रह होत आहे त्या धनसंग्रहानें समाजांतील बहुतेक कष्ट-जीवी व्यक्तींना दारिद्र्य आणि दास्य हीं मोगावीं लागत आहेत. आजन्या समाजांत चालू असलें हें हें त्येय बंद करण्यास, कारखाने, जिमनी व पेढ्या, यांच्यावर समाजांचें स्वामित्व प्रस्थापित करणें यावांचून दुसरा मार्ग दिसत नाहीं. म्हणूनच समाजवादाची निर्मिती आज झाली, आणि हा समाजवाद सत्याग्रही मार्गानें स्थापन झाल्यास तो आपणास मान्य आहे, असे महात्मा गांधी म्हणत. " रूट

णण हे जरी खरे असले, तरी महात्मा गांधींना समाजवादाबद्दल खास असे आकर्षण होते असे म्हणता येत नाही. याचे कारण, अशा प्रकारचा समाजवाद आवस्या 'अन्याचारी असहकारात 'सामावलेला आहें, अशी जी त्यांची भावना होती, तेही असू शकेल. २९ महात्माजींच्या समाजवादाची कर्वना त्यांनी संयुक्त प्रांतातील जमीनदारांस, 'तुम्ही आपणास जनतेचे पालक म्हणून समजा, 'असा दिलेला सल्ला, आणि संस्थानिकांना 'रामराज्याचा आदर्श पुढें ठेवून वागा, 'असा केलेला उपदेश, यांवरून करता येते. या गोष्टीस उल्लेखन धर्मानंद आपले मत व्यक्त करताना म्हणतात, "महात्माजींच्या उपदेशानें बड्या लोकांचें समाधान होत असेल. परंतु आमच्यासारख्या सामान्य माणसांना तो पटत नाहीं. इतिहासाच्या परिशीलनानें आमची समजूत अशी झाली आहे कीं ... अपरिग्रहावांचून सत्य आणि आहिंसा कधींहि टिकाव घरून रहाणार नाहीं. परिस्थितीनें त्यांना (जमीनदार, संस्थानिक वगैरेंना ) उत्पन्न केलें आहे. एण त्यांना आमचे पालक म्हणणें सर्वयैव अयोग्य आहे. त्यांच्या पूर्वजांनीं केवळ हिंसात्मक बुद्धिबळानें संपत्ति कमावली; आणि हिंसेच्या बळावरच तिचें रक्षण होत आहे. अशा प्रकारें हिंसेनें सुरलेल्या लोकांना सत्याचे आणि अहिसेचे पालक बनविणें म्हणजे चोरांच्या हातांतच

तिजोरीच्या किल्ल्या दिल्यासारलें हास्यस्पद होईछ!"

' उंट सुईच्या नेड्यात्न जाऊ शकेल पण श्रीमंत मनुष्य ईश्वरी राज्यात प्रवेश करू शकणार नाही.' या खिस्ताच्या उक्तीची आठवण देऊन धर्मानंद पुढे सांगतात की, " येणार असलेल्या भारतीय स्वराज्यांत परिग्रही माणसास प्रवेश मिळाला तर त्यांत अहिंसा आणि सत्य एक दिवसहि टिकाव धरून राहणार नाहीं. त्यांच्या परिग्रहाच्या रक्षणासाठीं राज्ययंत्रणेला आठिह प्रहर हिंसा करण्याला तयार रहावें लागेल; आणि तेवढ्यांने न भागल्यास जुन्या काळीं श्रमणब्राह्मणांनीं जशीं खोटींनाटीं पुराणें रचलीं, तशीं तीं त्यांना रचावीं लागून पुन्हा असत्याचा नि हिंसेच्या महापंकांत लोळण्याची पाळी येईल.

आजची भारताची परिस्थिती लक्षात घेता, ४० वर्षीपूर्वी धर्मानंदांनी प्रकट केलेले हे विचार भविष्यसूचक होते असे म्हणावे लागते.<sup>3</sup> °

### विनोबाप्रणीत 'साम्ययोग '

महात्माजींच्या सत्य आणि अहिंसा तत्त्वज्ञानाची पुढची पायरी विनोबांनी आपल्या 'साम्ययोगा 'द्वारा गाठली असल्याचे मानण्यात येते. विनोबांना अपरिग्रह अभिप्रेत आहे, आणि वरवर पाहिल्यास त्यांचा साम्ययोग, साम्यवादास जवळचा असल्यासारखा वाटतो. पण साम्यवादाचा पाया राजकीय आणि आर्थिक आहे तर साम्ययोगाचा आध्यात्मिक आणि नैतिक आहे, हे लक्षात ठेवले पाहिजे. जगावर अधिराज्य गाजवणारी सत्ता नि संपत्ती ही जी दोन मूल्ये आहेत, ती बदलून टाकणे हे साम्ययोगाचे प्रमुख उद्दिष्ट आहे. त्यांस जी क्रांती अभिप्रेत आहे ती 'मूदान-यज्ञ-मूलक प्रामोद्योगप्रधान अहिंसक समाज निर्मिती ', या शब्दांनी मांडण्यात येते. <sup>3 १</sup> विनोबांना हे सर्व, साध्या गांधीजींच्या अहिंसक मार्गाने नव्हे, तर त्यांच्या स्वतःच्या 'अनाग्रही अहिंसक मार्गाने 'साध्य करावयाचे आहे. कोणतीही न्याय्य गोष्ट साध्य करून वेण्यास अंतिम उपाय म्हणून सत्याग्रहाचे शस्त्र वापरण्यास गांधीजींची संमती होती. पण विनोबांना कोणतेच दहपण, जबरदस्ती, आग्रह, मान्य नाही. यावरून त्यांनी आपली 'साधन-शुचितेची' कल्यना कोणत्या परमावथीला पोचवली आहे याची कल्यना येते.

विनोबांना अभिप्रेत असलेख्या शासनरहित समाजाची कल्पना लोकशाहीतील विकेंद्री-करणापेक्षाही विकीर्ण आहे. या समाजन्यनस्थेत मध्यवर्ती सत्ता नाममात्र राहणार असून प्रत्येक खेडे आपली शासनन्यवस्था स्वतंत्रपणे हाताळणार आहे. मार्क्स, लेनिन यांनाही साम्यवादाचे अंतिम ध्येय म्हणून शासनरहित समाजन्यवस्था (अराज्यवाद) अपेक्षित

२८. ' जीवन-रहस्य ' : ले. आचार्य शं. द. जावडेकर, पा. ४६४-४६५.

२९. १९४० साठी, रामगड येथील राष्ट्रसमेच्या अधिवेशनात मांडण्यासाठी जयप्रकाश नारायण यांनी एक ठराव गांधीजींकडे पाठवला होता. हिंदुस्थान स्वतंत्र झाल्यावर आर्थिक आणि राजकीय स्वातंत्र्याचा लाम सर्वास समानतेने होण्यासाठी कोणता कार्यक्रम अंगिकारावा, हे ह्या ठरावात दाखवून दिले होते. तो मांडला गेला नाही. त्यातील समाजवादास पाठिंबा देऊन महात्माजींनी २० एप्रिल १९४० च्या 'हरिजन 'मध्ये एक लेल लिहिलेला होता. त्यात, 'आज हिंदुस्थानांत जे समाजवादी आहेत त्यांनी आपलें ध्येय जाहीर करण्यापूर्वी मी समाजवादी होतों', असे त्यांनी उद्गार काढले होते.

३०. ' हिंदी संस्कृति आणि अहिंसा ' : छे. धर्मानंद कोसंबी, पा. ३१९.

३१. विनोबांना अभिप्रेत असलेख्या क्रांतीचे हे वर्णन जयप्रकाश नारायण आणि इतर सर्वोदयवाद्यांनी सर्वोदयाला जीवनदान देण्याकरिता जी प्रतिज्ञा तयार केली, त्यात अंतर्भृत केलेले आहे.

आहे. पण त्यांना ही अराज्यस्थिती येईपर्येतच्या मधस्या काळात श्रमिकवर्गाचे हुकूम-शाही शासन अपरिहार्य वाटत असून, हिंसा ही त्यांस वर्ज्य नाही, हे आजन्या साम्यवादी देशांतील राज्यव्यवस्थेकडे लक्ष दिल्यास कळून येते.

विनोगंचा शोषणरहित समाज जो होणार आहे तो 'दाना 'च्या द्वारा निर्माण करण्यात येईल. ह्या कार्यास सुस्वात होऊन आज पंचवीस वर्षांवर काळ होऊन गेला आहे. या भूदान कार्यांच्या सुस्वातीस, ही चळवळ स्वतंत्ररीत्या चालेल, एक नवा कार्यंकारीवर्ग तयार होईल, आणि आर्थिक नि समाजिक विषमतेची समस्या या मार्गाने सुदू शकेल अशी फार मोठी आशा उत्पन्न झाली होती. पण ती नंतर फोल ठरली. गोळा झालेल्या जिमनीपैकी बरीचशी जमीन ओसाड नि लावगडीस अयोग्य असल्याचे नंतर आढळून आले. तसेच मिळालेल्या जिमनीची बरीच दानपत्रे नंतर खोटी ठरली. या सर्व गोष्टींमुळे, भांडवलदार काय नि जमीनदार काय, येथून तेथून सगळीकडे सारखेच हे सत्य पुनश्च प्रस्थापित होऊन, भारताच्या आध्यात्मिक परंपरेमुळे भारतीय भांडवलदार नि जमीनदार यांचे हदयपरिवर्तन करणे सोपे जाईल, हा समज एक कविकल्यनाच ठरली.

## राष्ट्रप्रेम आणि सांप्रदायिकता

धर्मानंदांप्रमाणेच महात्मा गांधी आणि विनोबा भावे यांनाही अभिप्रेत असलेख्या नव्या समाजव्यवस्थेची थोडीबहुत चर्चा वर करण्यात आलेळीच आहे. या बाबतीत जास्त चिकित्सकपणे विचार केल्यास, अशा समाजव्यवस्थेची निकड इतरांपेक्षा धर्मानंदांना जास्त वाटत होती, आणि ती व्यवस्था जागतिक स्वरूपाचीच असली पाहिजे याची शास्त्रद्धद्ध जाणीवही त्यांनाच प्रामुख्याने होऊन चुकली होती, असे म्हणावे लागते. भगवान बुद्धाने राज्यत्याग करण्याचे वरंपरागत कारण धर्मानंदांना पटले नाही. त्यांनी दीर्घ संशोधन करून ते समजून घेण्याचा प्रयत्न केला. त्यांनी राज्यत्यागाची जी सयुक्तिक उपपत्ती पुढे आणली ती आज सर्वमान्य ठरली आहे. या उपपत्तीशी आणणास या टिकाणी कर्तव्य नाही, पण महत्त्वाची गोष्ट ही की, फार पुरातन काळापासून जागतिक स्थैर्यास आणि मानवातील स्नेहसंबंधांस मारक होत आलेल्या दोन मानवी प्रवृत्तींची प्रमावीपणे जाणीव धर्मानंदांना याच संशोधनातून झाली.

या प्रतिगामी प्रवृत्ती म्हणजे 'राष्ट्रप्रेम ' आणि 'सांप्रदायिकता '. तसे पाहिस्यास मानवी इतिहासाच्या एका कालखंडात राष्ट्रवादाने फार प्रागतिक स्वरूपाचे कार्य केलेले आहे. त्या वेळी त्याने मानवी बुद्धीला बांध घालणाऱ्या तत्त्वज्ञानाला मूठमाती देऊन मानवाच्या विकासाला फार मोठी चालना दिली. उत्पादनशक्तीची यामुळेच बाढ झाली; नवे शोध लागले, नवी यंत्रे तयार झाली, अशक्य वाल्णाऱ्या अनेक गोष्टी शक्य झाल्या, व्यापार-उद्योग फार मोठ्या प्रमाणावर वाढले, राष्ट्रीय वाङ्मय नि कला वगैरेंना चालना मिळाली, एवढेच नव्हे तर याच राष्ट्रवादातून विकसित झालेक्या संस्कारितेनेच आंतर-राष्ट्रीय बंधुखाची भावनाही उत्पन्न केली. हे सर्व मान्य करूनही, भांडवलशाहीच्या

पायावर उमा असलेला राष्ट्रवाद आणि त्यातृन उत्पन्न होणारी सांप्रदायिकता मानवांच्या दुफळीस, जागतिक अस्वास्थ्यास, आणि मानवाच्या संहारास, कायमची कारणीभृत होऊन बसली आहे. धर्मानंदांनी बऱ्याच काळापासून या दोन प्रवृत्तींपासून जगास सावध करण्याचा उपक्रम चाल् ठेविला होता. ते या विषयावरील आपले मत किती स्पष्टपणे मांडीत असत, हे पुढील दोन उताऱ्यांवरून दिस्न येईल:

" ह्या प्रचारांत (अपरिग्रहाच्या) राष्ट्रीयत्व मिसळतां कामा नये. या राष्ट्रीय-त्वामुळें आरंभीं आरंभीं इंग्लंडचा फायदा झाला, तरी त्याचे परिणाम गेल्या दोन महायुद्धांत होऊन इंग्लंडचें जवळ जवळ दिवाळेंच निवालें आहे, आणि इंग्लंड लवकरच स्पेनच्या पंक्तीला जाऊन बसेल अशीं चिन्हें स्पष्ट दिसत आहेत. मग त्या राष्ट्रियत्वानें इंग्लंडचें मिळविलें काय श अनंत इतिहासांत 'दो दिवसांची 'साम्राज्यसत्ता!

"आम्हांला हें राष्ट्रीयत्व आरंभापासूनच बाघक होईल. इंग्रजांशीं सामना करण्यासाठीं जरी आम्ही आज एकवटलों, तरी ही एकी राष्ट्रीयत्वामुळें लवकरच नष्ट होईल. कर्नाटक व महाराष्ट्र, आंत्र व तामीळ, बंगाल व बिहार, ह्या व अन्य सर्व देशांत लहानसहान गोष्टींवर भांडणें उपस्थित होतील, व हिंसक आणि परिग्रही लोकांच्या हातीं सत्ता जाईल; आणि तेणेंकरून बहुजनसमाजांचें अतोनात नुकसान होईल. हें संकट टाळावयांचें असेल तर आजपासूनच ह्या राष्ट्रीय-त्वाविरुद्ध चळवळ चालू केली पाहिजे."

आणखी एका ठिकाणी ते म्हणतात, " अमेरिकन आणि इंग्रज मांडवलवाले कोणत्या ना कोणत्या निमित्तानें आपणावर हल्ला करूं पाहतात असें सोव्हिएट पुढान्यांना मय वाटत आहे; आणि तें अस्थानीं आहे असें म्हणतां येत नाहीं. इकडे चीनमध्यें चांग—कै—शेकला पुढें करून अमेरिकन आपला डाव साधूं पाहात आहेत, तर हिंदुस्थानांत मुस्लीम लीगवें खोड कॉंग्रेसच्या गळ्यांत अडकावृन हिंदुस्थान सोव्हिएट विरुद्ध खडा करण्याचा डाव इंग्रज खेळत आहेत, अशी शंका रिशयन मुस्सद्धांना थेते. हिंदुस्थानापास्न सोव्हिएट संघाला निर्धास्त करण्याचा प्रमुख उपाय हा कीं, कॉंग्रेसनें अपरिग्रही आणि अस्तेयी समाज बनविण्याचें ध्येय पूर्णपणें अंगीकारावें. श्री. जवाहरलाल नेहरू व इतर सोशालिस्ट कॉंग्रेसमध्यें आहेतच. पण ते पक्के देशाभिमानी आहेत. देशाभिमान आणि सोशिआलिझम याच्या संयोगानें फासिझम उत्पन्न होतो असा अनुभव इटलींत व जर्मनींत आला आहे. तसा कांहीं प्रकार हिंदुस्थानांत घडून आला, तर हिंदुस्थानापास्न सोव्हिएट संघाला भय उन्पन्न होईल, यांत शंका नाहीं. एण कॉंग्रेसनें सर्वयेव अपरिग्रहाचें ध्येय स्वीकारस्यावर हें भय बाळगण्याचें सोव्हिएट संघाला कारण राहणार नाहीं." 32

३२. धर्मानंदांनी 'पार्श्वनाथाचा चातुर्याम धर्म 'हा आपळा ग्रंथ दुसऱ्या महा-युद्धाच्या शेवटच्या दिवसांत लिहिला होता. त्या ग्रंथातील अनुऋमे ७५ आणि ७८ या पानांतून वरील दोन्ही उतारे वेतले आहेत.

आध्यात्मिक मानवतावाद

एखादे चित्र पूर्णपणे समजून घ्यावयाचे झाल्यास त्यापासून काही अंतरावर उमे राहुन त्याकडे पहावे लागते. त्याचप्रमाणे एखाद्या घटनेचा, अथवा शिकवणीचा समाजावर कसा काय परिणाम झाला हे साकल्याने समजून येण्यास मध्ये काही काळ जाणे इष्ट असते, सत्य आणि अहिंसा या शिकवणीचा भारतावर झालेला परिणाम आज जोखणे शक्य झालेले आहे. आजचे भारताचे राजकारण आणि समाजकारण गांधीवादानुसार चालले आहे असे म्हणणारा आज भारतात कोणी सापडणार नाही. आज पश्चिमी राष्ट्रां-कडे पाहिल्यास विज्ञान आणि तंत्रज्ञान यांची झपाट्याने वाढ होत असताना दिसून येते. त्याचबरोबर हेही दिसून येते की, त्यांच्यामुळे उत्पन्न होणारी तेथील आर्थिक क्रांती यद्धखोरीस उत्तेजन देणारी ठरत आहे. आणि अशी ही पश्चिमी राष्ट्रे ज्या प्रकारची अर्थव्यवस्था आज दृढ करीत आहेत, त्याच प्रकारच्या अर्थव्यवस्थेचा पाया आज भारतातही घातला जात आहे. गांधीजींच्या सत्याग्रहातील 'सत्य ' आज अस्तित्वात नाही. ते केव्हाच गडप झालेले असून 'आग्रह ' तेवढा डोके वर काढून आहे. पण या ठिकाणी हेही लक्षात ठेविले पाहिजे की, 'गांधीवादाला ' खरा हादरा स्वतः गांधीजींनीच पाकिस्तानला संमती देऊन दिला. फाळणीविद्ध लढा द्यावा असे गांधीजींचे खासगी मत होते असे गांधीवादी सांगतात. यावरून या फाळणीच्या बाबतीत गांधीजी आपत्या आतस्या आवाजाविरुद्ध वागले असे म्हणावे लागते. आणि यावरून गांधींचे तत्त्वज्ञान सर्व ठिकाणी लावावयाचे नसन काही ठिकाणीच लावावयाचे असे जर इतर गांधीवाद्यांना बाटले तर त्यांस दोष कसा देतां येईल ?

गांधीजींच्या सत्याग्रही तत्वज्ञानाने भारतीय स्वातंत्र्यचळवळीत फार मोठी कामगिरी बजावळी यात शंकाच नाही. पण त्यांचा हा 'गांधीवाद 'एक नवा समाज निर्माण करण्यास अपुरा ठरला हेही तेवढेच खरे. याचे कारण त्यांनी आपस्या सत्याग्रही जीवननिष्ठेला बुद्धिवादी बैठक न देता अध्यात्मनिष्ठेचा आणि 'आतस्या आवाजाचा 'आधार वेतला. त्यामुळे त्यांच्या सर्वच तत्त्वज्ञानावर आणि विचारांवर गृहवादाचे आवरण चढले. "गांधीजी चळवळीच्या तंत्राबद्दल फार संदिग्ध बोलत; पण त्यांच्या अलेकिक व्यक्तिमत्त्वावर विश्वास ठेवून आग्हीं त्यांच्या आज्ञा निमृद्रपणें पाळल्या, " 33 असे स्वतः जवाहरलाल नेहलंनीच म्हटलेले आहे. विनोबांच्या तत्त्वज्ञानाबद्दल थोडेसे विवेचन झालेच आहे. त्यांची साम्ययोगाची सूत्रे आणि त्यावरील भाष्य यांचा विचार केल्यास, ती बरीच सयुक्तिक वाटतात. पण उपयोग काय ? त्यांच्या 'अनाग्रही ' साधनमार्गाने ती कथी काळी सत्यस्रष्टीत आणता येतील असे मानणे आज तरी स्वप्नरंजन वाटते ! गांधीजीं-प्रमाणे विनोबांचेही तत्त्वज्ञान अध्यात्मावर आधारलेले आहे हे आपण पाहिलेच आहे.

ते आपली भूदान चळवळ परमेश्वरप्रेरित असस्याचे मानतात. तसेच त्यांचे 'स्क्ष्मात जाणे', आणि स्क्ष्म, स्क्ष्मतर, स्क्ष्मतम, वगैरे सत्याग्रहाचे तत्त्वज्ञान, हे गृहवादात ज्ञिरून आकाशात तरंगणारे असल्यामुळे, सर्वसाधारण लोकांना सहजपणे आकलन होणारे नाही.

महात्माजींची वृत्ती जरी मूळचीच धार्मिक नि ईश्वरावर निर्तात श्रद्धा ठेवणारी होती, तरी पण ती कर्मंठ स्वरूपाची नव्हती. भक्तिमार्गी संतांप्रमाणे त्यांनी बाह्य उपचारांपेक्षा अंतःशुद्धीला आणि नैतिक वृत्तीला जास्त महत्त्व दिले होते. सर्व धर्मतत्त्वांचा अभ्यास करून आपल्या धर्मकरमनेस त्यांनी व्यापकता आणली होती. वैयक्तिक चारित्र्य, संयम, सदाचार, सहिष्णता, नि सेवावृत्ती, ह्या गुणांना आपल्या अध्यात्मवादात त्यांनी महत्त्वाचे स्थान दिले होते. पण हे सर्व करताना त्यांनी वापरलेली परिभाषा जुनीच धार्मिक होती. " राजकीय प्रतिकाराला त्यांनीं धर्मयुद्ध टरवलें. जनतेंत जागृती घडवून आणण्यासाठीं केलेखा उपनासाची त्यांनीं प्रायश्चित्तांत गणना केली. लोकसंग्रहाच्या दृष्टीनें हातीं वेतलेली खादी, सूतकताई, यांसारख्या कार्यक्रमांना त्यांनी व्रतांची योग्यता दिली. अस्पृश्यता, जातिभेद, इत्यादि सामाजिक प्रशांचें धार्मिक स्वरूप त्यांनीं कायम ठेवलें. इतकेंच नव्हे. तर बिहारच्या भूकंपासारख्या नैसर्गिक घटनेचीहि अस्ट्रश्यतेच्या पापाचरणानें ओढवलेला ईश्वरी कोप, अशीच त्यांनीं उपपत्ति लावली. <sup>??3 ४</sup> यामुळे सामान्य लोकांना गांधीजींच्या प्रगत धर्मकल्पनेचे मर्म कळले नाही. परंपरागत रूढी नि बाह्य उपचार यांनाच धर्म सम-जणाऱ्या या लोकांची गांधीजींच्या धार्मिक परिभाषेने दिशाभूल झाली. ते त्यामुळे आपल्या जुन्या कत्पनांना आणि आचारविचारांनाच चिकटून राहिले. या बाबतीत आचार्य जावडेकर म्हणतात, "धर्म हा शब्द सांप्रदायिक धर्म या अर्थाशीं इतका निगडित झालेला आहे कीं, महात्मा गांघी ज्या न्यापक जीवननिष्ठेच्या अर्थानें तो शब्द योजितात, तो अर्थ लोकांच्या अंतःकरणांत जागृत होत नाहीं, आणि त्यामुळें गांधीजींनीं या व्यापक व सर्वसंग्राहक जीवननिष्ठेला धर्माव्यतिरिक एखादा दुसरा शब्द योजिला असतां तर फार बरें झालें असतें, असें कांहीं छोकांचें मत आहे. "34

# धर्मानंदांचा बुद्धिवादी मार्ग

धर्मानंदांची गांधीजींवर अत्यंत भक्ती होती. त्यांच्या सत्य नि अहिंसा या तत्त्वांवर धर्मानंदांचा पूर्ण विश्वास होता. या तत्त्वांमुळे भारतीय स्वातंत्र्यचळवळीचा फार मोठा फायदा झाला असे त्यांचे मत होते. पण फक्त या दोन तत्त्वांच्या सहाय्याने नवा कत्याण-कारी समाज निर्माण होणे शक्य नाही, असेही त्यांचे मत होते. गौतम बुद्धाने बहुजन-हिताय, बहुजनमुखाय असलेल्या आपल्या धर्माद्वारे अपरिग्रहाच्या तत्त्वाची शिकवण

<sup>33. &#</sup>x27;An Autobiography': Jawaharlal Nehru, P. 73

३४ 'महाराष्ट्रातील राष्ट्रवादाचा विकास': ले. नलिनी पंडित, पान १५९-१६०. ३५. 'जीवन-रहस्य': ले. आचार्य द्यां. द. जावडेकर, पा. ४३३-४३४.

दिली. या अपरिग्रह-तत्त्वाला २४०० वर्षोनंतर कार्ल मार्क्स या समाजशास्त्रज्ञाने शास्त्रीय अधिष्ठान देऊन त्याचा विकास केला. या कार्ल मार्क्सच्या विकासत अपरिग्रहाची सांगड महात्माजींच्या सत्य नि अहिंसा तत्त्वांशी घातस्यानेच जगात स्वास्थ्य नि शांती प्रस्थापित होईल, अशी धर्मानंदांची भावना आहे.

धर्मानंदांची काहीशी तर्कनिष्ठ मनोकृती त्यांच्या लहानपणीच दिसून आली होती. तिच्या वाढीस सुरवातीच्या काळात आगरकरांच्या विचारसरणीने कसे खतपाणी लावले, हे आपण मागेच पाहिले आहे. पण ही तर्कवादी कृती पक्की करण्याचे कार्य नंतरच्या काळात बुद्धाच्या शिकवणीने केले. बुद्ध कालाम क्षत्रियांना उपदेश करताना म्हणतो :

"... शंका उत्पन्न होणें स्वामाविकच आहे. कालाम हो, मी जें कांहीं सांगणार आहें तें परंपरेनें ऐकत आलों आहों म्हणून खरें मानूं नका; हें आपत्या पवित्र प्रंथांत आहे म्हणून खरें मानूं नका; हें अनुमानानें सिद्ध करतां थेतें म्हणून खरें मानूं नका; हें सुद्र मानूं नका; असा हा लौकिक न्याय आहे म्हणून खरें मानूं नका; हें सुद्र दिसतें म्हणून खरें मानूं नका; आपत्या श्रद्धेला हें जुळतें म्हणून याजवर विश्वास ठेवूं नका; हा श्रमण प्रसिद्ध आहे, अथवा हा आपणाला पूज्य आहे म्हणून माइया माष्रणावर विश्वास ठेवूं नका. पण कालाम हो, जेव्हां तुमच्या विवेकजुद्धीला तो खरा वाटेल, तेव्हांच तुम्ही त्यांचें ग्रहण करा. " ३६

याचप्रमाणे दुसऱ्या एका ठिकाणी, बौद्धिक चिकित्सा न करता श्रद्धेवर आधार-ठेल्या विचारांना बौद्ध धर्मात स्थान नसत्याचे पटवून देताना बुद्ध म्हणतो, "शहाणे छोक ज्याप्रमाणें सोन्याची परीक्षा तें बाळून, त्याचे तुकडे करून आणि तें परिसावर धासून करतात, त्याप्रमाणें तुम्ही माझ्या उपदेशाची परीक्षा घेऊनच त्याचा स्वीकार करा. केवळ माझ्याकडे पाहून करूं नका." <sup>3 ७</sup> या विचारसरणीचा धर्मानंदांवर फार मोठा परिणाम झाला होता. याचे प्रत्यंतर त्यांनी आमरण व्यतीत केलेल्या बुद्धनिविष्ट नैतिक जीवनात दिसून येते.

तसे पाहिल्यास, कभी अधिक प्रमाणात संत तुकाराम, समाजसुधारक आगरकर, गौतम बुद्ध, महात्मा गांधी आणि कार्ल मार्क्स, हे सर्वच आपापल्या परीने धर्मानंदांचे गुरू होते असे म्हणता येते. त्यांच्याविषयी त्यांना फार मोठा आदर वाटत होता. त्यांच्या मौल्यवान विचारांचा संशोधक हष्टीने आणि सखोल अभ्यास धर्मानंदांनी फार कष्ट घेऊन केला होता. पण असे अस्नसुद्धा कोणत्याही प्रकारे भावनेच्या, श्रद्धेच्या अथवा सांप्रदायाच्या आहारीं न जाता, प्रज्ञा नि तर्कशुद्ध हष्टी वापरून या सर्वोच्या विचारांचे आणि शिकवणीचे मूल्यमापन करून, त्यांतील श्रेयस्कर तेवढेच त्यांनी स्वीकारले होते.

चाळीस वर्षीपूर्वी मार्क्सवादी विचारसरणी ही सामाजिक जीवनाकडे पाहण्याची

मार्क्सवादातील हिंसात्मक भागाच्या कार्यकारणभावाचे विवेचन करताना धर्मानंद म्हणतात:

"सामाजिक विकासाचा उत्कृष्ट ज्ञान असलेला तत्त्ववेत्ता कार्ल मार्क्ससारखा दुसरा क्वचितच झाला असेल. परंतु त्याला देखील युरोपियनांची संकुचित वृत्ति भोवली. सगळ्या जगांतील पीडितांच्या संबटनेनें पीडकांना दूर सारून एक अत्यंत मुखावह सामाजिक संघटना तयार करतां येईल, असें त्यानें शास्त्रीय पद्धतीनें सिद्ध करून दाखवलें. परंतु ह्या कार्यात अहिंसेचा उपयोग करतां येईल, असें त्यास मुळींच वाटलें नाहीं. सर्व जगांतील पीडित लोकांनीं एक होऊन पीडकांचा संहार केला पाहिजे, असें त्याचें म्हणणें होतें. आणि त्यास अनुसरून रिशयन क्रान्ति घडन आली आहे.

"सगळे पीडित किंवा मजूर जर एकवटले, तर पीडकांना मारण्याची जरूरच राहणार नाहीं. परंतु मार्क्स ज्या संस्कृतीत जन्मला तिची परंपराच अशी आहे कीं, कोणी तरी विरोधी असल्याशिवाय तिला चैनच पडत नाहीं. पाश्चात्य संस्कृतीचे आद्य प्रवर्तक ग्रीक. त्यांची सगळी संस्कृति आपल्या शहरापुरती होती. अर्थात् इतर शहरांतील लोकांशीं त्यांचा पूर्ण विरोध होता. आधुनिक युरोपांत त्या संस्कृतीचे पर्यवसान राष्ट्रीयत्वामध्यें झालें. आपल्या राष्ट्रासाठीं कोणतेंहि कुकृत्य करणें योग्य आहे, अशी युरोपियन राष्ट्रांतील लोकांची समजूत. ग्रीक लोकांना इतर शहरें जशीं विरोधी वाटत, तशी ह्या राष्ट्रांना इतर राष्ट्रें विरोधी बाटतात; व अशा चढाओढीशिवाय संस्कृतीची उन्नति नाहीं, असें त्यांतील पुढारी लोक प्रतिपादन करतात. याच्यावर कार्ल मार्क्सने जो तोडगा काढला तो

शास्त्रोक्त नि सर्वोत्कृष्ट दृष्टी आहे असे जगातील विचारी लोक मानीत होते. मार्क्स-वाद्यांचे आर्थिक, वर्गीय, आणि आंतरराष्ट्रीय सिद्धान्त धर्मानंदांना पूर्णपणे पसंत होते. निरितराळ्या राष्ट्रांतील भांडवलदार आणि राज्यकर्ते कामगारवर्गाची पिळवणूक करतात, आणि परस्परांच्या साहाच्याने समाजवादी क्रांतिकारक प्रवृत्ती दृडपून टाकतात, म्हणून अशा या गोष्टींना विरोध करण्यासाठी जगातील सर्व कामगारवर्गानी एकत्र येऊन आधाडी करावी, भांडवलशाहीला नेस्तनाबूद करून उत्पादनाची साधने समाजाच्या मालकीची करावी, जगातील सामान्य लोकांना स्वातंत्र्य नि समता मिळवून देऊन नव्या वर्गहीन समाजाची स्थापना करावी, आणि राष्ट्राराष्ट्रांतील संघर्षाना विरोध करून जगात शांतता नांदेल असे करावे, अशी मार्क्स आणि मार्क्सवादी तत्त्वचितकांची विचारसरणी होती. याशिवाय मार्क्सच्या वेळेपासूनच आंतरराष्ट्रीय सहकार्य हे त्यांनी आपले ब्रीद मानले होते. अशा प्रकारचा नवसमाज निर्माण करण्याकरिता जी साधने वापरावयाची त्यांतील हिंसात्मक भाग वगळस्यास इतर सर्व धर्मानंदांना संमत होते असे म्हणता येईल.

३६. कालाम-सुत्त, अंगुत्तरनिकाय.

३७. ज्ञानसार- समुच्चय: ३१.

हा कीं, सर्व मजूरवर्गाला एकवटून त्याला भांडवलवाल्यांवर बालावे. म्हणजे हा जो राष्ट्रांराष्ट्रांमध्यें विरोध आहे तो भांडवलवाले आणि मजूर यांच्यावर नेऊन टाकावा. एकदा भांडवलशाही नष्ट झाली कीं, मग हा विरोध आपोआपच लय पावणार. कांट्यानें कांटा काढण्यासारखी ही युक्ति आहे.

"परंतु ह्या युक्तींत एक मय आहे, तें हें कीं, कांट्यानें कांटा काढीत असतांना पहिला कांटा निघण्यापूर्वी दुसरा कांटा मोडला आणि त्यांचें टोंक आंत राहून गेलें, तर पहिल्यापेक्षां जास्ती दुःख व्हावयाचें. ही स्थिति आज इटलींत आणि जर्मनींत उत्पन्न झाली आहे. राष्ट्रीयत्वाचा कांटा काढण्यासाठीं समाजवादाच्या कांट्यानें प्रयत्न केला. पण पहिला कांटा न निघतां हा दुसरा कांटाहि त्यांतच जाऊन सामील झाला.

" सशस्त्र क्रान्ति करून भाडवलवात्यांना मारा, असें म्हणण्यापेक्षां ' भांडवल-वाल्यांसाठीं शस्त्र ग्रहण करूं नका, ' हा तॉल्स्तॉयचा उपदेश अधिक हितावह होता. रशियन क्रांतीला यश येण्यास क्रांहीं अंशीं हाच उपदेश कारण झाला. झार, लोकांना जबरदस्तीनें समरांगणांत पाठवूं शकला. पण जेव्हां लोक लढूं इच्छिनात, तेव्हां झारशाही आपोआपच कोल्मङ्कन पडली....कार्ल मार्क्सच्या प्रश्रेला महास्मा गांधींच्या अहिंसेची जोड मिळाली असती, तर पाश्चात्य राष्ट्रं महायुद्धाच्या घोर संकटांत सांपडलींच नसतीं." उ

महात्मा गांधींची विचारपद्धती अध्यात्मवादावर आधारलेली होती हे आएण पाहिलेच आहे. ते सर्व-धर्म-समन्वयाचे पुरस्कतें होते. त्यात ईश्वरिनष्ठा ही मूलभूत होती. सामाजिक, आर्थिक, राजकीय, अशा सर्वच व्यवहारांत ते धार्मिक वृत्ती स्वीकारीत आणि सर्व गोष्टींची ईश्वरवादाशी सांगड घालीत. उर्व सर्व धर्मोंचे अंतिम उिह्म मानवांना सत्यिनष्ठ आणि अहिंसक बनविणे असे ते मानीत. अशा प्रकारे अहिंसेच्या तत्त्वाला धार्मिक अधिष्ठान देणे धर्मानंदांना मुळीच पसंत नव्हते. राजकारण आणि समाजकारण यांत धार्मिक गोष्टींचे मिश्रण केल्याने फायद्यापेक्षा हानीच जास्त होते असे त्यांचे मत होते. "परमेश्वर किंवा आत्मा आहे कीं नाहीं याचा शोध शास्त्रज्ञांनी अवश्य करावा. परमेश्वराविषयीं शास्त्रज्ञ कांहींच सांगूं शकत नाहींत. अर्थात् ह्या बाबतींत ते अग्नेयवादी आहेत. आत्म्याविषयीं जे शोध चालले आहेत, यांत 'आत्मा अत्यंत अत्थिर किंवा अनित्य आहे, 'हा बौद्धांचा सिद्धान्त खरा समज्ञयांत येत आहे. जशी विद्युच्छिक्ति तशीच आत्मराक्ति, तिचा उपयोग जसा वाईट कामीं तसाच चांगल्या कामीं करतां येणें शक्य आहे. ही आत्मराक्ति चेंवीजलान, तैमूरलंग, महमंद गझनी, इत्यादिकांमध्यें जशी

होती, तशीच पार्श्वनाथ, महावीर, बुद्ध, खिस्त, इत्यादिकांमध्यें होती. एकांनी मनुष्याच्या विकासाच्या कामीं त्या शक्तीचा उपयोग केला, एवढेंच काय तें.

"आजकाल जो शास्त्रज्ञानाचा विकास झाला आहे तो परमेश्वरावर भार धालून झालेला नाहीं. उलट शास्त्रज्ञांना वारंवार परमेश्वर-भक्तांशीं लद्धनच आपले शोध अमलांत आणांवे लागले. तेव्हां चातुर्यामांच्या प्रयोगांत परमेश्वराची कल्पना मिसळण्यापासून संप्रदायापलीकडे दुसरें कांहीं निष्पन्न होणे शक्य नाहीं, "४० असे धर्मानंदांचे स्पष्ट मत होते. असो. धर्मानंदांना अभिप्रेत असलेल्या कल्याणकारी समाजव्यवस्थेची मूलतत्त्वे प्रस्तुत प्रकरणात करण्यात आलेल्या विवेचनाच्या निष्कर्षाच्या स्वरूपात, खालीलप्रमाणे देता येतील:

- १. कल्याणकारी समाजन्यवस्थेचा मार्ग हा जागतिक स्वरूपाचाच असला पाहिजे. " ─जशी सोन्येत समाजाची रचना होत आहे, तशीच जर ती जगांतील सर्व राष्ट्रांत झाली नाहीं, तर जग लढायांपासून मुक्त होईल ही गोष्ट मिथ्या आहे, सगळीं राष्ट्रें अपरिग्रही बनलीं तरच आहिंसा आणि मुख्यांति लामेल. " \* 9
- २. ही कत्याणकारी समाजन्यवस्था अस्तित्वात आणण्याचे साधन पूर्णपणे 'अहिंसक ' असले पाहिजे.
- अध्यातमवाद हा बुद्धिवादाशी विसंगत आहे. ईश्वरकत्यना आणि धर्म यांना राजकारण आणि समाजकारण यांपासून दूर ठेवले तरच कल्याणकारी समाजव्यवस्था अस्तित्वात येणे शक्य आहे.

### नवमानवतावादाशी साधर्म्य

सर्व जगास व्यापू पाहणारी आधुनिक वैचारिक क्रांती महात्मा गांधींनी अध्यात्म-वादाच्या आधारावर नाकारळी. धर्मानंद महात्मा गांधींचे मक्त होते. त्यांनी त्यांची 'सत्य नि अहिंसा ' ही तत्त्वे स्वीकारून, आधुनिक वैचारिक क्रांतीच्या पार्क्यभूमीवर त्यांस 'अस्तेय नि अपरिग्रह ' यांची जोड देऊन आपल्या नव्या समाजधर्माची उभारणी केळी. हा त्यांचा मार्ग महात्मा गांधींच्या तत्त्वज्ञानाची पुढची पायरी गाठणारा जसा होता, तसाच तो त्यांच्यानंतर काही काळाने जगापुढे आलेख्या मानवेंद्रनाथ राय यांच्या नवमानवता-वादाशी, काही प्रमाणात आगामी साधर्म्य दर्शिवणाराही ठरळा.

स्वतंत्र प्रशेचे एक जगद्विख्यात तत्त्वचिंतक म्हणून मानवेंद्रनाथ राय यांचे नाव इति-हासात नोंदले गेले आहे. मार्क्सवादाचे पुरस्कर्ते आणि कॉम्युनिस्ट इंटरनॅशनलचे एक पुढारी म्हणून निरनिराळ्या देशांतील समाजवादी चळवळींत अनेक वर्षे त्यांनी कार्य केले होते. रशियन राज्यक्रांतीपासून मार्क्सवादाला प्रायोगिक स्वरूप प्राप्त झाले. या

३८. ' हिंदी संस्कृति आणि अहिंसा ' : ले. धर्मानंद कोसंबी, पा. ३२७-३२९.

३९. 'Politics bereft of religion are a death trap because they kill the soul.'—Young India, Vol. I, P. 417-18.

४०, ४१. 'पार्श्वनाथाचा चातुर्याम धर्म 'ः ले. धर्मानंद कोसंबी, पा. ८२ आणि ८६.

प्रयोगाचे बराच काळ अवलोकन केल्यावर नि अनुभव घेतल्यानंतर मार्क्सवादातील उणिवा जगातील ज्या काही ध्येयवादी तत्त्वचिंतकांना दिसून आल्या, त्यांपैकी रॉय हे एक होते. त्यांनी भारतातील आपला रॅडिकल डेमॉक्रॅटिक पक्ष १९४८ मध्ये बंद केला. या काळात त्यांचा कल वर्गवादाकडून हळूहळू व्यक्तिवादाकडे झुकू लागला होता. त्यातृनच त्यांचा नवमानवतावाद जगापुटे आला.

हा वेळपर्यंत धर्मानंदांचे निधन झाले होते. १९३६ मध्ये ज्या वेळी त्यांनी आपले नवे तत्त्वज्ञान आपल्या ग्रंथाद्वारे पुढे आणले, त्या वेळी ते बऱ्याच प्रमाणात मार्क्सवादांचे पुरस्कतें होते. रिशयन प्रयोगातील दोषस्थळे ज्या काळात स्पष्ट होऊ लागली त्या काळात धर्मानंद असते तर त्यांनी कोणती सूमिका घेतली असती ते आज सांगणे शक्य नाही. पण एक गोष्ट खरी की, ते विशेष अनुभवानंतर, आपले विचार बदलण्यास आणि तसे जाहीर करण्यास मुळीच कचरले नसते! मार्क्सवादावरील त्यांची भक्ती अंधश्रद्धाजन्य नव्हती. त्यातील हिंसेचे तत्त्व त्यांनी स्पष्टपणे नाकारले होते. पण त्याचबरोवर परिग्रहाच्या रक्षणासाठी जगातील काही राष्ट्रे लोकशाहीचे जे 'ढोंग ' ४२ करीत आहेत, त्यांना बळी जाण्यापेक्षा रिशयात त्या वेळी चालू होती त्या प्रकारची कामगार हुकूमशाही एकपक्षीय सरकार, आणि वर्गीय द्वंद्व, ही काही काळापुरती— म्हणजे मानवांच्या निकडीच्या अशा प्राथमिक गरजा पुऱ्या होईपर्यंत— स्वीकारणे योग्य होईल असे त्यांचे मत होते. कारण मार्क्सवादातील वर्गहीन समाज आणि अराज्यवाद या दोन अंतिम तत्त्वांवर त्यांचा पूर्ण-पणे विश्वास होता.

मानवेंद्रनाथ राय यांचा 'नवमानवताबाद 'तसे पाहिल्यास कॉम्युनिझमप्रमाणे सांप्रदायिक स्वरूप प्राप्त झालेले तत्त्वज्ञान नाही. ती एक सर्व मानवजातीची मूलभूत एकता मान्य करणारी प्रवृत्ती आहे. या बादाचे तत्त्वज्ञान राय यांनी बाबीस सिद्धान्तांत मांडलेलें आहे. त्यातील प्रमुख मुद्दे साररूपाने खालीलप्रमाणे देता येतील:

- १. भूतकालातील ध्येयांना नवा वेष देऊन स्वीकारण्यास या वादाचा विरोध आहे.
- २. विचारग्रद्धी हे चित्तग्रद्धीचे एक अंग आहे. एखादा विचार, अथवा एखादी भावना कितीही पवित्र असली तरी ती जर विचाराच्या अग्नि-परीक्षेत टिकली नाही तर ती सत्य दर्शनास अपयोगी नाही. सत्यापेक्षा अधिक पवित्र काही नाही असे हा बाद मानतो.
- ३. आजपर्येत संतांनी नि धमेद्रष्टयांनी कल्पिलेले पारलेकिक भावगम्य ईश्वरी सत्य, माणसाच्या कल्पनाशक्तीने बुद्धीची कसोटी न लावता स्वीकारलेले तत्त्व आहे. मनुष्याचा आत्मविश्वास दृढ करण्याची शक्ती या धार्मिक ध्येयवादात नाही. मानवी जगताला उद्धरण्याची किंवा

४. समाज, राष्ट्र, वर्ग, किंवा पक्ष, यांपेक्षा मनुष्यत्व हे अधिक मूलभूत आहे. माणसाचे वैयक्तिक स्वातंत्र्य वृद्धिगत करण्याकरिताच समाज-संस्था अस्तित्वात आस्या पाहिजेत. सतत बंधमुक्त होत जाणारा आत्म-निष्ठ मनुष्य निर्माण करणे हेच मानवी संस्कृतीचे श्रेष्ठ उिद्दृष्ट आहे असे हा वाद मानतो, इत्यादी. ४३

रॉय यांच्या नवमानवतावादाची तात्त्विक बैठक ज्या मूल्यांवर आधारलेली आहे त्यांतील काहींचे धर्मानंदांच्या विचारसरणीशी असलेले साधम्ये लक्षात यांचे म्हणून वरील निष्कर्धात्मक माहिती देण्यात आली आहे. दोशांचाही सांप्रदायिकतेला असलेला विरोध, वैज्ञानिक नि बुद्धिनिष्ठ विचारसरणीवर दोशांनीही दिलेला भर, ईश्वरकत्यना नि अध्यात्मवाद यांस राजकारणापासून नि समाजकारणापासून दूर ठेवण्याची दोशांनाही वाटत असलेली गरज, सत्य नि नैतिकता यांस दोशांच्याही तत्त्वज्ञानात असलेले महत्त्वाचे स्थान आणि दोशांनाही जागतिक बंधुत्वाची केलेली तरफदारी, ही त्यांच्या तत्त्वज्ञानातील साम्यस्थले म्हणून दाखवता येतील !

### जागतिक एकतेकडे वाटचाल

जगात शांतता प्रस्थापित करून अखिल मानवी जीवन मुसह्य बनविणे शक्य आहे ही भूमिका स्वीकारून धर्मानंदांनी प्रथमच आपली करपना ज्या वेळी पुढे मांडली, त्या वेळी तिचे स्वागत कविकरमना म्हणून झाले असस्यास नवल नाही. कारण ही गोष्ट चाळीस वर्षोपूर्वीची होती. तो काळ राष्ट्रीयत्व म्हणजे उत्तम ध्येय असे मानण्याचा होता. दुसऱ्या महायुद्धाने केलेला संहार आणि त्या काळापासून विज्ञानाचा सतत चाल असलेला विकास, यामुळे आज जागतिक लोकमतास आंतरराष्ट्रीयत्वाचे चळण मिळत गेले आहे. दुसऱ्या महायुद्धानंतर अस्तित्वात आलेली 'युनो 'ची संघटना, आपली उद्दिष्टे बऱ्याच प्रमाणात जरी सफल करू शकलेली नसली, तरी तिच्यामुळे आंतरराष्ट्रीय भावनेस पुष्टी मिळाली आहे, हे नाकारता येत नाही. तसेच हल्लीच्या काळाकडे पाहिल्यास जगातील जास्तीत जास्त लोक जागतिक सहकार्य आणि एकता यांकडे आशावादी भूमिका घेऊन पाहात असल्याचे दिसून येते. प्रस्तुत प्रकरणाच्या सुक्वातीस, 'दि इन्स्टिट्यूट ऑफ वर्ल्ड ऑईर ' याची दिल्ली माहिती याचे प्रस्तुत रेते.

चाल् वर्षाच्या गेल्या फेब्रुवारी महिन्यात डेन्मार्कमधील एल्सनोर येथे युरोपातीक

बुडविण्याची सर्व जबाबदारी माणसाची स्वतःचीच आहे. अनुभव आणि बुद्धिवाद यांच्या आधारावरच नव्या दृष्टीची मांडणी झाली पाहिजे, असे हा बाद मानतो.

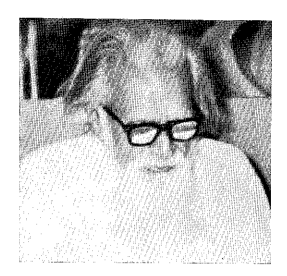
४२. 'पार्वनाथाचा चातुर्याम धर्म ' : ले. धर्मानंद कोसंबी, पा. ८५.

४३. ' वैदिक संस्कृतीचा विकास 'ः ले. तर्कतीर्थ लक्ष्मणशास्त्री जोशी, पा. २५७– २५९.

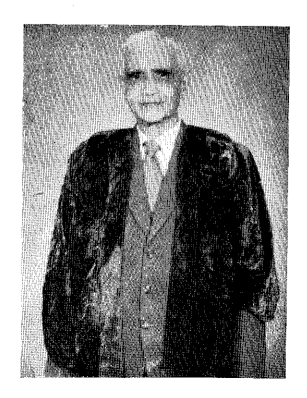
लोकशाही समाजवाद्यांची, आणि त्यानंतर गेल्या जून महिन्यात बर्लिन येथे युरोपातील कम्युनिस्ट पश्चांची, अशा दोन परिषदा भरत्या गेल्या. जगातील कम्युनिस्ट राष्ट्रांमध्ये गेली काही वर्षे त्यांच्या चळवळीची सूत्रे मॉस्कोकडे असावी की मावोकडे असावी, त्यांनी कोणत्या राष्ट्रांकडे मैत्री करावी अथवा करू नये, त्यांचे राजकीय धोरण काय असावे, वगैरे अनेक प्रश्नांवर मतमेद होते, आणि त्यामुळे त्यांची आपापसांत शीतयुद्ध आणि संघर्ष यापर्यंत पाळी गेली होती. पण आता वरील बर्लिन—परिषदेने, लहानमोठे कम्युनिस्ट पक्ष सारख्याच दर्जाचे आहेत, त्यांचे अधिकार समान आहेत, ते आपल्या राष्ट्रीय हितास प्राधान्य देऊन आपल्या धोरणाची आखणी करण्यास स्वतंत्र आहेत, वगैरे गोष्टी मान्य करून युरोपातील कम्युनिस्ट चळवळीचे ऐक्य ह्या परिषदेने प्रस्थापित केले आहे. कम्युनिस्टांमध्ये जशी मतमिन्नता होती तशीच ती युरोपातील लोकशाही समाजवाद्यांतही होती. त्यांनीही स्थल—काळ—परिस्थितीनुसार मिन्न मार्गोनी समाजवाद अमलात येणे शक्य आहे, हे तत्व एत्सनोरच्या परिषदेत मान्य केले आहे.

युरोप आणि अमेरिकेचे, आशिया नि आफ्रिकेतील देशांवरील वर्चस्व आता बरेच कमी झाले आहे. त्यांच्या बांडुंगसारस्या भरणाऱ्या परिषदा, त्यांच्यात विचारविनिमयास नि सहकार्यास सुस्वात झाली असल्याचे दाखवून देतात. लोकशाही समाजवादाचे भारताने स्वीकारलेले ध्येय आज बन्याच आशियाई राष्ट्रांच्या आकांक्षेचे प्रतीक होऊन बसले आहे. तसेच आज आंतरराष्ट्रीय क्षेत्रात अल्प्ततावादाने घरलेले मूळ ही एक महत्त्वाची घटना ठरली आहे. या अशा राष्ट्रांची पहिली शिखर-परिषद बेलग्रेड येथे १९६१ मध्ये भरली. त्या वेळेपासून अशा पाच शिखर-परिषदा भरत्या गेल्या. आज 'युनो 'च्या संघटनेत अल्प्तितावादी देशच बहुसंख्येने असून त्यांची एकंदर संख्या ८२ आहे. जागतिक शांततेच्या दृष्टीने याच देशांकहून आज जास्त आस्था दाखवली जात आहे. एकंदरीत अमेरिका नि रिशया यांना वर्चस्वाची भावना सोहून देऊन यापुढे इतर देशांशी जास्त सहकार्याने नि सलोख्याने वागावे लागेल, आणि चीनही हीच भूमिका थेईल, अशी चिन्हे आज तरी दिसू लागली आहेत.

जगातील सर्वच देशांत्न आज शास्त्रांच्या वाढीबरोबरच संहाराच्या साधनांचीही वाढ होऊ लगाली आहे. प्रगत देशांनी तर या बाबतीत कहरच करून सोडला आहे. त्यांच्यात पराकाष्ठेची सर्या चालू आहे. पण या स्पर्धेत्न युद्धाचा स्कोट झाल्यास त्यात्न यशस्वी होऊन यश उपभोगण्यास कोणीही शिक्षक राहणार नाही याचीही जाणीव सर्वोस होऊन चुकली आहे. या विवंचनेत्न खात्रीने मुक्त होण्यास लगणाच्या तत्त्वज्ञानाच्या आणि साधनांच्या शोधात आज जगातील राजकारणी, विचारवंत, आणि सत्प्रवृत्त व्यक्ती गुंतलेल्या आहेत. अशा प्रसंगी धर्मानंदांचा द्रष्टेपणा डोळ्यांत भरत्याशिवाय राहात नाही. आज दिस्त येणाऱ्या जागतिक परिस्थितीचे भविष्य लक्षात घेऊन आपस्या कत्याणकारी जागतिक समाजाचे दर्शन त्यांनी चाळीस वर्षोपूर्वीच जगास करून दिलेले आहे!



काकासाहेब कालेलकर



डॉ. पु. वि. बापट

हरूर ता. धानी १९८४४

त्रिय विष्णुरारांस

आपत्में पत्र होन तीन हिजसामार्ग भिज्ञाले. समानार ममजूनकान्य उनाला. मी पेश्वन वेला रावेनारी पुनः बनारसालानामार आहे.

मार्गाम ला असतांना अध्यपनासातीं लोब आमर करतात ब तो माम्बाने मोउनत नाहीं. परंतु आमां अध्यपनात आनंद नाहत नाहीं. द्वांति बरी भएते. तिकड़ना उन्हांना कड़क असतो म दिनान्नांत भंगी पार भा सर्व कारणामुंने इकड़न मुक्काम करण्याना जिन्हा भनोत असता. उा सुवदशन्द्वर से पून १५ में लोन्दर परकाधपाणी स्टेशनाज्य न सहतात. रोन नवां मार्गे सर्वे नामार हो नाभीं, भी सांन्य परीच सहाते. क्याते मता जनहार्य मार्गे नाहीं, सांन्य पराजन न महतात. क्याते मता जनहार्य मार्गे नाहीं, सांन्य पराजन न महतात. क्याते महा तो सहाते मार्गे मार्गे व्यापेशी भोहे नी कार्यो पर्वाचा में से भो भावीं कार्युं प्राची अस्मा उा सुरन शास्त्र महतात न ती सम्मोतरी मत्ना साई मार्गे अस्मा असीम न क्षा महिल्लाचा असेरीस पातान पाप्याता मेर्ने अस्मा सामि पराकसाने मार्गे स्वाचा आसेरीस पातान पार्यात नाहीं अस्मान महील, आसि पराकसाने म् पातान पालाता सार्गा नाहीं असे आहे.

मे थे भी कि पर्का राहतों है कि सार्व में सर्व मुने सुरवस्त वाहतः कि कमान न्यू मार्कव्या जासपास को हे तरी आहे. लाटाईसंपेपर्यंत

तिला तिन्द्रे राहार्वे लागल असे बार्ट्स

माली प्रकृति जांगली असते. एवदेंच बंग आहे कीं, जाता शिवाबे-फाने परिश्रम देरेंपत गरितं, ज्ञांतपणे गर्छ। इष्ट बाटतें.

सार्माभया पत्ता आपणास महित आहेयः ह्याच महित्यांत पत्र । लेरिण्यास सम्बद्धां मेद्याली तर् ते पत्र सार्माभय्या पत्यामर पाम्मादेः पात्तामणायात्मा पत्र त्यामर निवत महिः मासाम भी तिको मेंचात्यामर पत्रे सालीत्य पत्यामर पात्मामरिः

५० महाराष्ट्र समाज, मरू, Mhow (C.9.). मर् पातावपाषारून आमेल जाहे न ग्राः सुरवटणकरांचानीकर तिकेतूर पत्रे आणताः कवानं ही विनाते

> आपत्वो धः को**सम्ब**रः

विष्णु रा. नाईक यांस लिहिलेले एक पत्र

# व्यक्तिमत्त्व आणि काही आठवणी

कोणालाही प्रथमदर्शनीच आदर बादावा अशीच धर्मानंद या मूर्तीची सर्वच ठेवण होती.

निमगोरा वर्ण; विशेष न बाढलेली दाढी, सर्वसाधारण माणसांपेक्षा थोडी बास्तच उंची; ल्ड्यणा मुळीच नसला तरी भरीव अशी अंगकाठी, देहाच्या कणखरणाबरोबरच आत्मविश्वासयुक्त निभैयता सूचित करणारी त्यांची ताठ कण्यांने बसण्याउठण्यांची नि चालण्यांची पद्धत; चेहऱ्यावरील प्रशान्त स्थितप्रशतेचा भाव, दृष्टीच्या सौम्य भेदकण्णातून दृशित होणारी बुद्धीची चमक; – हे सर्व पैल् त्यांच्या बाह्य व्यक्तित्वाचा आगळाच अभिजातपणा प्रत्ययास आणीत. – आणि अगदीच पायबोळ नसलेले खादीचे धोतर, बंद गळ्याचा अंगरला, पायांत बहाणा, असा साधाच पण स्वच्छ असा, त्यांच्या व्यवस्थितपणाची जाणीव देणारा, त्यांचा पोषाख असे.

ते सत्यिप्रय होते. निगर्वीपणा, साघेपणा आणि सरळपणा, हे त्यांचे स्वामाविक गुण होते. स्वामिमान आणि स्पष्टोक्ती ही तर त्यांच्या स्वमावाची त्यांनी छहानपणापासून कमावछेळी वैशिष्ट्ये! बरेचसे शीष्रकोषी, पण याची जाणीव मनाशी बाळगून संतापीपणा काबूत ठेवण्याची शिकवण स्वतःस मूळपासून देत आछेळे. उतावळपणाही त्यांच्या अंगात होता. एकमार्गीपणा हाही त्यांचा एक गुण. हातात घेतछेळे काम, कितीही छहान असो, मोठे असो, ते संपवित्याशिवाय दुसऱ्या कोणत्याही कामात छक्ष बाछणे त्यांस जमत नसे.

आपळे मत ते सहसा कोणावर ठादण्याचा प्रयत्न करीत नसत; पण ज्या वेळी ते व्यक्त करण्याचा प्रसेग त्यांच्यावर येई, त्या वेळी ते कोणाचाही मुलाहिजा न ठेवता अत्यंत स्पष्टपणे व्यक्त करीत असत, आणि त्यास खोचदारपणाचेही स्वरूप कित्येकदा येई. पण या त्यांच्या खोचदारपणात दंश नव्हता, हे लक्षात ठेविले पाहिजे.

इतरांच्या मताबद्दल ते आदर बाळगीत. त्यांचे म्हणणे शांतपणे ऐकूनही घेत. पण स्वतःच्या मताबद्दल त्यांचा आग्रहही तेवढाच असे. संदिग्ध आणि अनिश्चित बोलून वेळ मारून नेणे त्यांस जमत नसे. तडजोड हा शब्द त्यांच्या कोशातच नव्हता. यामुळे ते 'एक घाव दोन तुकडे ' या कृतीचे आहेत, आपले तेच खरे करणारे आहेत, असा बऱ्याच जणांचा समज होई. याबद्दल पु. मं. लाड यांनी पुढील उद्गार काढलेले आहेत:

"आपण निश्चित शोधून काढलेल्या सत्याचा त्यांना आग्रह असे. 'बुद्धे: फलं अनाग्रह: 'हा व्यवहारधर्म आहे, तो ज्ञानधर्म होऊंच शकत नाहीं: कारण

मिथ्याज्ञानाशीं मिळतें वेणें शक्यच नाहीं. धर्मानंद याबावतींत कठोर वृत्तीचे होते. केवढाहि मोठा पंडित असी — हार्वर्डचा ठॅन्मन असी अगर मॉस्कोचा रचेबोस्की असी — त्यांनी ती वृत्ति कधीं नमवछी नाहीं. ज्ञान पारखून निश्चित करण्यासाठीं ते अतिशय परिश्रम करीत असत. कांहींहि एहीत धरणें हें त्यांच्या स्वभावांतच नव्हतें. ग्रंथ काढून, धुंडाळून, खात्री करून घेतव्याशिवाय पुढें जाणें त्यांना आवडत नसे. म्हणून त्यांच्या छिखाणांत चूक काढणें फार कठीण जात असें, व जर कोणीं काढावयाचा प्रयत्न केछा तर वाद करून आपठें मत प्रस्थापित करण्यास ते सदैव तयार असत. ज्ञानसाधनेची ही तपश्चर्या खऱ्या विद्वानाछा सतत करावी छागते. ही तपश्चर्या करतांना प्राचीन परंपरा सोडणें त्यांना आवडत नसे. बुद्धधोषासारख्या प्राचीन पाछि पंडितांविषयीं त्यांना अत्यंत आदर होता. त्यांच्यापाशीं [ धर्मानंदां-पाशीं ] धरमपद वाचताना एकदां असा प्रसंग आछा कीं, आम्हीं चर्चा करून एक क्लोकाचा खरा अर्थ निश्चित केछा. धर्मानंद म्हणालें, 'हा अर्थ जरी बरोबर आहे, तरी परंपरागत अर्थ असा आहे हें तळटीपेंत देण्यास विसक्ं नका.' या वृत्तीमुळें त्यांनीं जुनी परंपरा नव्या दृष्टीनें पाहिली; पण तिचें सातत्य विषहूं दिलें नाहीं.'' ?

#### अकाली प्रौढत्व

त्यांचे लहानपण लक्षात वेतल्यास, करमणुकीच्या मार्गाकडे त्यांचे मन फारसे कधी वळलेले दिस्न येत नाही. बागांची राखण करण्यास ते लहानपणी जात असत. पण तेथे सेवाडी गोळा करून एखादा खेळ खेळले, कोणत्याही मनोरंजनाच्या कार्यक्रमात रंगले, असे कोठेच आढळून येत नाही. नाचगाणे नि नाटकांसारख्या करमणुकीत तर त्यांनी लहानपणी सोडाच, पण पुढच्या काळातसुद्धा रस घेतलेला दिस्न येत नाही. अमेरिकेत ते साडेसात वर्षे होते. रिशयात एक वर्ष. पण या दोन्ही देशांत एखाद्या करमणुकीच्या कार्यक्रमास ते हजर राहिल्याचे दिस्न येत नाही. गोमन्तकीयास असलेल्या नाटकांच्या नादाबहल त्यांस किती तिटकारा होता हे आपण पाहिलेच आहे. र

चोविसाच्या वर्षी त्यांनी घर सोडले. त्या वेळी त्यांनी आपस्या पुतण्यांना उपदेशपर असे पत्र लिहून ठेविले होते. त्यांतील विचार आदर्श असे होते, यात शंकाच नाही. पण ते विचार, त्या वेळचे त्यांचे वय, त्या वेळी त्यांस मिळालेले शिक्षण, यांशी विसंगत बाटतात, आणि त्यांस मानसिक प्रीटत्व बरेच लवकर प्राप्त झाले होते, याची जाणीव होते.

#### एकान्तप्रियता

अलिप्तपणा आणि एकान्तप्रियता है वैराग्यशीलतेशी समधर्म साधणारे असेच गुण आहेत. धर्मानंदांची वैराग्यश्चती लहानपणापास्नच दिस्न येत होती. एकान्तात जाऊन विचार करीत बसल्याची माहिती त्यांनी स्वतःच 'निवेदना 'त दिलेली आहे. नंतरच्या काळातील योगसाधनेच्या अभ्यासामुळे ही त्यांची वृत्ती बळावली असल्यास नवल नाही. लेखन, संशोधन करीत असताना त्यांना पूर्ण शांतता लागत असे. 'हिंदी संस्कृति आणि अहिंसा 'हा त्यांचा ग्रंथ त्यांनी प्रथम बनारस विद्यापीठात राहून लिहिण्यास वेतला. नंतर काही काळ ते सारनाथ येथे गेले; यानंतर ते काशी विद्यापीठात राहून त्यांनी आपले काम पुढे चालवले; आणि ग्रंथ पुरा होईपर्येत पुन्हा एकदा त्यांस सारनाथची वारी करावी लागलीच. ह्या सर्व उल्थापालथीचे कारण म्हणजे प्रत्येक वेळी त्यांच्या अल्पिततेत आणि एकान्तवासात ह्या ना त्या कारणाने आलेला व्यत्यय!

# गुणाचा अतिरेक

धर्मानंदांनी बौद्धज्ञानाचे आणि पाली भाषेचे केलेले पुनरुज्जीवन, आपत्या देशाच्या दृष्टीने किती महत्त्वाचे ठरले हे वेगले सांगण्याची गरज नाही. त्यांनी आपली शिष्यपरंपरा उत्पन्न करून, या भाषेच्या अभ्यासास जोरदार चालना दिली, यात शंकाच नाही. पण एवढ्यावर त्यांचे समाधान झाले नव्हते. पाली भाषेचा जास्त अभ्यास व्हावा, विद्यार्थ्यांनी लंकेस जाऊन तेथील ज्ञान संपादन करावे, जुन्या ग्रंथांचे जास्त संशोधन व्हावे, असे त्यांस सतत वाटत होते. अगदी शेवटच्या वेळी कमलनयन बजाज यांनी दिलेली एक हजार रुपयांची रक्कम, अशाच कामासाठी उपयोगात आणण्याकरिता त्यांनी महात्मा गांधींच्या स्वाधीन कशी केली, याचा उल्लेख पुढे येणारच आहे. पण असे असूनसुद्धा, या कार्याकरिता एखादी संस्था स्थापून तिच्या मार्फत कार्य करण्याचा प्रयतन ते करू शकले नाहीत— आणि हे काही धनिकांनी आपण होऊन अशा कार्यास मदत करण्याची इच्ला प्रदर्शित करूनही. र

एखाद्या कायम स्वरूपाच्या विधायक कार्याची जवाबदारी अंगावर घेतली, म्हणजे लोकसंग्रह करणे आलेच लोकाराधनाही ओघानेच आली. ती करताना अनेक प्रसंगी स्वतःच्या मतांना, ध्येयांना, मुरड घालावी लागते, आणि तार्किक दृष्ट्या गौण असलेला मार्ग स्वीकारावा लागतो, असे धर्मानंदांना वाटत होते. याशिवाय संस्था म्हणजे पैसा गोळा करणे आलेच. पैसा गोळा केला की, हिशेबिठशेब आलेच. चार लोकांच्या सह-कार्याने काम करणे, सहकाऱ्यांवर विश्वास ठेवणे, ह्याही गोष्टी ओघानेच आल्या. अशा कार्यात कोणाकडूनही एखादी चूक झाली तर पर्यायाने आपत्या तत्त्वनिष्टेला बाध पोचेल या विचारानेच अशा कल्यनांपासून धर्मानंद चार पावले दूरच राहिले,— अथवा करावे

१. 'आकाशगंगा ': पु. म. लाड, पा. २०, २१. लाड हेही धर्मानंदांचे पालीचे विद्यार्थी होते.

२, ३. मागे पाने १४ आणि २२ पहा.

४. मुनि जिनविजयजीकडून समजलेली माहिती.

की नाही, या विचारातच वेळ निघून गेला."

त्यांचा चिरंजीव दामोदर, १९२४ साठी केंब्रिज (बॉस्टन) हायस्कूळच्या फायनळ परीक्षेत पहिल्या वर्गात पस झाळा होता. त्यानंतर तो भारतात परत आळा. या अमेरिके-तीळ परीक्षांना भारतातीळ विद्यापीठांत्न त्या वेळी मान्यता नव्हती. पण हुशार विद्यार्थांस स्पेशळ केस म्हणून प्रवेश मिळणे अगदीच कटीण नव्हते. पण धर्मानंदांनी तसा प्रयत्न केळा नाही. 'कदाचित् एखाद्या युनिव्हर्सिटीमध्यं प्रयत्नांतीं प्रवेश मिळवता आळा असता; परंतु मी स्वतः गुजरात विद्यापीठांत असत्याकारणानं तसा प्रयत्न करणे हास्या-स्पद झाळें असतें, ' असे त्याचे कारण ते देतात. खरे पाहित्यास कोणत्याही भारतीय विद्यापीठाने दामोदरची परीक्षा घेतत्यानंतरच त्यास प्रवेश दिला असता! परिणामी दामोदरचे एक वर्ष फुकट गेळे.

'बहुजन-विहार 'धर्मानंदांनी एका विशिष्ट उद्देशाने अस्तित्वात आणला होता. अमजीवी वर्गामध्ये बुद्धाच्या अहिंसा तत्त्वशानाच्या प्रचाराने स्पृश्यास्पृश्यमेद नष्ट करून त्यांच्यात समतेचे बीज पेरावे, असे धर्मानंदांना बाटत होते. या कार्यावर या विहारात्न भर द्यावयाचा होता; आणि त्याप्रमाणे त्यांनी हे कार्य सुरू करून दीड-दोन वर्षे फार यशस्वी रीत्या चालविलेही होते. या विहारास जुगलिकशोर विर्ला यांची मदत मिळत असे. धर्मानंदांनी तेथे चालवलेले कार्य त्यांना आणि महात्मा गांधींनाही, फार पसंत पडले होते. पण शेवटी धर्मानंदांच्या या कार्यास खीळ पडण्यास, त्यांचा 'हिंदी संस्कृति आणि अहिंसा, 'हा ग्रंथ कारणीभृत झाला.

या ग्रंथात धर्मानंदांनी गीता आणि वैदिक ग्रंथ, यांचे कडक रीत्या समालोचन केले होते. ते त्या वेळी हिंदू धर्माच्या बन्याच अभिमान्यांस आवडले नाही. धर्मानंदांवर त्यामुळे उल्टरमुल्ट अशी बरीच टीका झाली. बिर्लाशेट यांनाही त्या ग्रंथातील विचार आवडले नसल्याचे धर्मानंदांना कळले. तेव्हा त्यांनी दोन-तीन वर्षे विहारात चालवलेले कार्य एकदम थांबवून, विहाराशी असलेला आपला संबंध तोङ्कन टाकला. बिर्लाशेट यांनीच नव्हे तर महात्माजींनी सुद्धा, त्यांस तसे न करण्याविषयी सांगून पाहिले. पण त्याचा उपयोग झाला नाही. पंडित सुखलालजी हे धर्मानंदांचे गुजरात विद्यापीटातील सहकारी आणि फार जवळचे असे स्नेही. त्यांनी विहार सोडण्याचे कारण धर्मानंदांना विचारले, त्या वेळी, बिर्लाशेट यांस पसंत नसलेले लिखाण आपण करीत असताना, त्यांच्या औदार्यांचा फायदा वेणे आपणास योग्य वाटले नाही, अशा अर्थांचे उत्तर

धर्मानंदांनी दिले. " खरे पाहिल्यास धर्मानंदांनी आपत्या ग्रंथात मांडलेली मते आणि विहासत ते करीत असलेले कार्य, यांचा अर्थाअर्थी संबंध नव्हता.

अशीच गोष्ट सारनाथ येथेही घडली. सारनाथ हे सर्वपूज्य असे बौद्धक्षेत्र. याच ठिकाणी बुद्धाने आपल्या पहिल्या पाच शिष्यांना उपदेश केला होता. या ठिकाणी बोद्ध धर्मा-विषयी बरेच कार्य चालत असते. या ठिकाणचे बौद्ध मिश्च वगैरे मंडळी धर्मानंदांना फार मान देत असत. धर्मानंदांनी तेथे राहून त्यांस मार्गदर्शन करावे, त्यांच्या कार्याशी सह-भागी न्हावे, असे त्यांस वाटत होते. तेथे धर्मानंदांची वेगळी मठी बांधून, त्यांची राहण्याची सुद्धा त्यांनी व्यवस्था केली होती. पण तेथील द्रव्यसंचयाची पद्धती धर्मानंदांना पसंत पडली नाही. खुद्धाची मूळ शिकवण अशा संचयाविरुद्ध होती. लागेल त्या वेळी द्रव्य गोळा करावे, आणि ते त्या त्या कार्याकरिता लर्च करावे, त्याचा संचय करू नये, असे धर्मानंदांचे मत होते. तेथील बौद्ध मिश्चूंना आपली पारंपरिक पद्धत सोद्धन देणे योग्य वाटले नाही. बुद्धाने जो अनन्य त्याग केला, त्याचा ह्या संचयाशी मेळ बसत नाही, हे धर्मानंदांचे म्हणणे तत्त्वतः तेथील मिश्चूंना पटत होते. पण परंपरेच्या विरुद्ध जाण्याचे धेये ते दाखवू शकत नन्हते. तेन्हा धर्मानंदांनी तेथील कार्याशी सहभागी होण्याचे नाकारले, आणि सारनाथ येथे राहण्याचेही सोट्सन दिले.

वरील प्रकारची धर्मानंदांच्या गुणातिरेकाची आणखीही उदाहरणे दाखवता येतील. ध्येयनिष्ठा, तत्त्वनिष्ठा, विचारांचा काटेकोरपणा, तङजोडीला एकदा प्रवृत्त झाल्यावर तिला बंधन कसे राहात नाही याची जाणीव, प्रत्येक व्यवहाराला नीतीचा आधार असलाच पाहिजे ही आपस्या जीवनास लावून घेतलेली शिस्त, ह्या सर्व निष्ठा त्यांनी इतक्या पराकोटीला पोचविल्या होत्या की, त्यास बन्याच वेळा दोषस्वरूप प्राप्त होई. तेव्हा त्यांचा सर्वीत मोठा दोष गुणातिरेक हा होता, असे म्हटल्यास अतिशयोक्तीचे ठरणार नाही!

# विवेकपूर्ण कौटुंबिक आसक्ती

सर्वसाधारण कौटुंविक माणसाप्रमाणे धर्मानंदांनी विशेष आसक्तीने संसार केला असे म्हणता येत नाही. त्यांचा अलिप्तपणा नि एकलकोंडेपणा यांचा प्रत्यय सामाजिक बार्बी-प्रमाणे कौटुंविक बाबतीत देखील येतो. पण याचा अर्थ असा नव्हे की, आपल्या कुटुंबा-तील मंडळींसंबंधी योग्य ते कर्तव्य करण्यात ते चुकलेले होते. तसेच आपल्या बायको—मुलांवर त्यांचे प्रेम नव्हते, त्यांची ते उपेक्षा करीत, असेही मुळीच म्हणता येणार नाही. देशसेवेमध्ये अथवा इतर विधायक कार्यात प्रत्येक क्षण वेचणाऱ्या माणसाचे, आपल्या गृहप्रपंचाच्या बाबतीत अपरिहार्यपणे कसे दुर्लक्ष होते, याची बरीच उदाहरणे आहेत. पण धर्मानंदांकहून अशा प्रकारचे वर्तन घडलेले मुळीच दिसून येत नाही.

५. मुनि जिनविजयजींना धर्मानंदांनी असे कार्य हाती घ्यावे असे वाटत होते. ते आणि इतर मित्रमंडळी त्यांस आग्रह करीत असत. मुनिजींकडे बोलताना प्रस्तुत लेखकास ही माहिती समजली.

६. खुळासा : प्रकाश साप्ताहिक, प्र. ९ वे, ३ एप्रिल १९३८.

७, ८. 'दर्शन अने चिंतन ': ले. पंडित सुखलालजी, अर्घ्य पान ७१, ७३.

त्यांनी आपस्या मुलांमुलींना योग्य ते शिक्षण दिले. त्यांची लग्ने वगैरे बाबतीतही आपले कर्तव्य त्यांनी दक्षतापूर्वक पार पाडले. त्यांच्या मुलाने पुण्यात वर बांधण्याचे ठरवले त्या वेळी आपले लेखन, संशोधन बाजूस ठेवून त्यांनी या घराच्या बांधकामावर जवळजवळ दोन वर्षे देखरेख केली. अमेरिकेची चौथी सफर संपवृन ते १९३२ च्या ऑक्टोबरात परत आले. त्यानंतर, 'पुण्याला चि. दामोदरसाठी बंगला बांधण्याचे काम मीं हातीं घेतलें. तें पुरें झाल्यावर १९३४ सालच्या ऑगस्ट महिन्यांत मी बनारसला जाऊन राहिलों. ' असे त्यांनी स्वतःच नोंद करून ठेवलेंले आहे. '

त्यांचे जामात डॉ. रामप्रसाद हे १९४५ च्या जानेवारीमध्ये सेवानिवृत्त झाले. त्यानंतर मुंबईत येऊन राहण्याचे त्यांनी ठरविले. कारण येथे त्यांना नवीन नोकरी मिळणार होती. त्यासंबंधी एका पत्रात धर्मानंद म्हणतात: 'मी देखील त्यांच्याबरोबर ( डॉ. रामप्रसाद यांच्याबरोबर ) मुंबईस जाईन. सध्या एन. पावेल कंपनीत राहूं. कायमचें बिन्हाड कोठें मिळेल हें सांगतां येत नाहीं. आजकाल मुंबईत एक खोलीहि मिळण्याची पंचाईत आहे. ते ( डॉ. रामप्रसाद ) एकदा मुंबईस स्थिर झाल्यावर मी आमदाबादला जाईन म्हणतों. ' 10

यानंतरच्या दुसऱ्या एका पत्रात ते म्हणतात, " डॉ. रामप्रसाद यांनीं मुंबई सरकारची नोकरी पत्करली. त्यांना वर पाहण्यासाठीं माझ्याकडून थोडीबहुत मदत होईल या आशेनें मी त्यांजबरोबर इकडे आलों. पण आजतागायत एक-दोन खोल्यादेखील कोठेंच सांपडल्या नाहींत. आणि म्हणून निरुपायानें इथें राहतों. त्यांना वर सांपडलें असतें म्हणजे चि. माणिक इकडे आली असती, व मी येथून दुसरीकडे गेलों असतों, हें कांहीं जमून येत नाहीं. त्यामुळे बंधनात पडल्यासारखें झालें आहे. " १९

अहमदाबादला जाण्याची निकड असताही, आपली कामे बाजूस ठेवून, धर्मानंदांनी दोन-तीन महिने मुंबईत राहून आपल्या जामातांकरिता जामा मिळविण्याची खटपट केली, हे वरील दोन पत्रांवरून दिसून येते. या सर्व गोष्टींवरून आपल्या कुटुंबियांच्या बाबतीत आपले कर्तंव्य पार पाडण्यात धर्मानंदांकडून कुचराई होई असे म्हणता येत नाही. "आपल्या कुटुंबियांना धर्मानंद अधूनमधून धांवत्या मेटी देत. एक तर त्यांना अनावर कामें असत. दुसरें म्हणजे कुटुंबांत मिळणारें प्रेम, वात्सल्य, माया, यांचा त्यांना ओढा वाटला नाहीं. ते त्यांत अडकून पहूं शकले नाहींत, आणि या प्रेमापोटीं निर्माण होणाऱ्या

प्रस्तुत लेखकाच्या संग्रही, धर्मानंदांनी आपले मित्र विष्णु रा. नाईक यांस लिहिलेली जवळजवळ ३७-३८ पत्रे आहेत. यांपैकी २३ पत्रांत्न धर्मानंदांनी आपल्या कुटुंवियां-संबंधी केलेले उल्लेख आढळून येतात. हे सर्व उल्लेख, आपल्या मुलांची, पत्नीची, जामा-तांची माहिती देणारे असेच आहेत. बनारसहून लिहिलेल्या एका पत्रात, मुलांचे बच्याच दिवसांत पत्र नाही, पण त्याने बनारस येथील आपल्या एका मित्राला पाठवलेल्या पत्रामुळे पुण्याचा समाचार समजला, असा जवळजवळ तकारवजा उल्लेख आहे. अशीच धर्मा-नंदांची बरीच पत्रे मुनि जिनविजयजी यांच्याही संग्रही आहेत. ती प्रस्तुत लेखकास अहमदाबाद येथे मुनिजींकडून वाचावयास मिळाली. त्यांतही आपल्या कुटुंवियांसंबंधी माहितीवजा उल्लेख आहेत. या सर्व पत्रांत्न देण्यात आलेली ही माहिती, आणि विशेष म्हणजे ती ज्या पद्धतीने दिलेली आहे, त्यात्न प्रस्तुत लेखकास तरी धर्मानंदांचे आपल्या कुटुंवियांसंबंधीचे वात्सल्ययुक्त अगत्य, प्रतीत झाल्याशिवाय राहिले नाही.

धर्मानंदांनी स्वतःकरिता जी एक विशिष्टं भूमिका निवडली आणि आपल्या आयुष्या-च्या अखरेच्या क्षणापर्येत कसोशीने पाळली, ती मानव्याच्या विस्तीर्ण पायावर आधारलेली होती. ती सीमाहीत आणि सर्वेसमावेशक अशीच असल्यामुळे, गृहस्थाश्रमाच्या आकुंचित क्षेत्रात सर्व काळ गृंतून पडणे त्यांस जमणारे नव्हते. प्रापंचिक कर्तव्ये पार पाडण्याकरिता त्यातत्या त्यात ते बेळ काढीत असत, हे आएण पाहिलेच आहे. एण इतर सर्वेसाधारण पालकांप्रमाणे आपल्या कुटुंबियांत सर्वस्वी गुरफटून राहणे, मुलामुलींना जवळ बसवून र्यांच्याची बोलगेखेळणे, त्यांच्या दैनंदिन अडीअडचणींची दखल घेणे, ह्या गोष्टी ते करू इक्ले नाहीत. त्याचप्रमाणे त्यांच्याविषयीचा अनुराग, धर्मानंद, भडक रीत्या सोडाच, पण स्पष्टपणे केव्हाही दाखबू शकले नाहीत. सटीसामासी ते येत असत, चार-आठ दिवस रहात असत. सर्वोची विचारपूस करीत असत, पण तेवढ्याने, बाप आणि मुले, यांत जेवढी जवळीक असावयास पाहिजे, तेवढी ते उत्पन्न करू शकले नाहीत, असे वाटते. आणि यामुळे त्यांच्या विवेकपूर्ण वात्सल्याची जाणीव न झाल्यामुळे, त्यांस आपल्याविषयी मोठासा ओढा नव्हता, असा जर त्यांच्या मुलांनी समज करून घेतला तर त्यांस दोष कसा देता येईल १ असो. या विवेचनात जास्त न शिरता त्यांच्या काही आठवणी पुढे देण्यात येत आहेत. त्या धर्मानंदांच्या मनोवृत्तीचे, गुणावगुणांचे, स्वभावाचे, अंशतः तरी दिग्दर्शन करतील अशी आशा आहे.

क्षुद्र मनोवृत्तीची तर त्यांना चांगलीच चीड होती. "असे डॉ. इन्द्रायणी सावकार यांनी आपल्या आजोबांसंबंधी एका ठिकाणी म्हटलेले आहे. "र

९. खुलासा: प्रकाश साप्ताहिक, प्र. ११ वे, १८ सप्टें. १९३८.

१०,११. ही दोन्ही पत्रे धर्मानंदांनी विष्णु रा. नाईक यांस लिहिलेली आहेत. पहिले, ता. १७ जाने. १९४५ रोजी बेंगलोरहून, आणि दुसरे ता. ३ मार्च १९४५ रोजी मुंबईहून. एन्. पावेल कंपनीचे मालक डॉ. नायर हे धर्मानंदांचे दोस्त होते. त्यांची कंपनी ज्या इमारतीत होती. त्याच इमारतीत वरच्या मजल्यावर ते रहात होते.

१२. महाराष्ट्र टाइम्स, ५ नव्हें. १९७२. धर्मानंदांची मुलगी मनोरमा साठे ह्या डॉ. इन्द्रायणी सावकार यांच्या मातोश्री आहेत.

### निर्भय स्पष्टवक्तेपणा

बडोद्याचे महाराज स्याजीराव गायकवाड यांच्याशी धर्मानंदांची प्रथम ओळख १९०६ मध्ये कळकत्ता येथे झाली. या वेळी धर्मानंद 'कळकत्ता विद्यापीठा 'त आणि तेथील ' नॅशनल कालेजात ' प्राध्यापनाचे कार्य करीत होते. पण तेवढ्यावर ते समाधानी नव्हते. त्यांस बीद्धशानाचा प्रसार सर्व भारतात करावयाचा होता. नंतरच्या काळात झालेख्या एक-दोन भेटींत धर्मानंदांची ही इच्छा लक्षात वेऊन, महाराजांनी धर्मानंदांना मासिक पत्नास स्पयांची मदत देण्याचे ठरवले; तेव्हा धर्मानंद कलकत्ता विद्यापीठाची दोनशे-पन्नास स्पयांची नोकरी सोडून देऊन, पुण्यास येऊन स्थायिक झाले, आणि तेथून त्यांनी आपल्या आवडत्या कार्यास सुख्वात केली. या काळात महाराजांच्या इच्छेनुसार बडोदा येथे त्यांनी बौद्ध धर्मावर पाच व्याख्याने दिली. यांपैकी एका व्याख्यानाच्या प्रसंगी धर्मानंदांच्या दिसून आलेल्या निर्भय स्थष्टवक्तेप्रणाची आठवण पु. मं. लाड यांनी पुढील शब्दांत दिलेली आहे:

" बुद्धाचा धर्म हा बुद्धीचें खेळणें नसून शीलाचें वत आहे असा त्यांचा [धर्मानंदांचा] कटाक्ष असे. बडोद्याला व्याख्यान देण्यास त्यांना बोलावून खुद्द स्याजीराव अध्यक्षस्थानीं वसत असत. अशा एका प्रसंगीं धर्मानंद सम्राट अशोकावर व्याख्यान देणार होते. तत्पूर्वी त्यांना असें कळलें कीं, कोणत्या एका विभागांतील [बडोद्याच्या] दारूचीं दुकानें बंद करावींत अशी विनंती तेथील शिष्टमंडळानें स्याजीरावमहाराजांस केली असतां या दुकानांतून प्राप्त होणाऱ्या सरकारी उत्पन्नाचे पैसे मला अन्य तच्हेनें मिळवून द्या म्हणजे मग मी तीं दुकानें बंद करीन, असें स्याजीरावांनीं उत्तर दिलें.

" वर्मानंदांना हैं स्वरुं नाहीं. हैं ध्यानांत ठेवून आपस्या निर्मीड स्वभावास अनुसस्न अशोकावरील व्याख्यानांत अध्यक्ष सयाजीरावांसमक्ष ते असें म्हणाले कीं, 'अशोकाने आपस्या राज्यांत दारूबंदी केली. दारूबंदीमुळें घटणारे राज्यांचे उत्पन्न अन्य प्रकारानें मिळवून द्या, मग मी दारूबंदी करीन, असें अशोक म्हणाला नाहीं.' स्याजीरावांना हा दृष्टान्त उमगला न्याख्यानाच्या शेवटीं नेहमींप्रमाणें समारोप न करतां ते समेंत्न उठून गेले, व जातांना एवढेंच म्हणाले, 'धर्मानंद, आज तुम्ही आम्हांला चांगलाच धडा शिकवलात.' लोकांना वाटलें कीं महाराजांचा धर्मानंदांवर रोष झाला व त्यांनीं बडोदें सोडून जावें असा बहुतेक हुकूम निघेल. पण खरा हुकूम निराळाच निघाला ! स्याजीरावांनीं वरीं जाऊन त्या विभागांतील दारूची दुकानें बंद करावींत असें फर्मान काढलें. बौद्ध धर्माच्या खऱ्या वक्त्यांची आणि श्रोत्याची निष्ठा अशी असावी लागते." १ 3

यानंतरच्या काळात सयाजीरावांशी धर्मानंदांचे सख्य जास्तच जुळून आले, हे लक्षात ठेवण्यासारखे आहे!

## गांधीजींना उपदेश?

' तुम्ही जनतेचे पालक आहांत असें समजून वागलांत तर स्वराज्यांत तुम्हांला कोणांचे भय बाळगावयास नको, ' असें महात्मा गांधींचे जमीनदारांस सांगणे होते. त्याचप्रमाणे संस्थांनिकांना ते, ' तुम्ही रामराज्याचे उदाहरण डोळ्यांपुढें ठेवून वागा, ' असा उपदेश करीत असत.

धर्मानंदांना तात्त्विक दृष्ट्या है बरोबर वाटले नाही. अपरिग्रहावाचून सत्य आणि अहिंसा कधीही टिकाव धरणार नाहीत असे धर्मानंदांचे टाम मत होते. हे आपले मत ते स्पष्टपणे बोल्र्न दाखवीत असत. एवढेच नन्हे तर, 'हिंदी संस्कृति आणि अहिंसा ' या आपत्या ग्रंथात, गांधीजींनी जमीनदारांना दिलेले आश्वासन आणि संस्थानिकांना केलेला उपदेश, यांस असलेला आपला विरोध त्यांनी स्पष्ट शब्दांत मांडलेला आहे.

धर्मानंद हे गांधीजींच्या गुजरात विद्यापीठात काम केलेले. गांधीजी त्यांस फार आपुल-कीने वागवतात. आणि असे असून धर्मानंदांनी गांधीजींची चूक दाखवणे, त्यांच्यावर टीका करणे, म्हणजे गांधीजींच्या सीजन्याचा फायदा घेण्याचे नि त्यांस उपदेश करण्याचा आव आणण्यासारसे आहे, अशी टीका त्या वेळी गांधीजींच्या वर्तुळातील काही मंडळीं-कडून झाल्याशिवाय राहिली नाही. पण धर्मानंदांचे गांधीजींशी संबंध शेवटपर्येत अत्यंत जिव्हाळ्याचेच राहिले!

#### खादीधारी गोमन्तकीय

१९२४ साठी भारतीय कॉॅंग्रेसचे अधिवेशन बेळगाव येथे महात्मा गांधींच्या अध्यक्षते-खाठी भरछे होते. धर्मानंद या अधिवेशनास हजर होते. त्यांची आणि महात्मा गांधींची ओळख १९१६ पासूनची. त्याशिवाय या काळात ते गांधीजींच्या गुजरात विद्यापीठात काम करीत होते. त्यामुळे गांधीजींशी धर्मानंदांचा या काळात परिचय वाढळा होता, हे वेगळे सांगण्याची गरज नाही.

बेळगाव गोमन्तकीयांस अगदीच जवळ. त्याशिवाय, या काळात कॅंग्रेसवर ब्रिटिश सरकारची तेवढीशी वकदृष्टी झाळी नव्हती. त्यामुळे एम्. एस्. एम्. रेव्वेने वास्कोहून बेळगावपर्येत खास गाड्या ठेविव्या होत्या. कॅंग्रेसचा हा सोहळा, आणि कॅंग्रेस पुढाऱ्यांस जवळून पाइण्याची ही संधी, गोमन्तकीयांनी सोडळी असती तर नवळच! बऱ्याच गोमन्तकीयांनी या संधीचा फायदा वेतळा. या प्रसंगी यांपैकी काहीजणांनी धर्मानंदांच्या मध्यस्थीने महात्माजींची मेट घेतळी. ही सर्वच मंडळी पूर्णपणे अगदी सफेत खादीत होती. बारीक पाइणाऱ्यास त्यांचे खादीचे कपडे अगदी कोरे, नुकतेच बनवळेळे आहेत, हे सहज दिसून आळे असते. महात्माजींनी या मंडळींच्या कपड्यांकडे पाहिल्यावर ही मंडळी हमेशा खादी वापरणारी आहे काय ! असा धर्मानंदांना प्रश्न केळा. धर्मानंदांनी, ' नाहीं, खास या प्रसंगाकरितांच ते खादीचे कपडे बाळून आळेळे आहेत. '

१३. 'आकाशगंगा ': ले. पु. मं. लाड, पा. २१, २२.

असे उत्तर दिले. यानंतर महात्माजींनी या मंडळींस खादीचे महत्त्व समजावृन सांगितले, आणि ही मुलाखत संपली.

धर्मानंदांनी महात्माजींस दिलेले उत्तर सत्य नि वस्तुस्थितीस धरूनच होते. पण ते ह्या मंडळींस आवडले नाही. धर्मानंदांनी संदिग्धपणे, सारवासारवीचे काही उत्तर दिले असते, तर त्यांस आवडले असते. पण तसे झाले नाही; आणि धर्मानंदांवर या गोष्टीमुळे या मंडळींचा झालेला रोष, बराच काळ टिकला !

#### डॉ. मांडारकरांचा सहवास

गृहत्याग करून प्रथम पुण्यास आले त्या वेळी धर्मानंदांनी डॉ. मांडारकरांची ओळख करून घेतली होती. त्या वेळच्या त्यांच्या पुण्यातील वास्तव्यात संस्कृत शिक्षणाच्या बाबतीत त्यांस डॉ. मांडारकरांची थोडीबहुत मदतही झाली होती. पण एकंदरीत धर्मानंदांची स्पष्ट बोळण्याची तर्कनिष्ठ पद्धती, आणि सर्वसाधारणपणे अशक्य वाटणाच्या गोष्टी शक्य करून दाखवण्याची अव्यवहारी भाषा, त्यांना पसंत पडली नाही, आणि त्या वेळी तरी दोषांचेही मोठेसे सख्य जुळून आले नाही. मांडारकरांनी त्या वेळी धर्मानंदांना जवळजवळ वेड्यातच काढले होते.

या गोष्टीनंतर आपली सात वर्षांची भ्रमंती संपवृत आणि बौद्धज्ञान प्राप्त करून घेउन परत आत्यावर, डॉ. मांडारकरांनी त्यांस अगत्यपूर्वंक मेटीस बोलावृत, त्यांचा सत्कारही प्रार्थनासमाज्ञातर्फे केला. या वेळेपासून मांडारकरांशी, आणि त्यांच्या घरातत्या मंडळींशी धर्मानंदांचा घनिष्ठ संबंध जुळून आला. धर्मानंदांनी पुण्यास ज्या वेळी घर बांधण्याचे ठरवले, त्या वेळी लागणारी जागा मांडारकरांनी आपल्या जागेतृन दिली. पाली भाषेस मुंबई विद्यापीठाची मान्यता मिळवण्याच्या कामी डॉ. मांडारकरांचीच मदत कारणीभूत झाली. नवीन घरात धर्मानंद राहावयास गेल्यानंतर त्यांचा मांडारकरांशी रोजचाच संबंध येऊ लागला. त्यासंबंधी धर्मानंद म्हणतात:

"डॉ. मांडारकर यांचा रोजार हा दुसरा फायदा होय. [पहिला फायदा राह-राच्या बाहेर प्लेगाची लगण न होणाऱ्या मागांत राहावयास मिळणें हा होय.] त्यांचा ग्रंथसंग्रह फार मोठा होता व त्याचा मला चांगला उपयोग होई. त्यांच्या-बरोबर दुसरा कोणी नसला तर मी फिरावयास जात असे. बंडगार्डनकडे गेलों तर ते कांहीं मिनिटें तरी मुळामुठेच्या पुलावर उमे राहून तत्लीन वृत्तीनें पाण्याच्या प्रवाहाकडे पाहात राहात. गणेशिलंडीकडे गेलों, तर तिकडे एखाद्या दगडावर बसून ध्यान करीत, अथवा मजन म्हणत. त्या हत्यांची आठवण मला अद्यापही आनंदकारक वाटते. ह्याशिवाय त्यांच्याशीं प्राचीन इतिहास-वाङ्मयासंबंधीं जी चर्चा चाले. तिचा मला किती तरी फायदा होत असे.

"त्यांच्या घरीं किंवा फिरण्याच्या वेळीं बौद्धधर्माच्या गोष्टी निघाल्यास ते कची कघी म्हणत, 'एवढा उदार धर्म ज्याचा साऱ्या हिंदुस्थानांत प्रसार झाला व ज्यानें हिंदुस्थानच्या तिन्ही बाजूंचे देश व्यापले, त्याचा खुद हिंदुस्थानांतच माग-मूस कसा राहिला नाहीं १ पास्चात्त्य पंडितांनीं दिलेलीं ह्या प्रश्नांचीं उत्तरें समाधान-कारक नाहींत. ' अशा रीतीनें ह्या महत्त्वाच्या प्रश्नाचा विचार करण्यास त्यांनींच मला प्रकृत केलें. आणि त्या माझ्या विचाराची परिणति ' हिंदी संस्कृति आणि अहिंसा ' या ग्रंथांत झाली." भे

## भूत-पिशाच्च-बाधा

कुशिनारेला असताना धर्मानंदांनी दोन-अडीच महिने एका झाडाखाली घाठवले. या काळात ते योगसाधनांचा अध्यास करीत होते. या ठिकाणी राहूनच त्यांनी बुद्धाने 'भयभैरवस्त्रांत ' सांगितलेल्या भयभैरवाचा अनुभव घेतला. स्मशानात सारी रात्र घालवण्याचाही त्यांनी अनुभव घेतला. पण त्यांस या काळात प्रत्यक्ष भुते अशी पहावयास मिळाली नाहीत. लहानपणची एक आठवण धर्मानंदांनी दिली आहे ती पुढीलप्रमाणे :

"आरोब्यावर ?" जात असतांना एक तरी लागते. तिच्यावर बहुधा एकटाच होडीवाला असतो. दुसरा कोणी नसला तर मी होडी वहहवीत असें. लौकरच सुकाणूचें वहहें धरण्यास शिकलों; व बहुधा मीच तें धरीत असें, आणि होडीवाला होडी वहहवीत असे हें पाहून उतारूंना मोठें आश्चर्य बाटे, कीं हा एवढासा मुलगा ओहोटीच्या वेळीं होडी यथायोग्य स्थळीं नेतों कसा ? अर्थात् अशा चहात्यांपैकीं कांहीं लोकांची हष्ट झाली, असें ठरविण्यांत आलें!

" आरोब्याच्या तरीच्या अलिकडे एक मोठें रोत आहे. पावसाळा संपूत रोताची कापणी झाल्यानंतर ह्या रोतांत्त आमच्या आतेमावाच्या घरीं येण्याला पाऊलवाट होती, ती जवळची असल्यामुळें मी बहुधा त्याच वाटेनें येत असें. एके दिवशीं सूर्यास्तानंतर मी शाळेंत्न येत असतांना या रोतांत दोन खिस्ती मजूर बाया तांदळाच्या टोपल्या घेऊन येतांना मला दिसल्या. त्या एकीमागून एक नव्हत्या. एक माझ्या डाव्या हाताला व दुसरी उजव्या हाताला दिसत होती. कांहीं अंतरा-वर आल्यावर त्या अहत्य झाल्या! त्यानंतर एक खिस्ती ग्रहस्थ उंच सिल्क हॅट धातलेला व विचित्र पोशाख केलेला बऱ्याच अंतरावर बसलेला मला दिसला. त्याची खुर्ची दिसत नव्हती. अशा वेळीं हा येथे रोतांत येऊन कां बसला असावा याचें मला कोडें पडलें; व त्याला जाऊन विचारावें या उद्देशानें तो बसला होता तिकडे जाण्यासाठीं मी पायवाट सोहून जाऊं लागलों. कांहीं पावलें पुढें गेल्यावर

१४. खुळासा : प्रकाश सप्ताहिक. प्र. ४ थे, १२ सप्टें. १९३७.

१५. पेडणे महालातील एक गाव.

तो मनुष्य एकाएकीं अंतर्घान पावला ! तो बसला होता त्या ठिकाणीं गेलों. तेथें जवळपास एक हातभर उंचीचें झुझूप दिसलें; दुसरें कांहीं नाहीं. मला दम्याचा विकार जडस्यावर विचारण्यांत आलें कीं, कांहीं भूतिपशाच्च तूं पाहिलेंस काय ! मीं ही गोष्ट सांगितली. मला मुळींच भय वाटलें नव्हतें. तथापि मी भ्यालों असेन असें गृहीत घरण्यांत आलें. यानंतर मी पुष्कळ ठिकाणीं रानावनांत, स्मशानांत रात्रीं-बेरात्रीं फिरलों आहें. यरंतु भुतेंखेतें कधींहि पाहिलीं नाहींत." १ ६

#### त्यांचे व्यवहारज्ञान

आपत्या व्यवहारज्ञानाची चिखलीच्या शाळेत शिकत असतानाची एक आठवण धर्मानंदांनी स्वतःच सांगितलेली आहे. ती अशी :

" मडगांवच्या शाळेंत मी काय शिकलों याची फारशी आठवण राहिली नाहीं; परंतु चिखली येथें भिकंभटजीच्या शाळेंतील कांहीं आठवणी आहेत. आमच्या वर्गांत पंचवीस किंवा सब्बीस मुलें असत. माझा बहुधा पहिला नंबर येई. पाढे, बेरीज, वजाबाकी, व कांहीं वाचन, एवढेंच काय तें मी या शाळेंत शिकलों असेन. भिकंभटजींना याच्या पलिकडे शिकवितां येणें शक्य नव्हतें.

" या शाळेंतील एक गोष्ट मला आठवते ... रामदासबुवा या वेळीं चिखलीस आमच्या आतेभावाच्याच घरीं राहात. एके दिवशीं ते आमच्या शाळेंत आले; व आम्हांस सर्वीना त्यांनी स्व्याचे दोन लाहू दिले. त्यांची वाटणी करण्यांचे काम, मी पहिला नंबर असल्यामुळें मजकडे आलें. मी दुसच्या नंबराला जवळजवळ एक-तृतीयांश लाहू दिला, त्याच्यापेक्षां थोडा कमी तिसच्या, चौध्या नंबराला, अशा रीतीनें सहाव्या नंबरपर्यंत सर्व लाहू खलास झाला! मला स्वतःला कांहीं राहिलें नाहीं हें सांगावयालाच नको! माझें व्यवहारज्ञान भिकंभटजींना समजलें व दुसरा लाहू वाटण्यांचें काम त्यांनीं स्वतःच केलें." १७

हा त्यांचा अव्यवहारीपणा त्यांना पुण्यात स्वतःचे घर बांघले त्या वेळीही नडला. कॉन्ट्रॅक्टर आणि इंजिनिअर यांनी धर्मानंदांच्या या वृत्तीचा फायदा वेतला. आणि अंदाजापेक्षा जास्त पैसे धर्मानंदांना खर्च करावयास लावले. पण या दोन वेळच्या अनुमवांतून त्यांनी योग्य तो घडा वेतला होता हे पुढील गोष्टीवरून दिसून येते. 'बहुजनविहार 'मुंबईत बांधण्याचे ज्या वेळी टरले त्या वेळी धर्मानंद जर या कामात स्वतः लक्ष घालीत असले तरच या कामास येईल तो खर्च देण्यास बिर्लाशेट यांनी तयारी दाखवली होती. त्यांच्या इच्छेनुसार या कामाकडे धर्मानंदांनी लक्ष दिले, एवढेच नव्हे तर अत्यंत चोखंदळपणे दिले, असे त्या वेळी त्यांनी वेळोवेळी विष्णु नाईक यांस गोमन्तकात लिहिलेल्या पत्रांवरून दिसून येते.

तसेच १९३२ मध्ये अमेरिकेची चौथी फेरी करून परत आख्यावर पुण्यात त्यांच्या मुळाने बांघावयास घेतळेख्या बंगल्याच्या देखरेखीचे काम त्यांनी, पुढील दोन वर्षे तेथे राहून केले होते. यावरून लहानपणीचा त्यांचा व्यवहारातील कच्चेपणा नंतर राहिला नाही हे उघड होते.

# टाईप जुळवणारे प्रो. ल्यान्मन

जर्मनीतील डॉ. फिशल यांनी प्रो. ल्यान्मनला 'The great type-setter of America' (अमेरिकेतील प्रसिद्ध टाईप जुळविणारे) असे म्हटले होते. आणि त्यामुळे प्रो. ल्यान्मन रागावले होते. या गोष्टीसंबंधी बोलताना प्रो. वीनर १८ यांनी प्रो. ल्यान्मन यांच्यासंबंधी सांगितलेली गोष्ट धर्मानंदांनी पुढील शब्दांत दिलेली आहे:

" हार्वर्ड युनिव्हिसिटींत नोकरी पतकरत्यानंतर एकदां ते (प्रो. वीनर) ट्राममधून जात होते. त्या वेळीं ट्रामगाडी हात दाखवला की पाहिजे त्या ठिकाणीं उभी रहात असे. त्यान्मन या वेळीं ट्रामच्या रस्त्यावर येतात न येतात तोंच दुसऱ्या उताहसाठीं उभी राहिलेली ट्राम चालूं झाली. प्रो. त्यान्मन Stop, Stop, म्हणून मोठमोठ्यानें ओरडत ट्रामच्या मागोमाग घांवत सुटले. कंडक्टरनें घंटा वाजवून गाडी उभी केली. त्यान्मननें आंत उडी टाकली, व ते वीनरच्या रोजारीं येऊन बसले. ते कासावीस होऊन गेले होते. त्यांना प्रो. वीनरनें विचारलें, 'प्रो. त्यान्मन इतकी घाई का शवरीं कोण आजारीविजारी तर नाहीं?' त्यान्मननें हातांतलें प्रूफ काढून वीनरला दाखवलें, आणि म्हणाले, 'हें पहा हें कसें झालें आहे तें!' प्रुफामध्यें वीनरना काहीच चूक दिसली नाही. तेव्हां त्यान्मन म्हणाले, 'वारे वा, Horward Oriental Series या मथळ्यांतील O हें अक्षर उलटें झालें आहे, हें तुमच्या लक्षांत येत नाहीं श्रियाचकरितां तर मी छापखान्याकडे जाण्याची घाई करीत आहे !'' १९

या आठवणीतील विनोद जरी सोडून दिला, तरी प्रो. स्यान्मनइतकेच स्वतः धर्मा-नंदही प्रुफ्तांच्या बाबतीत चोखंदळपणा दाखवत असत. छपाई निर्दोष व्हावी म्हणून ते अत्यंत काळजी घेत असत. त्यांना यिकंचितही चृक खपत नसे, असे काकासाहेब कालेळकरांनी एका ठिकाणी म्हटलेले आहे. २० फक्त एका शब्दाकरिता छापत असलेले पुस्तक तीन महिने धर्मानंदांनी थोपवृन घरले होते अशी माहिती प्रस्तुत लेखकास अहमदाबादच्या भेटीत समजली.

१६, १७. खुलासा : प्रकाश साप्ताहिक, प्र. ३ रे, १५ ऑगस्ट १९३७.

१८. हार्वर्डं विद्यापीठातील रशियन भाषेचे प्रोफेसर.

१९. खुळासा : प्रकाश साप्ताहिक, प्र. ७ वे, २० मार्च १९३८.

२०. 'पार्श्वनाथाचा चातुर्याम धर्म 'या धर्मानंदांच्या ग्रंथास 'खरा धर्म 'हा काकासाहेबांचा लेख जोडलेला आहे. त्यात पान १५.

#### जैनांचा मांसाहार

ज्ञान पारखून निश्चित करण्यात धर्मानंद अतिशय परिश्रम घेत. काही यहीत धरणे त्यांस आवडत नसे. ग्रंथ धुंडाळून, संशोधन करून, पूर्ण खात्री करून घेतस्याशिवाय ते पुढे जात नसत. म्हणून त्यांच्या लिखाणात चूक काढणे कोणासही शक्य होत नसे. तसा कोणी प्रयत्न केला तर धर्मानंद आपले मत तत्परतेने प्रस्थापित करण्यास मागेपुढे पाहात नसत. पण याचा अर्थ त्यांस जाहीरपणे होणारे वादिववाद आवडत असत असे मात्र नव्हे. उल्टर अशा वादांचा त्यांना तिटकाराच असे. तत्त्वनिष्ठेवरील कराक्षामुळे जाहीर वर्तमानपत्री वादिववाद करण्याचा त्यांच्यावर दोन वेळा प्रसंग आला. त्यांकी जैन धर्मीयांचे मांसाहार प्रकरण बरेच गाजले. त्यांची माहिती थोडक्यात पुढीलप्रमाणे :

गुजरात विद्यापीठात असताना त्यांच्या पुरातत्त्वमंदिराच्या 'पुरातत्त्व ' त्रैमासिकात धर्मानंदांनी संशोधनपर असा एक लेख लिहिला. हा लेख श्रमणांच्या मांसाहाराबद्दल्या होता. खरे पाहिले असता जैन वाद्ययाशी धर्मानंदांचा संबंध गुजरात विद्यापीठात गेल्यानंतरच आला. पुरातत्त्वमंदिरातील विद्यान जैन पंडितांकडे धर्मानंदांची हमेशा अनेक विषयांवर चर्चा होत असे; आणि या पंडितांनीच आचारांग सूत्रातील काही उतारे धर्मानंदांच्या निदर्शनास आणले. या सूत्रांच्या आधारेच धर्मानंदांनी वरील लेख लिहिला. हा लेख प्रकाशात आख्यावर अहमदाबाद येथील जैन लोकांत फारच खळकळ उडाली. जैन धर्माचा धर्मानंद उच्लेद करू पहातात, अशा तकारीही पुरातत्त्वमंदिराच्या चालकांकडे आह्या.

खरे पाहिले असता बुद्ध समकालीन मांसाहाराची प्रथा कशी होती, हे दाखविण्याचा त्या लेखाचा उद्देश होता. वयोवृद्ध स्थानकवासी साधु गुलाबचंद यांचे या प्रश्नासंबंधी काय मत पडले ते धर्मानंद पुढीलप्रमाणे सांगतात:

"…साधु गुलाबचंद व त्यांचे प्रसिद्ध शतावधानी शिष्य रतनचंद अहमदा-बादेला राहत असत. एका जैन पंडिताबरोबर मी त्यांच्या दर्शनाला गेलों माइयाबरोबरच्या जैन पंडितानें रतनचंद स्वामींना माझी ओळख करून दिली-तेन्हां ते म्हणाले, 'तुमची कीर्ति मी ऐकत आहें. परंतु तुम्ही आमचे प्राचीन साधु मांसाहार करीत होते, असें लिहून आमच्या धर्मावर आवात केला, हैं ठीक नन्हे. '

"मी म्हणालों, 'बौद्ध आणि जैन हे दोनच श्रमण-संप्रदाय आजला अस्तित्वात राहिले आहेत. आणि त्यांजविषयों माझें प्रेम किती आहे, हें या [ माझ्याबरोबर असलेक्या ] पंडितांनाच विचारा. परंतु संशोधनाच्या बाबतींत श्रद्धा, भक्ति किंवा प्रेम, आड येऊं देतां कामा नये. सत्यकथनानें कोणत्याहि संप्रदायांचें नुकसान होईल, असें मला वाटत नाहीं. आणि सत्यार्थ प्रकाशित करणें संशोधकांचें कर्तव्य आहे. असें मी समजतों. '

"वृद्ध साधु गुलाबचंद कांहीं अंतरावर बसले होते, ते तेथूनच आपत्या शिष्याला महणाले, 'या ग्रहस्थानें दोन उताऱ्यांचा जो अर्थ लावला आहे, तोच बरोबर आहे; आधुनिक टीकाकारांनीं केलेले अर्थ टीक नव्हेत. ह्या दोन उताऱ्यांशिवाय आणसी बऱ्याच टिकाणीं, जैन साधु मांसाहार करीत होते, याला आधार सांपडतात, ' असें सांगृन त्यांनीं जैन स्त्रांतील उतारे म्हणण्यास मुस्वात केली. पण त्यांच्या विद्वान् शिष्यानें विषयांतर करून हा संवाद तसाच सोडून दिला. यावरून एक गोष्ट स्पष्ट होते कीं, रतनचंदसारख्या साधूना सत्य लपविण्यांतच जास्त रहस्य वाटत होतें. " १९

'भगवान बुद्ध 'हा धर्मानंदांचा ग्रंथ १९४१ मध्ये नागपूर येथून प्रसिद्ध झाला या ग्रंथातील ११ वे प्रकरण त्यांनी वर उन्लेखित लेखात फेरफार करून लिहिले होते. हे प्रकरण ज्या वेळी तेथील दिगम्बर जैनांच्या निदर्शनास आले, त्या वेळी त्यांनी यवतमाळ येथे एक संस्था स्थापन करून, पद्धतशीर चळवळीस सुरुवात केली. कोर्टकचेन्यांच्याही धमक्या धर्मानंदांना देण्यात आल्या. या सर्वीस धर्मानंदांनी नागपूर येथील ' भवितन्य ' या साप्ताहिकात सविस्तर उत्तर दिले.

या उत्तराने जरी वन्हाडातील चळवळ यंडावली, तरी ती इतर ठिकाणी १९४४ पर्यंत चाल्च राहिली. समा, निषेधाचे ठराव, पास होऊ लागले. धर्मांनंदांच्या जीवास धोका असल्याचे कळवून धमकीची पत्रेही येऊ लागली. शेवटी धर्मानंदांनी एक पत्र मुंबईतील 'जन्मभूमि ' पत्रात प्रसिद्ध केले. त्यात त्यांनी पुढील योजना जाहीर केली : 'दोन्ही बाजूंनी हायकोटोंतील एका गुजराती जज्जाला सरपंच निवडावा. त्याच्या पुढें आपापलें म्हणणें ठेवावें. आणि याचा योग्य विचार करून सरपंचानें निकाल द्यावा. ' आपल्या विकद्ध निकाल झाल्यास आपण जाहीर माफी मागण्यास तयार असल्याचें धर्मानंदांनी जाहीर केले. पण दुसऱ्या बाजूच्या विरुद्ध झाल्यास, त्यांनी तो वर्तमानपत्रांत्न जाहीर करावा, असेही धर्मानंदांनी मुचवले. याचा योग्य तो परिणाम झाला, आणि चार वर्षोनंतर चळवळ आपोआप आणि हळूहळू बंद पडली.

### दहा डॉलरांच्या नोटीचा आनंद

आपत्या विद्यार्थ्योपास्नही आपत्या ज्ञानात कशी भर पडली हे सांगताना, धर्मानंद प्रामुख्याने हरिनाथ दे आणि हार्वर्ड विद्यापीठाचे प्रो. त्यान्मन यांचा उत्लेख करतात. त्यान्मन हे थोडेसे विश्वित गृहस्थ होते. त्यांच्या अडेलत्ट्रूपणामुळे विमुद्धिमगाचे संस्करण कसे लांबणीवर पडत गेले हे आपण पाहिलेच आहे. त्यानमन यांचे वागणे कधीकधी कसे हास्यास्पद होई याचे एक उदाहरण धर्मानंदांनी पुढील शब्दांत दिलेले आहे:

२१. 'भगवान बुद्ध ': ले. धर्मानंद कोसंबी, पा. २४५-४६.

"ज्या विद्यार्थ्योपासून मीं पुष्कळ ज्ञान मिळविलें त्यांत पहिले श्री. हरिनाथ दे होत. त्यांना पालि भाषेत एम्. ए. व्हावयाचे होतें. इंग्रजी भाषांतराच्या व कांहीं भिश्चंच्या मदतीनें त्यांनीं एम्. ए. च्या अभ्यासक्रमांतील कांहीं पालि ग्रंथ वाचून काढले. पण 'अष्ट्रसालिनी' त्यांना मुळींच समजेना. डॉ. एडवर्ड म्यूल्र ह्या जर्मन पंडितानें त्या ग्रंथाचे संशोधन केलें आहे. पण तें इतकें अग्रुद्ध आहे कीं, त्याला संशोधन म्हणणें योग्य नाहीं. हा ग्रंथ समजावून दिल्यानें माझ्या ज्ञानांत पुष्कळ भर पडली.

"दुसरे विद्यार्थी हार्वर्ड युनिव्हिसिटीचे प्रोफेसर ल्यान्मन होत. त्यांना विसुद्धिमण समजावृन द्यावयाचा होता. माझ्यासारख्या हिंदी पंडिताचें ज्ञान घोकीव असतें, तेव्हां माझा कांहीं उपयोग होणार नाहीं अशी त्यांची जवळजवळ खात्री होती. त्यांच्याबरोजर कामाला सुरुवात केल्यावर आपल्या तुल्नात्मक व्याकरण ज्ञानाचा त्यांनीं बराच डौल दाखविला. पण एक-दोन आठवड्यांतच आपलें अज्ञान त्यांना स्पष्ट दिस्ं लागलें, आणि प्रांजळपणें ते तें बोल्न दाखवीत. मात्र कोणत्याहि गोष्टीला पुरावा दाखविल्याशिवाय त्यांचें समाधान होत नसे. जेव्हां मी तिथल्या तिथेंच उदाहरणादाखल इतर ग्रंथांतील एक-दोन उतारे दाखवी, तेव्हां ते म्हणत, 'एवढ्या मोठ्या ग्रंथसमूहांतून हे दाखले तुम्ही कसे अच्चूक शोधून काढतां याची किल्ली मला लोकर सांगा न जाणों, तुम्ही उद्यां एखाद्या मोटारखालीं सांपङ्घन प्राणास मुकाल!' बौद्ध वाद्याचा हद परिचय हीच ती किल्ली होती. ती ताबडतोब प्रो. क्यान्मनच्या हवाली करतां आली नाहीं, तर त्यांत माझा दोष कोणता ?

"सहा ताडपत्री व दोन-तीन छापलेख्या मिळून आठ किंवा नऊ प्रतींवरून विसुद्धिमगाचे पाठ ठरवावे लगत. जेथें कोणत्याहि प्रतीवरून पाठ निश्चित करणें कठीण पड़े, तेथें इतर ग्रंथांतील आधार घेऊन मी पाठ ठरवीत असें, आणि सिंहली किंवा ब्रह्मी लिपींतील पुस्तकांत तसे दोष कां घडून आले यांचीं कारणें स्पष्ट करून सांगत असे. अशा एखाद्या प्रसंगीं प्रो. ल्यान्पन यांना हर्षातिरेक होई, व हातांत पाठ दुरुस्त केलेलें पत्रक घेऊन ते पुस्तकालयांत्न आंत जात, व आपल्या परनीला म्हणत, 'डियर, हा कोसंबीचा नवा शोध पाहिलास का? मला दहा डॉल्टरांची नोट मिळाल्यासारखा आनंद होतो !' हें ल्यान्पनचें वर्तन मला विलक्षण वाटे. कां कीं, त्यांच्या परनीला पालि पाठांतरांतील एक अक्षरदेखील समज्ञणें शक्य नव्हतें. दहा डॉल्टरच्या उपमेनें उद्भवणारें हास्य तर मला विवेकानें आवरावें लगत असें!" २२

' माणिक ' यांचा वाङ्निरचय

धर्मानंदांच्या सर्वीत मोठ्या मुळीच्या वाङ्निश्चयाची आठवण त्यांच्याच शब्दांत या ठिकाणी देण्यापूर्वी, धर्मानंद आणि त्यांच्या पत्नी बाळाबाई यांच्या एक-दोन गोष्टी या ठिकाणी सांगितस्या तर त्या विषयास धरूनच होणार आहेत.

धर्मानंद स्वभावाने वरेचसे एकलकोंडे, कमी मिसळणारे कसे होते, हे आपण पाहिलेच आहे. पण परदेशात असले म्हणजे ते आपल्या या स्वभावास थोडीशी मुरइ घाल्न तेथे व्यवसाय, शिक्षण वगैरे कारणांसाठी आलेल्या भारतीयांशी आपण होजन ओळल करून घेऊन स्नेहसंबंध टेवीत असत. विशेषतः विद्यार्थ्यांच्या बावतीत तर ते जास्तच आपुलकी बाळगीत, आणि त्यांच्या अडीअडचणी लक्षात घेऊन त्यांस शक्य ती मदत करण्यास झटत. अहमदाबादच्या एका मेटीत प्रा. पारेख यांच्या बरी त्रिकमलाल एम्. शहा यांच्याशी प्रस्तुत लेखकाची ओळल झाली. धर्मानंद अमेरिकेस होते त्या वेळी शहा तेथे तंत्रशाखेचे शिक्षण वेत होते. विद्यार्थ्यांस शिक्षणसंथांत्न प्रवेश, सवलती, मिळण्याच्या बाबतीत तर धर्मानंद लक्ष बालीत असतच, पण त्याशिवाय त्यांच्या खाण्याजेवण्याच्या अडचणींकडेही ते कसे लक्ष देत, हे शहा यांच्याकडून ऐकावयास मिळाले. शहा हे शाकाहारी होते. त्यांच्या प्रकृतीला तेथील आहार मानवत नसे. म्हणून धर्मानंद त्यांस आठवड्यात्न एक दिवस तरी आग्रहाने आपल्याबरोबर नेऊन तेथील एका ग्रीक हाँटेलात दही खाण्यास घालीत असत. अशाच प्रकारे धर्मानंदांची डॉ. रामप्रसाद यांच्याशी ते अमेरिकेत शिकत असतानाच ओळख झाली होती.

बाळाबाई ह्या फारशा शिकलेखा नव्हत्या हे वेगळे सांगण्याची गरज नाही. त्या काळात मिळणारे जुजबी मराठी शिक्षण त्यांचे झाले असावे. त्यांचे बंधू डॉ. लाड हे वाचनाचे भोक्ते होते. मराठी पुस्तके, नियतकालिके वगैरे घेण्याचा त्यांना नाद होता. त्यामुळे बाळाबाईचेही थोडेबहुत वाचन होत असे, असे अनुमान करता येते. या वाचनाच्या मुळे असो, अथवा आपल्या बंधूच्या आणि धर्मानंदांच्या उदारमतवादी विचारांच्या परिणामाने असो, त्या आपल्या मुळीला परजातीत लग्न करून देण्यास सहज-पणे संमती देण्याइतक्या पुढारलेल्या होत्या, हे पुढील माहितीवरून लक्षात येईल. माणिक यांच्या वाङ्निश्चयांची माहिती धर्मानंद, पुढीलप्रमाणे देतात:

" डॉ. रामप्रसाद यांची आणि माझी अमेरिकेंत ओळख झाली. म्हैसूर सर-कारनें त्यांना स्कॉलरिशप देऊन M. I. T. (मॅसाच्यूसेट इन्स्टिट्यूट ऑफ टेक-नॉलॉजी) मध्ये विद्युत्शास्त्राचा पुढील अभ्यास करण्यासाठी पाठवलें होतें. परंतु त्यांना D. Sc. डिग्री वेण्यासाठीं आणली एक वर्ष प्रो. हिंचकॉक यांच्या घरीं काम करून काढांचें लागलें. आमची समजूत अशी होती की ते एक होतकरू गरीन विद्यार्थी आहेत.

" १९२५ च्या जून महिन्यांत मी कांहीं कारणास्तव मुंबईला आलों व डॉक्टर

नायर यांच्या वरीं उतरलों. दुपारीं तीन-चार वाजण्याच्या सुमारास गांवदेवीवरून चाललों होतों. डॉ. रामप्रसाद यांनीं माझ्या मागून येऊन हांक मारली. मी म्हणालों, 'तुम्ही अमेरिकेंत्न आला कथीं ?' ते म्हणालें, 'मी नुकताच आलों आहें. एक-दोन दिवसांत बॅगलूरला जाईन.' त्यांच्याबरोबर तीन-चार तरण गृहस्थ होते. तेव्हां तेथें विशेष न बोलतां मीं त्यांना वरीं येऊन मेटावयास सांगितलें. त्याप्रमाणें ते दुसऱ्या दिवशीं मला मेटले.

" मेटींत इकडच्या तिकडच्या बऱ्याच गप्पागोष्टी झाल्या. १९२२ सालीं त्यांनीं डी. एस्सी. डिग्री घेतली, तरी अनुभव मिळविण्यासाठीं त्यांनीं अमेरिकेंत निरिनराळ्या कंपन्यांत कामें केलीं, आणि जर्मनींत जाऊन बरेच कारलाने पाहिलें, इत्यादि वर्तमान समजून घेतत्यावर भीं त्यांच्याशीं माणिकच्या लग्नाचा प्रश्न काढला. त्यांना ही गोष्ट पसंत होती. परंतु त्या कामीं माणिकची संमित मिळेल किंवा नाहीं याची मला शंका होती.

"त्या वेळीं माणिक बडोद्याच्या राजस्तुषा श्रीशकुंतला राजे यांच्याबरोबर उटकमंडला गेली होती. <sup>२ ३</sup> तिला मीं हें वर्तमान सविस्तर लिहिलें; आणि बडोद्याला गेलों. अन्य जातींत लग्न करणें तिला पसंत नाहीं, अशा अर्थाचें तिचें उत्तर आलें. नवरा थोग्य असला तर केवळ दुसऱ्या जातींतील म्हणून नापसंत करूं नये, असें माझ्या कुटुंबाचें मत पडलें, व मीं स्वतः माणिकला मेटून या प्रशाचा विचार करावा असें ठरलें.

" इतक्यांत बडोद्याच्या महाराणीसाहेब व शकुंतला राजे उटकमंडला पावसाळा सुरू झाला म्हणून बेंगलूरला आह्या. माझा तिकडे जाण्याचा बेत मीं डॉ. रामप्रसाद यांना आगाऊ कळवला, व बडोद्याहून सरळ बेंगलूरला गेलों. माझी उत्तरण्याची सोय ॲडव्होकेट श्री. बेलूर श्रीतिवास ऐयंगर यांच्या वरीं करून रामप्रसाद शिवसमुद्राला गेले. श्री. ऐयंगार देखील एक खटला चालविण्यासाठीं बाहेर जाणार होते. परंतु त्यांनीं आपल्या सास-याला वरीं ठेवून घेऊन माझ्या जेवण्याखाण्याची उत्तम व्यवस्था ठेवली. त्या गृहस्थांकडूनच मला प्रथमतः समजलें कीं डॉ. रामप्रसाद यांचे वडील डिस्ट्रिक्ट जज्ज होते. सध्यां ते पेन्यानर आहेत, आणि स्वतःच्या बंगल्यांत राहतात. ते फार कर्मेठ असल्यामुळें डॉ. रामप्रसाद यांस मला आपल्या वरीं ठेवून घेण्यास संकोच वाटला असावा.

" श्रीमंत महाराणीसाहेब व श्रीशकुंतला राजे जयमहाल राजवाड्यांत रहात असत. तेथे जाऊन माणिकला भेटलों. तिला बराच उपदेश केला. परंतु तिनें लग्नासंबंधीं नापसंती दर्शविली. जास्ती आग्रह करण्यांत फायदा नाहीं असें वाटून मीं ती गोष्ट सोडून दिली. आणि परत बडोद्यास येण्याचा बेत केला. पण माणिकनें स्वतःच आपला विचार बदलला. आणि तो मजकूर एका लहानशा चिठीनें मला कळवला. जुलै ८ तारखेला तिच्या लग्नाचा वाङ्निश्चय झाला... आणि लग्न नोव्हेंबरच्या १८ तारखेला झालें." २४

## डॉ. केतकर आणि धर्मानंद

वर्तमानपत्री वादात शिरण्याचा आणली एक प्रसंग १९१३ साली डॉ. श्रीधर व्यंकटेश केतकर यांनी लिहिलेल्या 'जातिमेद व त्यासंबंधाचें राष्ट्रीय घोरण', या लेखमालेमुळे धर्मानंदांवर आला होता. डॉ. केतकरांची ही लेखमाला 'केसरी' मध्ये २२ जुलै १९१३ ते १८ नोव्हेंबर १९१३ या काळात कमशः चालू होती. त्यातील १८ ऑगस्टच्या अंकात त्यांनी गौतमबुद्धाविषयी चुकीची विधाने केली होती. गौतमाने सोवळ्या-ओवळ्याच्या कल्पना प्रसृत केल्या, जातिभेद मोडण्याऐवजी तो वाढवला, डुकराचे मांस सपाद्भ खाल्ल्यामुळे तो अतिसाराने आजारी पडला, अहिंसा परमो धर्मः हे तत्त्व जैनांचे आहे, बौद्धांचे नव्हे, वगैरे विधाने त्यांनी केली होती— आणि विशेष म्हणजे कोणत्याही बुद्धमक्ताच्या अंतःकरणाला झोंनण्याहतक्या बोच-या शब्दांनी ती केली होती.

धर्मानंदांना है त्यांचे लिखाण खोडसाळ आणि विशेष म्हणजे निराधार बाटून त्यांनी २६ ऑगस्टच्या 'केसरी'त पत्र लिहून डॉ. केतकरांवर टीका केली. त्यास डॉ. केतकरांनी ७ ऑक्टोबरच्या अंकात उत्तर दिले, आणि या उत्तरास धर्मानंदांचे प्रत्युत्तर २८ ऑक्टोबरच्या अंकात प्रसिद्ध झाले.

धर्मानंदांनी आपल्या पहिल्या पत्रात डॉ. केतकरांच्या अमेरिकन पदवीचा उल्लेख आपल्या लोचदार स्वभावास धरून केला होता. त्यांच्या ह्या पदवीमुळे वाचकांची दिशा-भूल होण्याचा संभव असल्यामुळेच त्यांस उत्तर दावे लागत आहे, नाही तर त्यांचे लिखाण उत्तर देण्याच्या योग्यतेचे नाही, अशा अर्थाचे उद्गार त्यात काढले होते. तसेच डॉ. फेतकरांचे लिखाण काही अशानी पाश्चात्त्य लेखकांच्या कत्यनांनुसार शालेले असून, त्यांनी आपले मुद्दे साधार मांडावे, असे त्यांस आव्हानही दिले होते.

एकंदरीत हा वाद शेवटी तात्विक स्वरूपाचा न राहता, वितंडवादात त्याची परिणती होऊन, दोषांनीही एकमेकांस जशास तसे अहेर केले. डॉ. केतकर अशा वादांकडे एक प्रसिद्धीचे साधन म्हणून पहात असत,— आणि असे वाद त्यांस प्रियच असत. पण धर्मानंदांना या वादामुळे बराच मानसिक त्रास झाला, आणि वादाची पातळी उच्च ठेवण्यात आपणास यश आले नाही याची खंत ते नंतरच्या काळात बोल्ट्स दाखवीत असत.

२३. माणिक यांनी अमेरिकेत्न आल्यानंतर इंदूरच्या अहिल्याश्रमात नोकरी घरली होती. ती नोकरी १९२५ मध्ये सोडून बडोद्याच्या राजस्नुषा यांच्या शिक्षिकेचे काम त्यांनी पत्करले होते.

२४. खुलासा : प्रकाश साप्ताहिक, प्र. ९ वे, ता. ३ एप्रिल १९३८.

गोव्यापुरताच आकुंचित विचार करू नका !

१९३७ साली, मुंबईतील 'घि गोवा हिंदु असोसिएशन 'या संस्थेच्या संमेलनाच्या अध्यक्षस्थानावरून धर्मानंदांनी दिलेले व्याख्यान, आणि त्यावर गोमन्तकातील 'भारत ' पत्रात्न झालेली टीका, यांचा दोन कारणांकरिता या ठिकाणी उल्लेख करावासा वाटतो. पहिले कारण हे की, धर्मानंदांचे हे व्याख्यान, गोमन्तकाच्या भवितव्याबद्दलचे त्यांचे विचार काय होते हे दाखवून देणारे आहे. दुसरे म्हणजे त्यावर झालेल्या टीकेचा कार्य-कारणभाव. धर्मानंद गोमन्तकातील काही प्रवृत्तींवर हमेशा आपले विरुद्ध मत प्रकट करीत असत. त्यांस गोमंतकीयांचा आत्यंतिक नाट्यछंद पसंत नव्हता. जांबावली येथील शिमगा, त्यावर होणारा खर्च, आणि त्या प्रसंगी होणारे बीभत्स प्रकार, याविस्द्ध ते होते. तसेच त्यांस गोमन्तकातील ज्ञातिनिष्ठ संस्थाही पसंत नव्हत्या. या सर्व गोष्टीविरुद्ध ते आफ्ली नापसंती संघी मिळेल त्या वेळी प्रदर्शित करीत असत. प्रस्तुत प्रकरणात 'खादीधारी गोमन्तकीय ' ही आठवण दिली आहे. त्यातील धर्मानंदांच्या साष्ट्रोक्तीमुळे दुलावलेली मंडळी होतीच. धर्मानंदांचा हा गुन्हा ते विसरले नन्हते. पण ह्या, आणि वरील मुद्द्यांवर धर्मानंदांवर टीका करणे त्यांस शक्य नव्हते. तेव्हा धर्मानंदांच्या व्याख्यानावर झालेली टीका म्हणजे धर्मानंदांवर असलेला रोष आडून आडून प्रकट करण्याची संधी कशी घेण्यात वेई याचे एक उदाहरण आहे. धर्मानंदांनी दिलेख्या व्याख्यानाचा काही महत्त्वाचा भाग पढीलप्रमाणे आहे :

" मला आठवतें कीं, लहानपणीं आमच्या घरीं माझे वडील बंधु रामविजय व पांडवप्रताप वाचीत असत, आणि त्यांतील कठीण शब्दांचा अर्थ आमचे वडील सांगत असत. त्या कथा भी उत्सुकतेनें ऐकत असें व त्यामुळें मराठी पुस्तक वाचतां येण्यापूर्वींच मला मराठी भाषा नीट समजूं लागली. मराठी काव्यें वाचण्याचा हा प्रधात लिहितां-वाचतां येणाऱ्या कुटुंबांत पुष्कळ ठिकाणीं चाल्ट् होता. गोव्यांतील किंवा गोव्याबाहेरील कीर्तनकार व पुराणिक मराठींत कीर्तनें करीत व पुराण सांगत. आणि लिहितां-वाचतां न येणाऱ्या लोकांनाही तीं समजत. दशावतारी नाटकें मराठींतनच होत.

" गोव्यांतील हिंदु समाजाचा महाराष्ट्राशीं अशा रीतीनें पूर्वापार निकट संबंध होता. कानडी राजांनीं व सौंधेकरांसारख्या संस्थानिकांनीं गोव्यावर पुष्कळ काळपर्यंत सत्ता चालविली तरी त्यांना गोव्यांत कानडी भाषेचा प्रचार करतां आला नाहीं. तेवढी कानडी लिपी मात्र आमच्या पूर्वजांपैकीं कांहीं जणांनीं घेतली.

" अशा रीतीने महाराष्ट्राशीं आमचा निकट संबंध असतां पेशवाईच्या वेळीं गोव्यांतील रामचंद्र मल्हार, जिवबादादा वगैरे इतिहासप्रसिद्ध पुरुषांनी आणि इतर पुढाऱ्यांनी गोवा प्रान्त महाराष्ट्राला जोडण्याचा प्रयत्न कां केला नाहीं १ ह्या कामीं ते असमर्थ होते असे म्हणतां येत नाहीं हैं कार्य त्यांना सहज साधतां आलें असतें. परंतु त्या कार्ळी हा फेरफार बडवून आणण्यांत अर्थ नाहीं अशी त्यांची खात्री झाली होती.

"समजा जिवबादादांनीं पेडणे महाल किंवा सर्वच गोवें जिंकलें असतें, तर त्याची मालकी सावंतवाडीकरांकडे किंवा पेशब्यांकडे सोंपवणें त्यांना भाग पडलें असतें. परंतु त्यामुळें त्यांचें कुटुंब सुरक्षित झालें असतें असें नाहीं. कांहीं कारणांनीं सावंतांची किंवा पेशब्यांची त्यांच्यावर इतराजी झाली असती, तर प्रथमतः त्याचे परिणाम त्यांच्या कुटुंबाला भोगावे लागले असते. त्यापेक्षां केरी गांव पोर्तुगीजांच्याच ताब्यांत राहणें काय वाईट होतें १ एखादे वेळीं जरी शिंद्यांची इतराजी झाली तर केरीचा आश्रय फायदेशीर झाला नसता काय १ दौलतराव शिंद्यांचे नारायणराव बक्षीचे कसे हाल केले हें आपणास सांगण्याची जरूरी आहे काय १

" ... पेशब्यांच्या वेळीं त्यांचें [ पोर्तुगीजांचें ] धर्मवेडही सुटत चाललें होतें. हिंदूंवर जोरजवरदस्ती करण्याचें त्यांनीं सोझन दिलें होतें. न्यायदानांत तर ते पेशब्यांपेक्षां किंवा सांवतांपेक्षां खात्रीनें बरे होते. मग जिवबादादांनीं किंवा लखबा-दादांनीं त्यांना गोव्यांत्न घालवून देण्यांत काय तथ्य र आपल्या आश्रयाची जागाच त्यांनीं नष्ट केल्यासारखें झालें नसतें काय र

" याला एक आधुनिक उदाहरण देतां येईल. चीन देशांत वाटेल तेवले सेनापित आहेत. ते वेळोवेळीं परस्परांशीं लढतात. आणि जे कांहीं पैसे मिळवतात ते युरोपियन बँकांत ठेवतात. याशिवाय या सर्व सेनापतींचीं वरें शांघाय येथील कोणत्या ना कोणत्या युरोपियन वसाहतीत आहेत. आपला लढाईचा घंदा नीट चालला नाहीं तर चीनच्या हृदींत राहण्यांत अर्थ काय १ तेव्हां एखादें घर आगाऊच युरोपियन वसाहतींत बांधून ठेवणें बरें, असें त्यांस वाटत असे.

" जी दशा आजला चीनची आहे, तीच दशा पेशवाईच्या वेळी हिंदुस्थानची होती. त्या काळी सामान्य लोकांनाच नन्हे तर मोठमोठ्या सरदारांना देखील युरोपियन लोकांचा आश्रय घरण श्रेयस्कर वाटे आणि त्यामुळेंच इंग्रजांची सत्ता फैलावली गेली. यालाच ब्राह्मसमाजाचे पुढारी ईश्वरकृपा, व सामान्य लोक इंग्रजी रामराज्य म्हणूं लागले!

"अशा परिस्थितीत आमच्या पूर्वपुण्याईनें महातमा गांधी उदयाला आले ... त्यांनीं हिंदुस्थानांत केवढी विचारक्रांति केली तें आपण पाहतच आहोंत ... आम्ही गोमन्तकस्थानीं ह्या कार्याला हातभार लावला काय आणि न लावला काय याचीं गोड फळें आम्हांला मिळालीं नाहींत तरी आमच्या पुढील पिढीच्या वांट्याला येतील. पण 'लडने को बडे भाई और लानेको में, 'ही प्रवृत्ति आम्हांला शोभणारी नाहीं. बड्या भाईबरोबर राहणें आमचें कर्तव्य आहे... गोव्यापुरताच आकुंचित विचार करूं नका. गोव्याचा महाराष्ट्राशीं व महाराष्ट्राचा हिंदुस्थानशीं

निकट संबंध आहे हें लक्षांत ठेवा. " २%

धर्मानंदांच्या वरील भाषणावर 'भारता 'च्या पुढील अंकांत 'संपादकीय स्फुट लेख ' या सद्रांत 'परोपदेशे पांडित्यम् १' या शीर्षकाखाली संपादकांनी टीकामत्क विचार प्रदर्शित केलेले आहे. यांत प्रथम धर्मानंद गोमन्तकाचे सुपुत्र असल्याचे वगैरे धर्मानंदांबद्दल गौरवपर उद्गार काढलेले आहेत. तसेच पुढे, "गोव्यात निषणाऱ्या संस्था ज्ञातिनिष्ठ आणि पक्षनिष्ठ असल्यामुळे समाजाचे कसे नुकसान होते, आणि गोव्याचे अलग राष्ट्र करण्याची कल्पना कशी योग्य नाही, याबद्दल धर्मानंदांनी केलेल्या विवेचनाकडे गोमन्त-कीयांनी दुर्लक्ष करू नये असे सांगृन मुख्य टीका पुढीलप्रमाणे केली आहे :

"... त्यांच्या [धर्मानंदांच्या] ज्ञानाचा, संपत्तीचा, अथवा मोठेपणाचा कोणताच लाभ त्यांच्या या लहानद्या, गरीब आणि अज्ञ मातृभूमीला झालेला नाहीं, असें आम्ही म्हटलें तर सत्यापलाप होईल असें वाटत नाहीं श्री. कोसंबी वर्षात्न कांहीं दिवस मडगांव येथें आपल्या आप्तांकडे येऊन राहतात, त्या वेळीं त्यांचें एखादें दुसरें प्रवचन अथवा व्याख्यान ऐकण्याचा सुप्रसंग लाभत असतो तेवढाच. याच्यापलिकडे गोमन्तका-विषयीं त्यांना विशेष आस्था वाटत असावी असें धरून चालण्याला फारसा आधार कथीं मिळालेला नाहीं.

"आरोला थोडी जागा. पण यापुढें ही परिस्थिति पालटेल अशी आशा करण्याला थोडी जागा उत्पन्न झालेली आहे.... त्यांचें भाषण वाचल्यावर प्रोफेसरसाहेब केवळ उंटावरून रोळ्या हांकण्याचा प्रयत्न करीत असतील किंवा त्यांची भूमिका फक्त उपदेश-काचीच असेल असे मानण्याचें धारिष्ट्य कोणीहि करणार नाहीं. श्री. कोसंबी यापुढें आपला अमूल्य वेळ व गाढ पांडित्य याचा विनियोग, गोमंतकाचा संबंध अखिल हिंदुस्थानाशीं योग्य रीतीनें निगडित करण्याच्या कामीं आणि गोमंतकांतील लहानमोठ्या चळवळीना, त्यांच्या उत्पादकांच्या आत्मप्रतिष्ठेच्या हानिकारक प्रवृत्तीमुळें कें अनिष्ट वळण लगत चाललें आहे त्याला योग्य वळणावर आणण्याप्रीत्यर्थ करून देतील, आणि अशा रीतीनें भावी काळांत पुढील पिढीच्या वांट्याला यावयाच्या गोड फळांच्या बावतींत गोमंतकीयांना 'लडने को बडे भाई और खाने को मैं, ' अशी स्वार्थलंग्ट वृत्ति प्रगट केल्याचा जो आरोप येणार आहे, त्यांतून गोमंतकाला मुक्त केल्याचें श्रेय वेतील, अशी आमच्याप्रमाणेंच इतर पुष्कळजण साहजिकच आशा केल्यावांचून राहणार नाहींत. " २६

धर्मानंदांनी आपल्या भाषणात जी इतिहासविषयक विधाने केळी होती त्यांवरही टीका याच वेळी 'भारत 'कारांनी केळेळी आहे. पण त्याच्याशी आपल्याला कर्तव्य नाही. वरीळ 'भारत 'कारांच्या ळिखाणातीळ वक्रोक्ती वाचकांच्या ळक्षात आळीच असेळ.

तसे पाहिल्यास 'भारत 'कार हेगडे देसाई, हे धर्मानंदांचे चाहते. धर्मानंदांचे 'निवेदन ' प्रथमतः त्यांच्याच 'भारता 'तून प्रसिद्ध होत होते. वचस्येकं मनस्येकं अशा प्रकारचे धर्मानंदांसंबंधी लिखाण ते करणार नाहीत असे प्रस्तुत लेखकास मनापासून वाटत होते. तेव्हा जास्त चौकसपणे ज्या वेळी 'भारता 'चे जुने अंक चाळून पाहिले, त्या वेळी लक्षात आले की हेगडे देसाई त्या वेळी कैदेत होते. ते २० ऑक्टोबर १९३७ रोजी सुटले. यावरून त्यांच्या गैरहजेरीत जे 'भारत ' चालवीत होते, त्यांनी केलेले वरील लिखाण असून हेगडे देसाई यांचे नाही, हे उघड होते.

गोमन्तकात कन्याशाळा काढण्याचा प्रयःन

गोमन्तकातील 'हिंदु ' साप्ताहिकाचे अंक चाळताना २४ ऑक्टोबर १९२४ च्या अंकात पुढील बातमीपत्र प्रस्तुत लेखकाच्या वाचनात आले.

"'प्रो. घर्मानंद कोसंत्री यांनीं सर्व हयातींत मिळविलेली पुंजी गोमंतकांत कन्याशाळा काढण्याकरितां अर्पण केली अस्न ती स्वीकारण्याची जवाबदारी घ्यायला अद्यापि कोणी पुढें येत नाहीं ही खेदाची गोष्ट होय', असे उद्गार श्री. शिवा फटू पै आंगले र यांनीं म्हापसें येथं २-१०-१९२४ रोजीं तेथील शारदो-स्वात व्याख्यान देतांना काढले."

यासबंधी जास्त खोलात शिरून प्रस्तुत लेखकाने मिळवलेली माहिती पुढीलप्रमाणे आहे : धर्मानंदांना स्त्रीशिक्षणविषयक फारच आस्था होती. गोमन्तकात एक कन्याशाळा काढावी असे त्यांस वाटत होते. या कार्यास ते वीस हजार स्पये देण्यास तयार होते. त्याकरिता ते आपले पुण्यातील घर विकण्यास तयार झाले होते. त्या घराची येणारी किंमत आणि भरीस आपल्याकडे असलेली रक्कम ते या कार्यास देणार होते. या कार्याकरिता प्रामाणिक नि उत्साही तस्त्रणांनी पुढे यावे असे त्यांस वाटे. त्यांच्या पुण्यातील घराला १४००० स्पये मिळतील असे त्यांस समजले होते. ज्या अर्टीनुसार ते ही स्कम देणार होते त्या पुढीलप्रमाणे होत्या :

''… पहिली अट ही कीं, गोत्यांतस्या गोव्यांत त्यांनीं [कार्यकर्त्योनीं ] दहा हजारांपेक्षां जास्त रक्कम गोळा करावी; व दुसरी अट पोर्तुगीज सरकारकडून ही शाळा पुण्याच्या महिला पीठास (कवें यांच्या) जोडण्याची परवानगी मिळवावी … (आणि) माझ्या पश्चात् माझ्या कुटुंबाला २० रूपये दरमहा मिळावे, व अटरा वर्षांखालीं मूल असल्यास त्याच्या शिक्षणाला तें १८ वर्षोचें होईपर्यंत २० रू. मिळावे, एवढ्या अटींबर

२७. गेल्या पिढीतील एक कळकळीचे कार्यकर्ते. स्त्रीशिक्षणाचे ते आस्थेवाईक पुरस्कर्ते होते. गोमंतकाच्या वाह्मयीन स्वरूपाच्या कार्यातही त्यांचा मोटा भाग होता. 'गोमन्तक साहित्यसेवक मंडळाचे 'ते एक प्रमुख संस्थापक. याच संस्थेतर्फे १५ वे महाराष्ट्र साहित्य संमेलन गोमन्तकात भरले होते.

यानंतर जर्मनीतृन परत भारतात आल्यावर, मुंबईत प्रार्थनासमाजाच्या धर्मप्रसाराचे कार्य त्यांनी पुन्हा हातात घेतले. ते त्यांनी अत्यंत कळकळीने दोन वर्षे केले. या काळात एक तत्त्वनिष्ठ कार्यकर्ते, धर्मशील ब्राह्मधर्मानुयायी आणि उदार हृदयाचे सीजन्यशील सद्गृहस्थ, म्हणून ते प्रार्थनासमाजाच्या मंडळींत प्रिय झाले. यानंतर काही काळ लाहोर येथील द्याळसिंग कॉलेजात त्यांनी प्राध्यापक म्हणून काम केले.

लाहोर येथे असतानाच त्यांस इंदूरच्या महाराजांनी बोलावून घेऊन, आपल्या संस्थानातील स्त्रीशिक्षणाचे काम त्यांच्यावर सोपविले. हा वेळपर्यंत इंदूर संस्थानात स्त्रीशिक्षणाची पद्धतशीर सुरुवात झालेली नन्हती. तेथील महाराजांनी मोठ्या विश्वासाने सुखलणकरांवर सोपविलेले हे कार्य त्यांस अगदी पायाभरणीपासून करावे लागले. यासुळे त्यांचे पुढील सर्वे आयुष्य इंदूर संस्थानातच गेले. बालविधवांच्या शिक्षणास त्यांनी सुरुवातीपासूनच हात घातला. त्यांस अध्यापनाचे शिक्षण देऊन उत्तम अध्यापिका बनविण्याच्या कार्यास त्यांनी सुरुवात केली. यात त्यांना जुन्या विचारांच्या लोकांच्या रोपास नि छळास तोंड द्यांचे लागले. पण यामुळे न डगमगता त्यांनी हाती घेतलेले हे कार्य उत्तम रीत्या तडीस नेले. या कार्यात्नच नंतर 'अहिल्याश्रम, ' आणि 'चंद्रावती महिला विद्यालय', या संस्था उदयास येऊन नामवंत झाल्या.

महाराजांनी यानंतर त्यांस इंदूर संस्थानचे 'डॉयरेक्टर ऑफ एज्युकेशन' नेमून त्यांच्यावर मोठ्या क्षेत्रात काम करण्याची जवाबदारी टाक्छी. ही जवाबदारी त्यांनी अत्यंत दक्षतेने पार पाडून, खेड्यापाड्यात्न शाळा स्थापन करून सामान्य जनतेचा दुवा वेतळा.

१९३१ साली ते सेवानिवृत्त झाले. काही काळ इंदूरजवळच पाताळपाणी या ठिकाणी राहिल्यानंतर सिमल्याजवळ सोलन या गावी त्यांनी आपला वानप्रस्थाश्रम सुरू केळा. याच ठिकाणी त्यांचे निधन झाले. सोलन येथे जरी ते स्थायिक झाले होते तरी प्रार्थना-समाजाच्या कार्याशी असलेला आपला संबंध त्यांनी चालूच ठेवला होता. त्याकरिता बऱ्याच वेळा ते मुंबईस येऊन रहात होते. समाजाच्या 'सुबोधपित्रके 'त त्यांचे लिखाण हमेशा होत असे. 'सुबोध-पित्रके'चा हीरकोत्सव खास अंक १९३३ साली प्रसिद्ध झाला. त्यातील आपल्या लेखात समाजाचे महत्त्व कमी झाल्याचे दिसते, याची कारण-मीमांसा करताना, ''पूर्वीप्रमाणें मोठीं माणसें समाजांत येत नाहींत, आणि जुनी पिढी निधून जाते तिची जागा नवी पिढी मरून काढीत नाहीं. अशी स्थिति असण्याचें कारण जुन्या लोकसमाजाकडून होणारा विरोध अथवा छळ हें नस्त, उलट अशा विरोधाचा जामात हें आहे, '' असे त्यांनी महटलेले आहे. या शब्दांनी समाजकार्यास विरोधापेक्षा उपेक्षाच कशी घातुक होते, हे त्यांनी दाखवून दिले आहे.

डॉ. मुखठणकरांची परनी इंग्लंडमधील लिन्हरपूल येथील रे. बिशप यांची मुलगी. इंग्लंडात शिक्षणाकरिता गेले असताना त्यांनी या मुलीशी लग्न केले होते. त्यांची शान्ता-बाई ह्या एकुलत्या एक कन्या. यांचे लग्न एस्. एस्. मांडारकर यांच्याशी झाले. सध्या ही भांडारकर मंडळी मुंबईत राहतात. डॉ. मुखठणकर भारतीय संस्कृतीचे अत्यंत अभिमानी होते. भारतात ते सहसा पाश्चात्त्य पोषाख करीत नसत. बंद गळ्याचा कोट, डोक्यास स्माल, घोतर आणि पायांत बूट, असा त्यांचा पोषाख असे. उल्टर त्यांची पत्नी हमेशा पाश्चात्त्य पोषाखातच असे, असे त्या दोघांस पाहिलेली मंडळी सांगतात.

धर्मानंदांची नि मुखठणकरांची मैत्री अत्यंत घरोज्याची अशी होती. ते हमेशा धर्मानंदांना आपल्याकडे राहण्यास बोलावीत असत. धर्मानंदांचे अडलेनडलेले कोणतेही कार्य ते मोठ्या आनंदाने करीत असत. ते जर्मनीत शिकत असताना, डॉ. बुड्स आणि रिशयाचे डॉ. रचेबोत्स्की यांचे सहाध्यायी होते. हे दोवेही भारतात आल्या बेळी त्यांच्याशी धर्मानंदांची ओळल मुखठणकरांनी करून दिली होती. त्यामुळेच धर्मानंदांना अमेरिकेत नि रिशयास जाणे मुलभ झाले. १९१० साली धर्मानंदांनी आपला 'बुद्ध, धर्म आणि संघ' हा पहिला ग्रंथ प्रसिद्ध केला. त्यास प्रस्तावना लिहून धर्मानंदांची महाराष्ट्रास प्रथम ओळल करून देण्याचे काम त्यांनीच केले.

#### महर्षी विञ्चल रामजी शिंदे

महर्षी शिंदे यांचा जन्म १८७३ साली जमखंडी येथे झाला. मॅट्रिक्पर्यंतचे शिक्षण त्यांनी आपल्या जनमगावातच घेतले. त्यानंतर पुण्यात येऊन फर्ग्युसन कॉलेजातून ते बी. ए. झाले. पदवीधर झाल्यानंतर त्यांनी एल्एल्. बी. च्या अभ्यासास सुस्वात केली होती. फर्ट एल्एल्. बी. ही ते झाले होते. पण हे शिक्षण अध्यावरच सोडून त्यांनी प्रार्थना-समाजात आपला प्रवेश करून घेतला. यांसही डॉ. सुखठणकरांप्रमाणे 'युनिटेरियन' शिष्यवृत्ती मिळाली होती. त्यांनी ऑक्सफर्डच्या मॅचेस्टर कॉलेजात दोन वर्षे राहून 'तुलनात्मक धर्माचे 'अध्ययन केले होते; आणि नंतर ॲमस्टरडॅम (हॉलंड) येथे मरलेक्या युनिटेरियन परिषदेस हजर राहून, तेथे 'लिबरल रिल्जिन इन् इंडिया, ' हा प्रबंधही बाचला होता.

यानंतर भारतात परतस्यावर प्रार्थनासमाजाचे प्रचारक म्हणून कार्य करण्यास त्यांनी सुरुवात केली. हे कार्य त्यांनी वरीच वर्षे अत्यंत निष्ठेने केले. त्याकरिता त्यांनी तीन वेळा सबंघ भारत पालथा घातला, आणि एकदा तर ते ब्रह्मदेशची वारीही करून आले.

यानंतर त्यांनी अस्पृश्यांचा प्रश्न हाती घेतला. त्यांनी ' डिप्रेस्ड क्लासेस मिश्चन सोसायटी ऑफ इंडिया ' ही संस्था स्थापून तिच्या सर्व भारतात शाला उन्नडल्या. पुण्यात वसतिगृह स्थापन केले, आणि शैक्षणिक कार्यही बरेच केले. ते पक्के राष्ट्रीय बाण्याचे होते. महात्माजींच्या चळवळीत भाग घेतत्यावरून त्यांस सहा महिन्यांची शिक्षा झाली होती. ते काही काळ काँग्रेस विकांग कमिटीचे सभासदही होते. त्यांचा इतिहास आणि साहित्य यांचा व्यासंग फार मोठा होता. त्यांचे आत्मचरित्र प्रसिद्ध आहे. त्यांनी केलेल्या विपुल कार्यामुळेच त्यांस ' महर्षी ' ही पदवी प्राप्त झाली होती.

धर्मानंदांची नि त्यांची १९०८ मध्ये झालेली मैत्री शेवटपर्येत टिकली. शिंदे यांना बौद्ध-धर्माबद्दल आस्था वाटत होती. महाराष्ट्रात बौद्धज्ञानाचा प्रचार करण्याचा धर्मानंदांचा विचार त्यांस पसंत होता, एवढेच नव्हे, तर त्यांनी या कार्यात धर्मानंदांना बरीच मदत केली. बौद्धधर्माविषयी सभा, व्याख्याने स्वतः शिंदे जुळवून आणीत असत, आणि त्यांत धर्मानंदांना व्याख्यान देण्यास बोलावीत असत. फर्युंसन कॉलेजात धर्मानंदांचा प्रवेश होण्यास शिंदे यांचे प्रयत्न बन्याच प्रमाणात कारणीभूत झाले होते.

## आचार्य काकासाहेब कालेलकर

१९१२ च्या दरम्यान नागेश वासुदेव गुणाजी यांच्या घरी बेळगाव येथे, काकासाहेब कालेळकरांची धर्मानंदांशी प्रथम ओळख झाली. या ओळखीत्नच त्यांची मैत्री वृद्धिगत झाली. काकासाहेबांनीच प्रथम धर्मानंदांची आचार्य कुपलानी यांशी ओळख करून दिली, आणि कुपलानींनी नंतर धर्मानंदांची ओळख महारमा गांधींशी करून दिली. गुजरात विद्यापीठात धर्मानंदांचा प्रवेश होण्यास काकासाहेबांची ओळख कशी उपयोगी पडली, याचा उल्लेख मांगे आलाच आहे.

धर्मानंदांच्या ह्यातीत, त्यांच्या 'निवेदना'चा गुजराती अनुवाद 'आपवीती 'या नावाने प्रसिद्ध झाला. त्यास 'परिचय' नावाची प्रस्तावना काकासाहेबांनी लिहिलेली आहे. धमानंदांच्या निधनानंतर त्यांच्या 'मगवान बुद्ध 'या प्रंथाचा जो अनुवाद गुजराती माधेत प्रसिद्ध झाला, त्यासही 'मक्त पंडित धर्मानंद कोसंबी 'या नावाचा त्यांचा लेख जोडलेला आहे. तसेच 'धर्मानंद कोसंबी स्मारक ट्रस्ट'च्या वतीने धर्मानंदांचे जे काही ग्रंथ प्रसिद्ध झाले, त्यांपैकी तीन ग्रंथांस काकासाहेबांचे प्रस्तावनावजा लेख जोडलेले आहेत. महात्मा गांधींच्या पुरस्काराने 'धर्मानंद कोसंबी स्मारक ट्रस्ट 'अस्तित्वात आला. त्यांचे काकासाहेब सुरुवातीच्या काळातील कार्याध्यक्ष होते.

१९१२ साठी काकासाहेबांची धर्मानंदांशी झालेळी ओळख नि बोडळी गेलेळी मैत्री यांत पुढील पसतीस वर्षीत केव्हाही अंतर पडले नाही. धर्मानंदांचे निधन झाले त्यापूर्वी अगदी काही क्षण, काकासाहेंबांनी बाहेर गावाहून सेवाग्रामास येऊन धर्मानंदांची मेट घेतळी. या मेटीनंतर थोड्याच वेळात धर्मानंदांचे निधन झाले. जणू काय ते काकासाहेबांच्या मेटीचीच वाट पहात होते!

धर्मांनंदांचा हा चरित्र—ग्रंथ छवकर प्रकाशात यावा अशी तळमळ काकासाहेबांना छागून राहिछेळी आहे. त्यासंबंधीच्या त्यांच्या सूचना प्रस्तुत छेखकास वेळावेळी येत असत. हल्लीच ता. १०-१०-१९७६ च्या पत्रात, "धर्मांनंद कोसंबीविषयी जी माहिती मिळविणे शक्य होती ती या दोन वर्षात मिळाळी असेछच. तेव्हा आता विशेष वाट न पाहता, पुस्तक पुरे करून ते प्रकाशित करण्याच्या व्यवस्थेस छाग्छा असाछ....माझे वय आता नव्यद ओछांडून गेळे आहे. धर्मांनंद कोसंबी यांचे चरित्र वाचावयास मिळावे अशी उत्कंटा आहे. ती तृष्त करणे तुमच्या हाती आहे, म्हणून वाट पहात आहे," असे

उद्गार त्यांनी काढलेले आहेत !

## मुनी जिनविजयजी

महात्मा गांधींच्या 'गुजरात विद्यापीठातील ' 'पुरातत्त्वमंदिरात ' कार्य करण्यास धर्मानंदांनी १९२२ मध्ये सुरुवात केली. त्या वेळी त्यांच्या सहकाऱ्यांत पुढील विद्वान मंडळी होती: मुनि जिनविजयजी, पंडित सुखलालजी, रामनारायण पाठक, मौलवी अबदूल जाफर नाडावी, हरि नारायण आचार्य, पंडित बेचरदास दोशी, प्रो. रसिकलाल पारीख आणि गोपालदास पटेल. यांपेकी जैन वाड्यय आणि तत्त्वज्ञान यांचे गाढे पंडित असलेले सुखलालजी आणि बेचरदासजी यांच्यामुळे धर्मानंदांची जैन वाड्ययाशी ओळख कशी श्राली नि त्यांच्यामुळे त्यांच्या बौद्ध ज्ञानात कशी भर पडली; याची माहिती मागे आलीच आहे.

मुनी जिनविजयजी हे 'पुरातत्त्वमंदिरा 'चे आचार्य होते. धर्मानंद पुण्यात फर्युंसन कालेजात असतानाच त्यांची मुनिजींशी ओळख नि मैत्री जुळून आली होती. मुनिजींच्या जीवनयात्रेची अवलोकन केल्यास तिचे धर्मानंदांच्या जीवनयात्रेशी बरेच साम्य दिसून येते. दोषांनीही ज्ञानिपासू वृत्तीमुळेच ल्हानपणीच गृहत्याग करून आपले आयुष्य, अध्ययन, अध्यापन आणि संशोधनकार्यास समर्पित केले होते. नंतरच्या काळात धर्मानंद आणि मुनिजी यांच्या स्तेहास जे अत्यंत जिल्हाळ्याचे नि धरोब्याचे स्वरूप आले, त्याचे कारणही त्यांच्यात दिसून येणारी समानशील वृत्तीच असावी असे म्हणता येईल.

मुनिजींचा जन्म मेवाडात, उदेपूर येथील रूपाहेली गावात, १८८६ मध्ये झाला. त्यांचे शिक्षण धर्मानंदांप्रमाणेंच कोणत्याही शिक्षणसंस्थेत पद्धतशीर खरूपात झालेले नाही. त्यांनी जे शिक्षण मिळविले, आणि नंतरच्या काळात संस्कृत, प्राकृत भाषांचे तब्ज म्हणून ते जे नावारूपास आले, ते सर्व खाजगी प्रयत्नाने.

सुख्वातीच्या काळात जैन साधूच्या सहवासाने दीक्षा घेऊन ते जैन संन्याशी बनले. जैन साधूंचे कडक आचार आणि प्रतिबंधक राहणी पत्करून त्यांनी मिळेल तेवढे ज्ञान संपादन केले; आणि नंतर संन्यासधर्म सोडून देऊन साहित्यकार्यात आपले जीवन व्यतीत करण्यास सुख्वात केली.

१९१७ साली पुण्यात येऊन त्यांनी काही काळ ' भांडारकर इन्स्टिट्यूट 'मध्ये संशोधनाचे कार्य केले. यापूर्वी त्यांनी 'गायकवाड ओरिएण्टल सिरीज 'करिता बडोद्यात राहून ' कुमारपाल प्रतिबोध ' या प्राकृत भाषेतील विशाल ग्रंथाचे संपादन केले होते. पुण्यात त्यांनी 'भारत जैन विद्यालय ' काढले, आणि त्यालाच संलग्न अशी 'जैन साहित्य संशोधन सिमिती ' स्थापन केली. या सिमितीच्या त्रैमासिकात त्या काळात त्यांचे बरेच संशोधनपर लिखाण प्रसिद्ध झाले. त्यांनी लिहिलेले नि संपादित केलेले असे बरेच ग्रंथ आज प्रसिद्ध आहेत.

धर्मानंदांचा 'जातक-कथा, भाग १ ला 'हा ग्रंथ मुनिजींनी आपल्या पुण्यातील जैन

प्रकाशन मंडळातफें १९२४ मध्ये प्रकाशित केला. तसेच त्यांनी 'भारतीय विद्याभवना 'शी संबंधित असताना, धर्मानंदांनी हार्वर्ड विद्यापीठात राहून संपादित केलेला 'विसुद्धि-ममा 'हा पाली ग्रंथ, विद्याभवनातफें नागरीं भाषेत प्रकाशित केला. धर्मानंदांनी 'भारतीय विद्याभवनात ' यावे असे मुनिर्जीना वाटत होते. पण मुनिर्जीनी या दृष्टीने केलेल्या प्रयत्नास यश आले नाही. धर्मानंदांना कोठेही एका ठिकाणी बद्ध होऊन राहण्याची कल्पना पसंत नव्हती.

धर्मानंदांचे चिरंजीव दामोदर यांच्याशीही मुनिजींचे बरेच सख्य होते. "आपल्या विडलांइतकेच ते मला मानीत असत; एवडेच नव्हे तर आपल्या विडलांपेक्षांहि ते माझ्याकडे मोकळ्या मनानें वागत असत," असे उद्गार दामोदरविषयी मुनिजींनी प्रस्तुत लेखकाशी काढले. मुनिजींनी दामोदरची एकंदर तीन पुस्तके 'भारतीय विद्याभवन ' तफें प्रसिद्ध केली. 'महाकवि भर्तृहरिविरचित, शतकत्रयादि—सुभाषित-संग्रह 'हा दामोदर यांनी इंग्रजी भाषेत संपादित केलेल्या ग्रंथास, मुनिजींनी प्रस्तावना लिहिली आहे. धर्मोनंदांची आणि दामोदर यांची बरीच पत्रे मुनिजींच्या संग्रही आहेत. ती पुस्तकस्पाने प्रसिद्ध करण्याचा त्यांचा इरादा आहे. धर्मानंदांनी लिहिलेल्या 'जातक-कथा, भाग १ ला आणि २ रा', ह्या ग्रंथांचे हस्तलिखित मुनिजींकडे धर्मानंदांनी आपल्या निधनापूर्वी काही काळ दिले होते. हा ग्रंथ आता प्रकाशनाच्या मार्गावर आहे.

#### धर्मानंदांचे विद्यार्थी-मित्र

धर्मानंदांनी बऱ्याच ठिकाणी ज्ञानदानाचे कार्य केले. त्यांचे विद्यार्थी आज त्रिखंडांत एसरले आहेत. कलकत्त्याचे नॅशनल कॉलेज, कलकत्ता विद्यापीठ, पुण्याचे फर्म्युसन कॉलेज आणि न्यू इंग्लिश स्कूल, गुजरात विद्यापीठ, बनारस हिंदु युनिव्हर्सिटी आणि काशी-विद्यापीठ, सारनाथ, अशा निरिनराळ्या ठिकाणी बऱ्याच विद्यार्थ्योना त्यांच्याकहून पाली भाषेचे नि बौद्ध ज्ञानाचे शिक्षण मिळाले. डिग्री मिळविण्यापुरती पाली भाषा घेणाऱ्यांचा भरणा कॉलेजांतून बराच असतो हे जरी खरे असले तरी, ध्येयनिष्टेने ही भाषा शिकून घेऊन, धर्मानंदांनी हाती घेतलेले कार्य पुढे चालविण्याची कामगिरी ज्यांनी केली अशा काहींचा उल्लेख या ठिकाणी करणे योग्य होईल.

धर्मानंदांकडे पाली शिकणारा त्यांचा सर्वीत पहिला विद्यार्थी कलकत्याचे अनेक भाषा जाणणारे हरिनाथ दे हे होते. धमानंदांचा दुसरा विद्यार्थी होण्याचा मान डॉ. जेम्स एच्. बुडस् यांचा. हे अमेरिकेतील हार्वर्ड विद्यापीठाचे प्राध्यापक, धर्मानंद कलकत्ता सोहून मुंबईस आले त्या वेळी ते मुंबईस संस्कृत माषेचा जारत अभ्यास करण्यासाठी आले होते. त्यांनी धर्मानंदांकडे पाली माषेचे काही धडे घेतले. धर्मानंद स्वतःच ज्या वेळी हार्वर्ड विद्यापीठात संशोधनकार्यांसाठी गेले, त्या वेळी त्यांच्याकडून पाली भाषेचे विशेष ज्ञान करून वेणारे, त्या विद्यापीठाचे पाली भाषेचे संशोधक प्रो. त्यान्मन हे होते. या सर्वांची बरीचशी माहिती प्रस्तुत ग्रंथाच्या पहिल्या भागात, धर्मानंदांच्या 'निवेदनात' आलेली आहे.

प्रो. चिंतामण वैजनाथ राजवाडे : हे फर्युसनचे विद्यार्थी. १९१४ साठी पाठी भाषा घेऊन एम. ए. झाले. हे फार हुशार विद्यार्थी होते. आपल्यानंतर फर्युसन कॉलेजातील पाठीच्या प्राध्यापकाच्या जागेकरिता धर्मानंदांनी त्यांचेच नाव कॉलेजच्या चालकांना सुचिवले होते. पण त्यांस डेक्कन एज्युकेशन सोसायटीचा तहाहयात सभासद होण्याची कल्पना मान्य न झाल्यामुळे त्यांनी ती जागा स्वीकारली नाही. त्यानंतर धर्मानंदांनी बडोद्याच्या महाराजांकडे बोलून त्यांस बडोदा कॉलेजात इंग्लिश आणि पाली भाषांच्या प्राध्यापकाची जागा मिळवून दिली. दुर्दैवाने राजवाडे यांचा अकाली मृत्यू झाला.

प्रो. चिंतामण विनायक जोशी: हे १९१६ मध्ये इंग्रजी नि पाली घेऊन एम्. ए. झाले. त्यांनी बडोदा कालेजात १९२० ते १९२८ आणि १९३३ च्या पुढे, पालीचे प्राध्यापक म्हणून काम केले. ते जरी मराठी विनोदी लेखक म्हणून सर्वसाधारण लोकांत ओळखले जातात, तरी त्यांनी बुद्ध नि पाली भाषा था विषयांवर अर्धा डझन पुस्तके लिंहन धर्मानंदांचे कार्य पुढे चालविले.

डॉ. परराराम लक्ष्मण वैद्य: हेही धर्मानंदांचे विद्यार्थी होते. यांनी पंधरावर ग्रंथ पाली भाषा आणि बौद्ध धर्म या विषयांवर लिहिले आहेत. त्यांनी राजाराम कॉलेज, कोल्हापूर, विलिग्डन कॉलेज, सांगली, फर्युसन कॉलेज आणि वाडिया कॉलेज, पुणे, या ठिकाणी प्राध्यापन केले.

प्रो. नारायण केशव भागवतः यांनी फार्युसन कॉलेजात शिक्षण वेऊन, एम्. ए. शाल्यावर, मुंबईच्या सेंट झेवियर कॉलेजात्न पाटी आणि मराठीचे प्राध्यापक म्हणून काम केले. त्यांनी बौद्धधर्म आणि पाटी भाषा यावर जवळ जवळ १४ ग्रंथ लिहिले आहेत. याशिवाय त्यांनी 'धर्मचक 'या नावाचे मासिक बराच काळ चाळवले होते, आणि त्यांत्न त्यांनी धर्मानंदांनी भाषांतर केलेला शान्तिदेवाचा 'बोधिचर्यावतार ' हा ग्रंथ कमशः प्रसिद्ध केला होता.

या ठिकाणी भदन्त आनंद कौसल्यायन; भदन्त यू. धम्मजोति, प्रिन्सिपाल, मंगल कॉलेज, सीलोन; आणि भिक्षू धर्मरक्षित, प्रिन्सिपाल, महाबोधी कॉलेज, सारनाथ, या तिषांचा आवर्जूत उल्लेख केला पाहिजे. या तिषांनीही धर्मानंदांकडे शिक्षण बेतले होते. कौसल्यायन यांचा आणि धर्मानंदांचा फार जुना संबंध. भिक्षू धर्मरक्षित यांचे वैशिष्ट्य हे की, ते धर्मानंदांकडे संस्कृत शिक्ले होते. भदन्त धम्मजोति यांच्यासंबंधी त्यांच्याच शब्दांत सांगावयाचे म्हणजे, "I had the privilege of studying Abhidhamma from him. Of all the scholars of Pali and Buddhism I have met, I consider late Acharya Dharmanand Kosambi as one of the greatest." हे तिचेही बौद्ध धर्माचेच प्रचारक असल्यामुळे, धर्मानंदांस प्रिय असलेलेच कार्य ते आपायल्या क्षेत्रात करीत आहेत.

## डॉ. पुरुषोत्तम विश्वनाथ बापट

आज आन्तरराष्ट्रीय कीर्तीचे संशोधक आणि पाली भाषेचे अभ्यासक म्हणून ओळ-खण्यात येणारे डॉ. पु. वि. बापट, हे धर्मानंदांचे फर्ग्युसन कोलेजातील विद्यार्थी. ते पाली भाषा घेऊन १९१९ मध्ये एम्. ए. झाल्यावर, त्यांची डेक्कन एज्युकेशन सोसायटीचे तहाह्यात सभासद म्हणून निवड झाली, आणि धर्मानंदांच्या नंतर फर्ग्युसनचे पाली भाषेचे प्राध्यापक म्हणून त्यांची नेमणूक करण्यात आली. हे धर्मानंदांच्याच सूचनेनुसार बहुन आले.

धर्मानंदांनी हार्वर्ड विद्यापीठात 'विसुद्धिमगा 'चे संस्करण पुरे केल्यावर, त्या विद्या-पीठाने या ग्रंथाचे इंग्रजी भाषांतर करण्याचे ठरविले. या कामाकरिता डॉ. बापट यांची शिफारस धर्मानंदांनी केली. त्यामुळे त्यांस हार्वर्ड विद्यापीठात कार्य करण्याची संधी मिळाली. या कामाकरिता ते अमेरिकेत तीन वर्षे होते. तेवढ्या अवधीत त्यांनी चिनी भाषेचा अभ्यास करून त्यावर हार्वर्ड विद्यापीठाची पीएच. डी. पदवी मिळविली.

फर्युंसन कॉलेजातील तहाह्यात सभासदत्वाची मुद्दत संपत्यावर त्यांची ' शांतिनिकेतनात ' नेमणूक झाली. भारतात्न पुरातन काळी चिनी प्रवाशांनी नेलेले ग्रंथ नंतर तेथे चिनी भाषेत भाषांतरित झाले. त्यांपैकी बरेच मूळ ग्रंथ भारतात उपलब्ध नसत्यामुळे हे चिनी ग्रंथ इंग्रजीत भाषांतरित करण्याचे कार्य ' शांतिनिकेतन ' येथे प्रो. तान-यून-आन या चिनी विद्वानाच्या देखरेखीखाली चालू होते. त्याच कामाकरिता डॉ. बापट यांची नेमणूक झाली होती. ' संघभद्र ' हा मूळ पाली ग्रंथ चिनी भाषेत्न इंग्रजीत भाषांतरित करण्याचे काम डॉ. बापटांनी या ठिकाणी केले. त्यांनी काही काळ दिल्ली विद्यापीठातही बौद्धज्ञानाचे प्राध्यापक म्हणून काम केलेले आहे.

डॉ. बापटांनी आतापर्यंत बरेच ग्रंथ लिहिलेले आहेत. तशीच पाली ग्रंथांची मराठी नि इंग्रजी या भाषांत्न भाषांतरेही केली आहेत. त्यांचे संशोधनपर प्रबंध तर आतापर्यंत ८०-९० वर प्रसिद्ध झालेले आहेत. त्यांनी संपादित केलेला धर्मानंदांचा 'सुत्तिपात' हा भाषांतरित ग्रंथ १९५५ मध्ये 'धर्मानंद कोसंबी स्मारक ट्रस्टने ' प्रसिद्ध केला आहे.

डॉ. बापट यांनी आज आपल्या आयुष्याची ८२ वर्षे पुरी केली आहेत. पण अजूनही धर्मानंदांनी सुरू केलेले कार्य पुढे नेण्याचे काम ते करीत आहेत. त्यांच्या या सर्व कार्या- बहुल गेल्याच वर्षी नालंदा विद्यापीठाने त्यांस 'विद्यावारिधि 'ही पदवी नि ताम्रपट देऊन त्यांचा सत्कार केला.

#### गृह्प्रपंच

गृहप्रपंच म्हरला की विवाह, पत्नी, मुले, आणि नातल्यांचा भार घ्यावा लगला तर ते, इतक्याचा विचार करणे आवश्यक असते. धर्मानंदांच्या लग्नासंबंधीची आणि त्यांच्या पत्नी बाळाबाई यांच्याबद्दलची शक्य असेल ती माहिती 'निवेदना 'तून आणि

मागील प्रकरणांत्न आलेली आहे. आता नातलगांबद्दल बोलावयाचे झाल्यास आपली बहीण- दिवंगत लक्ष्मण अनंत लाड यांची आई— यांना धर्मानंदांनी आपल्या कटुंबाच्या जुन्या धराजवळ एक दोन खोल्यांचे घर बांधून दिले होते. आणि महिन्याकाठी ते त्यांस पाच रुपये पाठवीत असत. तसेच ते आपले बंधू रामचंद्रदादा यांनाही त्यांच्या वार्धक्यकाळी शक्य ती मदत करीत असत.

त्यांच्या चार मुलांपैकी माणिक ह्या सर्वांत मोठ्या. त्यांच्यासंबंधीची सर्व माहिती मागे आलीच आहे. आज त्या आणि त्यांचे पती डॉ. प्रसाद ह्यात नाहीत. त्यांचा इंजिनियर मुलगा अरुण, सध्या बेंगलोर येथे नोकरी करतात; आणि मुलगी शीला उच्च शिक्षण घेऊन लग्न केल्यावर आपल्या पतीसह अमेरिकेत वास्तव्य करून आहे.

प्रो. दामोदर यांचा नंबर दुसरा. त्यांची पत्नी मुंबईतील माद्यगांवकर घराण्यांपैकी. त्यांच्या माया आणि मिरा या दोनच मुली. माया ह्या एम्. ए. पर्येतचे शिक्षण झाल्यावर सरकार या नावाच्या बंगाली गृहस्थांकडे लग्न करून स्टॉकहोम येथे स्थायिक झाल्या होत्या. पण हल्लीच कॅन्सरच्या आजाराने दिवंगत झाल्या. मिरा ह्या एम. ए. झाल्यावर सध्या स्टॉकहोम येथे पुटील शिक्षणाकरिता गेल्या आहेत.

धर्मानंदांच्या तिसरे अपस्य मनोरमा यांनी बेंगलोर येथे बी. एस्सी. पर्यंतचे शिक्षण वेतस्यावर त्रिवंक रामचंद्र साठे, एम्, एस्सी. यांच्याबरोबर लग्न केले. त्यांचे वास्तव्य सध्या पुण्यात असते. त्यांच्या चार मुलांपैकी मराठीतील नावाजलेक्या लेखिका डॉ. इंद्रायणी सावकार या सर्वांत मोठ्या. त्यांचे मूळचे नाव 'कुन्दा' असे होते. गोमन्तकातील डॉ. प्रभाकर सावकार हे त्यांचे यजमान असून त्यांचा मुंबईत 'फूड-कल्र' तयार करण्याचा कारलाना आहे. मनोरमाबाईंचे दोन मुलगे हेमंत आणि अविनाश हे उच्च शिक्षण येऊन अमेरिकेत आता स्थायिक झालेले आहेत. आणि शेवटची त्यांची मुलगी मंगला बी. ए. पर्यंतचे शिक्षण झाल्यानंतर आता लग्न करून मंगला मराठे झाल्या आहेत.

धर्मानंदांच्या तिसच्या मुलीचे नाव कमला असे असून त्यांचे वरिष्ठ शिक्षण अमेरिकेत झाले. त्या तेथील पीएच्. डी. आहेत. त्यांनी कर्वे यांच्या महिला विद्यापीठात बराच काळ अध्यापनाचे काम केले आहे. त्यांचे यजमान डी. व्ही. मुता हे असून, त्यांच्या एकुलत्या एक कन्या शर्मिला याचे एम्. एन्. जैन या आय्. ए. एस्. अधिकाऱ्याशी लग्न झालेले आहे.

### प्रो. दामोदर धर्मानंद कोसंबी

दामोदर यांचा जन्म ३१ जुळै १९०७ रोजी गोव्यात झाला. ते बिडलांबरोबर अमेरिकेस गेले त्या वेळी त्यांच्या वयाची अकरा वर्षे नुकतीच पुरी झाली होती. ही गोष्ट १९१८ मधली. त्या वेळी दामोदर यांचे तिसऱ्या इयत्तेपर्यतचे शिक्षण पुण्यात झाले होते. तसे पाहिल्यास दामोदर यांस अमेरिकेस नेण्याचे धर्मानंदांना अचानक ठरवांचे लागले. त्यांनी फक्त माणिक या आपल्या मोठ्या मुलीसह जाण्याचे ठरवले होते. बाळाबाई

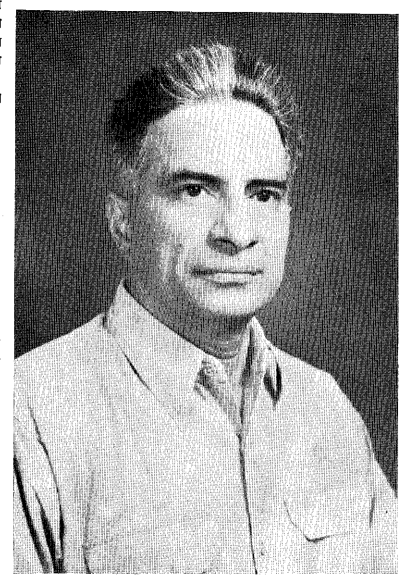
दामोदरसह पुण्यात राहणार होत्या. पण याच वेळी बाळाबाई आजारी पढल्या आणि त्यांस गोव्यास पाठवणे भाग झाले. दामोदरच्या नाजूक प्रकृतीमुळे त्यांस वसतिग्रहात वगैरे पुण्यात अथवा आणखी कोणत्याही ठिकाणी एकटाच ठेवणे धर्मानंदांना योग्य वाटले नाही. त्यांच्या शिक्षणाचा प्रश्न महत्त्वाचा होता. शेवटी त्यांसही अमेरिकेस नेण्याचे धर्मानंदांची ठरवले. ही धर्मानंदांची अमेरिकेची दुसरी सफर.

अमेरिकेत प्रवासात असतानाच- सन्फ्रॅन्सिकोहून बॉस्टन येथे बाताना- गाडीतच दामोदर आजारी पडले. याची माहिती धर्मानंद पुढीलप्रमाणे देतात:

"...दुसऱ्या कीं तिसऱ्या दिवशीं रात्रीं दामोदरला एकाएकी सडकून ताप भरला. क्वासोच्छ्वास कोंडल्यामुळें तो कावरावावरा होऊन तोंड वासून कण्हूं लागला. माणिक फार वावरली. पण डन्यांत इतर उतारू गाढ झोपीं गेले असल्यामुळें गडबड करणें योग्य नव्हतें. हळूच मला हांक मारून, ती रडव्या स्वरांत म्हणाली, 'बाबा (दामोदर) अगदीं गुदमरून गेला आहे. त्याला काय होतें समजत नाहीं. 'मी तसाच उठून खालीं (वरच्या विछान्यावरून) उतरलों; माणिकला धीर दिला; धांवत जाऊन पिण्याचें पाणी आणलें आणि तें थोडें थोडें दामोदरला पाजलें. सुदैवानें तेवढ्यानें त्याला बरें बाटलें. रात्र कशी जाते या विवंचनेंत माणिकला नि मला मात्र झोंप कशी ती आली नाहीं. दामोदरचा ताप इन्फ्युएंझा होता, हैं सांगावयास नकोच. त्यांतून दामोदर बॉस्टनला जाण्यापूर्वी बरा झाला. पण त्याची अशक्तता जाण्यास बरेच दिवस लागले. " ?

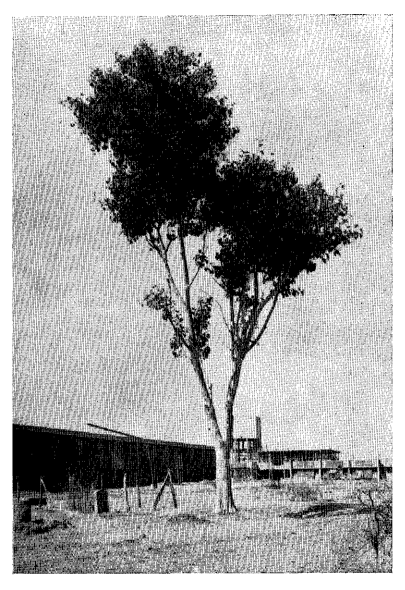
१९१८ च्या १४ ऑक्टोबरला धर्मानंद दोन्ही मुलांसह बॉस्टनला पोचून केंब्रिज येथे स्थायिक झाले. माणिक आणि दामोदर यांच्या शिक्षणाची कशी काय सोय लावण्यात आली ते सांगताना धर्मानंद म्हणतात:

"पहिल्या प्रथम मुलंच्या शिक्षणाची व्यवस्था करावयाची होती. बौद्धिक शिक्षणाचा हिंदुस्थानला कांहीं फायदा नाहीं असें दामोदरचें म्हणणें असल्यामुळें त्याला 'रिंज टेक्निकल हायस्कुलांत 'पाठिवलें. एक तर त्याची प्रकृति नाज्क आणि त्यांत इन्पलुएंझानें अगदींच खालावलेली. तेव्हां घण वगैरे मारण्याचें शारीरिक मेहनतींचें काम त्याच्याकडून होणें कठीण होतें. कांहीं दिवसांनीं त्या हायस्कूलचे प्रिन्सिपाल मि. बुड यांनीं मला बोलावणें पाठिवलें, आणि ते म्हणाले, 'या मुलाला तुम्ही आमच्या शाळेंत ठेवं नका. ही शाळा ह्याच्यासारख्या हुषार मुलात्साठीं नाहीं. मुतार, लोहार वगैरे कारागीर लोक तयार करण्यासाठीं आमची शाळा आहे. हीं कामें त्याला जड जातील. प्रथमतः त्यानें हायस्कूलचें शिक्षण घ्यांचें, आणि मग टेक्नॉलॉजिकल इन्स्टिट्यूटमध्यें जाऊन पाहिजे तर उत्तम इंजिनियर व्हावें!



प्रो. दामोदर ध. कोसंबी

१. खुळासाः प्रकाश साप्ताहिक, प्र. ७ वे, १३ फेब्रुवारी १९३८.



सेवाग्राम-गांधी आश्रमाच्या शेजारची टेकडी. वरील झाडाच्या शेजारी धर्मानंदांच्या पार्थिव देहावर अंत्यसंस्कार करण्यात आला.

" प्रिन्सिपॉल बुड यांचा सक्का स्वीकारत्याशिवाय गत्यंतर नव्हतें. दुसऱ्या शाळेंत जाण्याला दामोदर नाखुष होता, तरी त्याला आमन्या बरापासून एकदोन फर्लोगावर असलेट्या ' हार्वेर्ड ग्रामर स्कूल 'मध्ये पाठिविलें.

"अमेरिकेंत ग्रामर स्कूलमध्यें प्राथमिक शिक्षण होत असतें. त्यानंतर चार वर्षे हायस्कूलचें शिक्षण. ह्या सर्व शिक्षणाचा खर्च म्युनिसिपालिटी करते. मुलांना फी द्यावी लागत नाहींच, आणि पुन्हा अभ्यासाचीं सर्व पुस्तकें म्युनिसिपालिटी-कहूनच मिळतात. मुलांचे डोळे, दांत वगैरे म्युनिसिपालिटीचे डॉक्टर तपासतात. जर कांहीं व्यंग असलें, तर पालकांना कळवितात; आणि पालक असमर्थ असले तर चष्मा वगैरे घेऊन देण्याचें काम म्युनिसिपालिटीच करते! अर्थात् दामोदरच्या शिक्षणाचा खर्च कांहीं येत नव्हता.

" हार्वर्ड युनिव्हिसिटीमध्यं सहिशक्षणाची व्यवस्था नाहीं. मुलीसाटी निराळें रॅडक्लिप कॉलेज आहे. हार्वर्ड युनिव्हिसिटीचे प्रोफेसरच सवडीप्रमाणें त्या कॉलेजांत शिकवतात. मात्र तेथील व्यवस्था तेवटी कोणा तरी पोक्त बाईच्या हातीं असते. युनिव्हिसिटी उषडून तीन आटवडे होऊन गेले, परंतु इन्फ्लुएंझाची भयंकर साथ तिकडे फैलावल्यामुळें सर्व शाळा आणि कॉलेजों आट-दहा दिवस बंद ठेवण्यांत आलीं होतीं. त्यांचा थोडासा फायदा माणिकला मिळाला. कॉलेजांत प्रवेश मिळविण्याला विशेष खटपट करावी लागली नाही. तथापि एकदोन आठवडे अभ्यास मार्गे राहित्यामुळें तिला बराच त्रास झाला. "

या कॉलेजातून माणिक फायनल परीक्षेत उत्तम रीत्या पास झाल्या, आणि पदवीदान समारंभ झाल्यावर १९२२ च्या जूनमध्यें त्या धर्मानंदांबरोबर भारतास परतल्या. दामोदर यास मात्र तेथेच वसतिग्रहात शिक्षण पुरे करण्याकरिता ठेवण्यात आले.

दामोदर १९२४ मध्ये केंब्रिज (बॉस्टन) हायस्कूलमधून उत्तम रीत्या फायनल परीक्षा पास झाले. त्यास पहिला वर्ग तर मिळालाच, पण त्याशिवाय त्यांचा नंबरही बराच वर आला. यामुळे हार्वर्ड विद्यापीठातील प्रवेशाकरिता त्यांची आपोआप निवड झाली, आणि त्याशिवाय पुढील शिक्षणाकरिता त्यांस एक स्कॉलरशिपही मिळाली. पण याच वेळी त्यांस घरची आठवण होऊ लागली. त्यामुळे धर्मानंदांनी त्यांस भारतास बोलावृत् वेतले. पण भारतातील कोणत्याही कॉलेजातून त्यांस प्रवेश मिळणे कसे कठीण झाले, आणि त्यामुळे त्यांचे एक वर्ष कसे फुकट गेले, याचा उल्लेख मागे आलाच आहे.

१९२६ च्या जानेवारीत धर्मानंदांनी अमेरिकेची तिसरी सफर केळी. या वेळी त्यांनी दामोदर यास आपल्या बरोबर नेऊन हार्वर्ड कॉलेजात प्रवेश मिळवून दिला. यानंतर १९२९ मध्ये दामोदर पदवीधर होऊन भारतात परतले. काही काळ बनारस हिंदु युनिव्हिसिंटी, फर्युंसन कॉलेज बगैरे ठिकाणी अध्यापनाचे कार्य केल्यावर, १९४६ मध्ये

२. खुळासा : प्रकाश साप्ताहिक, प्र. ७ वे, १३ फेब्रुवारी १९३८.

त्यांची 'टाटांच्या मूलभूत संशोधन केंद्रात 'गणित विभागाचे प्रमुख म्हणून नेमणूक झाली. प्रो. दामोदर हे मूलचे गणित विषयाचे विद्यार्थी. १९४१ पर्यंत एकीकडे गणित शिकाविण्याचे कार्य करीत असतानाच त्यांचे या विषयावरील नानाविध प्रकारचे संशोधन प्रवंध रूपाने मांडण्याचे कार्यही चालूच होते. आज Path Geometry या विषयावर त्यांचा अधिकार जगभर मानला जात आहे. आधुनिक मुप्रजाजनन शास्त्रात प्रो. दामोदर यांची 'समीकरणे 'ही एक महत्त्वाची भर मानली जाते. टाटांच्या वरील संस्थेत अणुविषयक संशोधनात गणिताच्या बाजूने सहाय्य करण्याची कामगिरी ते करीत होते. विद्युत परिगणन यंत्राच्या सहाय्याने युनोस्कोच्या वतीने संशोधनाचे काही कार्य त्यांनी या काळात केले होते. आंतरराष्ट्रीय शास्त्रीय नियतकालिकांतून त्यांनी लिहिलेले दोनशेहून अधिक प्रवंध प्रसिद्ध झालेले आहेत. गणित शास्त्रांतील मौलिक प्रवंधांचा हा भारतातील तरी उच्चांक आहे!

हे गणित विषयाचे पंडित संस्कृत वाड्यय आणि इतिहास-संशोधन यातही आघाडीवर होते. गणित विषयावरील आपत्या असामान्य बुद्धीचा उपयोग त्यांनी इतिहास संशोधना-तही केलेला आहे. आपत्या विडलांप्रमाणे संशोधनात बारीकसारीक तपशिलांचाही ते विचार केल्याशिवाय रहात नसत. पण त्यांचे वैशिष्ट्य हे की ते हे सर्वे गणिती पद्धतीने करीत असत, यामुळेच त्यांच्या सर्वच संशोधनाचा दर्जा फार मोठा असल्याचे मानले जाते.

त्यांनी नाणकशास्त्राच्या अभ्यासाला एक आगळेच स्वरूप प्राप्त करून दिले आहे. नाण्यांचा अभ्यास, राजे आणि त्यांचा काळ निश्चित करण्यासाठी पूर्वी करीत असत. पण प्रो. दामोदर यांनी नाणी ज्या धातूची बनवलेली आहेत त्या धातूचा अभ्यास करून त्या काळातील धातुविद्येची प्रगती, त्या नाण्यावर वापराचा झालेला परिणाम लक्षात घेऊन त्या काळातील आर्थिक बडामोडी, आर्थिक जीवन, इत्यादी अंगांच्या संशोधनाची एक नवीन दिशा दाखवून दिली. त्याकरिता त्यांनी ४००० नाण्यांची बारा हजार वजने, अत्यंत बारकाईने घेण्याचे प्रचंड कार्य केले.

त्यांचा इतिहासिवषयक संशोधनाचा व्यापही असाच मोठा होता. मार्क्सवादी पद्धतीने भारताच्या इतिहासाचा अभ्यास करणाऱ्या संशोधकांत प्रो. दामोदर यांचे स्वतंत्र असे स्थान आहे. भारतातील एक योर विचारवंत डॉ. गंगाधर अधिकारी म्हणतात, "डॉ. कोसंबी यांचे भारतीय इतिहासावरील ग्रंथ म्हणजे मार्क्सच्या ऐतिहासिक भौतिक-वादाचा भारतीय इतिहास संशोधनात केलेला विवेचक प्रयोग होय."

मर्तृहरीच्या शतकत्रयाचा त्यांचा अभ्यासही असाच मौळिक खरूपाचा आहे. अमर-कोशातीळ शब्दांचे विवेचन त्यांनी समाजश्मस्त्रीय पद्धतीने केले. त्यांनी सुभाषित रत्नभांडाराळा ळिहिलेळी प्रस्तावना, आणि ब्राह्मणांच्या गोत्रांविषयी केलेले संशोधनपर ळिखाण, असेच मूळगामी खरूपाचे आहे.

१९४६ मध्ये नाविक बंडाच्या वेळी मुंबईत ब्रिटिश सैनिकांनी मुंबईतील बऱ्याच

नागरिकांची हत्या केली. त्या वेळी प्रो. दामोद्र यांनी नागरिकांस मारण्यासाठी सैनिकांनी आपल्या बंदुकीत्न वापरलेल्या गोळ्यांचे संशोधन करून, त्या डमडम गोळ्यांपेक्षाही प्राणघातक होत्या हे सप्रमाण दाखवून दिले. त्यांनी त्यावर लिहिलेला रिपोर्ट बराच गाजला; आणि त्यामुळे ब्रिटिश साम्राज्यवाद्यांची अब्रू चल्हाट्यावर आली.

त्यांचा भारताविषयीचा अभिमान फार मोठा होता. पाश्चाच्य देशांत्न त्यांना नोकरीची आमंत्रणे येत असत. या आमंत्रणांत्न फार मोठ्या पगाराचे आमिषही असे. पण त्यांनी त्या स्वीकारत्या नाहीत. पण भारतात मात्र ते मार्क्सवादी असल्यामुळे त्यांची उपेश्वाच झाळी! रशियात आणि अमेरिकेतही त्यांचा आदर करण्यात आळा. शिकागो विद्या-पीठाने आणि चीन येथील अशाच प्रमुख संस्थेने, त्यांस 'व्हिजिटिंग प्रोफेसर' नेमले होते.

त्यांचे अकाली निधन २९ जून १९६६ रोजी झाले. त्यापूर्वी काही थोडाच काळ ते आपस्या अध्यापनकार्यातून निवृत्त झाले होते. त्यांनी संशोधनाच्या आणि लेखनाच्या किती तरी नव्या योजना आखून कार्यास सुरुवात केली होती. त्यांच्या कार्याची उज्ज्वलता याच्याचपुढे फार प्रभावीपणे दिसणार होती. पण अशाच वेळी साठी गाठण्यापूर्वीच, त्यांच्यावर काळाचा घाला पडावा हे नियतीचे केवढे निष्टुर चेष्टित!

२६

## महाप्रस्थान

द्योद्धधर्म आणि पाली भाषा यांचे संशोधन, संवर्धन आणि प्रसार, हे आपले जीवित कार्य ठरवृत त्यानुसार धर्मानंदांनी आपस्या भावी जीवनास ज्या वेळी सुस्वात केली, त्या वेळी त्यांचे वय तीस वर्षोपेक्षा जास्त नव्हते. ही त्यांची सुस्वात कलकत्ता येथील 'नॅशनल कॉलेजातृन ' झाली. राष्ट्रीय बाण्याची ही संस्था डॉ. रासबिहारी धोष, सत्येंद्रनाथ टागोर, अरविंद घोष, यांसारस्था बंगास्यातील त्या वेळच्या मान्यवर पुढाऱ्यांनी अस्तित्वात आणली होती. ता. १५ ऑगस्ट हा तिचा स्थापन दिन. धर्मानंदांच्या कर्मयज्ञास याच दिवसापासून सुस्वात होऊन, त्याचा स्माडा पुढे ३७ वर्षे अखंडपणे चालू राहिला.

#### पत्नीसह यात्रा

प्रकृतीच्या अस्वास्थ्यामुळे पडून राहण्याचे सक्तीचे असे अधूनमधून आलेले प्रसंग सोइन दिल्यास, धर्मानंदांनी काही काळ उसंत घेतली, थोडेसे स्वास्थ्य उपभोगले, असा या काळातील एकच प्रसंग, नाही म्हटस्यास सापडतो. अमेरिकेची तिसरी फेरी करून आस्यानंतर त्यांनी आपस्या पत्नीच्या इच्छेस मान देऊन, त्यांच्यासह भारतातील काही स्थळांची यात्रा केली— हा तो प्रसंग! १९२७ च्या ढिसेंबर महिन्यात दक्षिणेतील रामेश्वर, श्रीरंगम् वगैरे; आणि त्याच वर्षाच्या फेन्नुवारी महिन्यात जगन्नाथपुरी, कलकत्ता करीत, उत्तर हिंदुस्थानातील गया, बुद्धगया, काशी, सारनाथ, खाल्हेर, इत्यादी स्थळे पाहून घेतली. यात यात्रा तर झालीच, पण त्याशिवाय या सर्व ठिकाणच्या जुन्या मित्र-मंडळींस मेटण्याचे समाधानही त्यांस लाभले. १

## धर्मानंदांचे आरोग्य

' निवेदना 'तील माहितीकडे लक्ष दिल्यास धर्मानंद लहानपणापासूनच सुदृढ होते असे महणता येत नाही. तेरा-चवदा वर्षोचे असतानाचे, छातीत दुल्णे वगैरेसारख्या तक्रारींचे उल्लेख त्यात सापडतात. याचमुळे चिल्ली आणि राहापूर येथील आपले प्राथमिक शिक्षण त्यांस अर्ध्यावरच सोडून द्यावे लगले होते. ज्ञानसंपादनार्थ त्यांनी सात वर्षे अमंती केली. याही काळात योग्य आहाराच्या अभावीच नव्हे तर वाईट हवा-पाण्याच्या परिणामामुळे ते बच्याच वेळा आजारी पडलेले दिसून येतात. याशिवाय मधुमेहाचा रोगही त्यांस तरुणपणीच जडला होता. १९१८ साली ते दुसच्यांदा अमेरिकेस गेले. त्या वेळी त्यांचे वय ४०-४२ वर्षोचे होते. ' दिवसांतून पांच-सहा तास संशोधनाच्या कामांत बालवावयाचे, आणि मधुमेहानें तर प्रकृति अशक्त झालेली; अशा रीतीनें शरीरावर ताण पडणें साहितक होतें ' या शब्दांत त्या वेळची अमेरिकेतील आपली माहिती सांगताना त्यांनी या रोगाचा उल्लेख केला आहे. नंतरच्या काळात हा रोग कह्यात टेवण्याचा प्रयत्न योग्य आहार, पथ्यपाणी, व्यायाम, आणि योगसाधने, याद्वारा ते सतत करीत आख्याचे दिसून येते.

एकंदरीत १९४३ च्या अखेरपर्येत तरी, म्हणजे वयाच्या ६७ व्या वर्षापर्येत, हा त्यांस जडलेला रोग, त्यांच्या कार्यक्षमतेच्या आड आलेला दिसून येत नाही. १०-१-१९४३ रोजी लिहिलेल्या आपल्या एका पत्रात ते म्हणतात :

"... पाताळपाण्यास डॉ. सुखठणकर यांच्या बंगल्यावर राहण्याचा विचार होता असें मुळींच नाहीं. त्यांची इच्छा होती. जवळपास दुसरी कुटीहि बांधून देण्यास ते तयार होते. तेथें एकान्त आहे, पण काम काय १ नुसतें इकडे तिकडे फिरावें, ध्यान करावें, व स्वस्थ पट्टन रहावें. अशा प्रकारचें जीवन इतक्यांत आवडण्याजोगें नाहीं. पुस्तकांचा मोह सुटत नाहीं. वाचन जारी आहे. विसुद्धिमगाची टीका अधीं

छापून झाली. <sup>"3</sup>

वर उल्लेखित पाली टीका त्यांनी १०-७-१९४३ रोजी छापून प्रसिद्ध केली. हे काम त्यांनी काशी विद्यापीठात राहून केले होते. हा वेळपर्येत त्यांनी आपल्या प्रकृतीबद्दल विशेष अशी तक्रार केलेली दिसून येत नाही. तसेच त्यांची कार्यक्षमता आणि उत्साह पूर्ववत असल्याचे दिसून येते. पण यानंतर एकाएकी काही थोड्या महिन्यांच्या आतच त्यांस शक्तिवैकल्य प्राप्त झाल्याचे खालील दोन पत्रांतील मजकुरावरून दिसून येते. ता. १६-३-१९४४ च्या पत्रात ते म्हणतात:

" ... मी १८ नव्हेंबरला (सारनाथला) राहण्यास आलों. ... येत्या २६ तारखेस इंदूरास जाईन. डॉ. मुस्तठणकरांचा आग्रह आहेच ... इकडे फार अडचण आहे असे नाहीं. पण उन्हाळा अतिशय तीत्र व थंडी कडक असल्यामुळें येथल्यां-पेक्षां इंदूर बरें वाटतें. दुसरें येथें माझी प्रसिद्धि होत चाल्ली आहे. चिनी विद्यार्थी देखील संस्कृत व पालि शिकण्याच्या उद्देशानें येतात व फारच आग्रह करतात. त्यांना नकार देणें जिवावर येतें. सध्यां एका चिनी विद्यार्थीला लघुकीमुदी शिकवितों व एका इंग्रज बाईनें केलेलें मुत्तनिपाताचें भाषांतर तपासतों. हीं कामें पूर्वी गोड वाटत असत. पण आतां शांति गोड वाटते. हा वार्धक्याचा परिणाम असावा. कांहीं असो, आतां एकान्त बरा वाटूं लागला आहे व त्यासाठीं मला अत्यंत प्रिय असलेली त्रिपटकाचीं पुस्तकेंहि सोह्मन जाण्यास तथार झालों आहें. पण जर इंदुरास तशी एकान्त जागा मिळाली नाहीं, तर दुसरीकडे मिळेपर्येत येथें राहणें प्राप्त होईल. जर इंदुरास जागा मिळाली तर मी एप्रिलच्या १६ तारखेच्या आंत इकडे येळन पुस्तकांची व्यवस्था लावीन, व बाकी अस्पस्वस्य सामान घेळन राहण्यास तिकडे जाईन. " ४

यानंतरच्या ता. ६-४-१९४४ च्या पत्रात ते म्हणतात:

"मी येथून (इंदूरहून) येत्या रिववारी परत सारनाथळा जाणार आहें. सारनाथळा असतांना अध्यापनासाठीं लोक आग्रह करतात, व तो माझ्यानें मोडवत नाहीं। परंतु अध्यापनांत आतां आनंद वाटत नाहीं। शांति बरी वाटते. डॉ. सुखठणकर येथून १५ मैळांवर पाताळपाणी स्टेशनावर राहतात. त्यांच्या घराजवळ कुटी आहे...तेव्हां परत बनारसळा जाऊन पुस्तकाची व्यवस्था ळावीन व ह्या महिन्याअखेर पाताळपाण्यास येईन. आतां पुस्तकाचा मोह सुटत चाळळा आहे." "

१,२ ' खुळासा ': प्रकाश साप्ताहिक, प्र. १० वे, १७ एप्रिल १९३८; प्र. ७ वे, २० मार्च १९३८.

३. विष्णु रा. नाईक यांस पाठवलेले पत्र. 'पातळपाणी ' हे इंदूरपासून काही अंतरावर असलेले गाव. या ठिकाणी धर्मानंदांचे मित्र डॉ. वा. अ. सुखठणकर यांचा बंगला होता.

४,५. विष्णु रा. नाईक यांस सारनाथ आणि इंदूरहून लिहिलेस्या पत्रांतील बरील मजदूर आहे.

आपणास प्राप्त झालेल्या क्षीणतेचे कारण 'वार्षक्य ' असे धर्मानंदांनी वरील पत्रात दिलेले आहे. हे कारण सयुक्तिक वाटण्याइतके त्यांचे वय झाले होते यात शंका नाही. पण 'स्वस्थ पहून रहावें अशा प्रकारचें जीवन इतक्यांत आवडण्याजोंगें नाहीं; पुस्तकांचा मोह सुटत नाहीं. ' असे म्हणणाच्या धर्मानंदांवर नंतर अगदी अल्प काळातच, 'पुस्तकांचा मोह आतां सुटत चालला आहे; आता शांति बरी वाटते, ' असे म्हणण्याची पाळी थेते, तेव्ह वार्षक्यापेक्षाही, कित्येक वर्षे आतत्या आत कुरतजीत असलेल्या त्यांच्या मधु-मेहाच्या रोगाने उचल खाल्ल्याचा हा प्रताप आहे, असे म्हणणे जास्त सयुक्तिक वाटते. वार्षक्याचे शरीरावरील परिणाम सर्वसाधारणपणे आस्ते आस्तेच दिसू लागतात. नंतरच्या काळात अंगास कंड येणाऱ्या तीत्र व्याधीला जे तोंड द्यावे लागले, ते मधुमेहाचेच एक लक्षण असल्याचे वैद्यकशास्त्र सागते.

#### निरवानिरव

अशी ही पीड़ा कथी तीव तर कथी सीम्य स्वरूपात सहन करीत १९४७ च्या सुस्वाती-पर्येत आपली कर्तन्ये पार पाड़ीत ते राहिले, याचे श्रेय त्यांच्या अचाट मनोजलास द्यांव लागेल. त्यांचे पुण्या-सुंबईस आणि बेगलोर, साबरमती, अहमदाबाद, या ठिकाणी जाणे-येणे चालूच होते. एका बाजूने त्यांनी काशीविद्यापीठात येऊन रहावे म्हणून आचार्य नरेंद्र देव आणि श्रीप्रकाश दे यांचा आग्रह चालूच असे. महात्माजींनाही त्यांनी सेवा-ग्रामास येऊन रहावे असे वाटत असे. या काळात प्रकृतीच्या स्वास्थ्याकरिता गरज असलेले पथ्यपाणी आणि औषधोपचार ते करीत असत. पण त्याकरिता कोणत्याही एका ठिकाणी ते काही काळ पडून राहिलेले दिसून येत नाही. ता. २-३-१९४५ च्या विष्णु नाईक यांस लिहिलेल्या एका पत्रात, "मी बेगळुराहून जोग धबधक्याच्या गांवीं गेलों होतों. तेथील हवापाण्यानें माझी प्रकृति बिघडली, अंगाला फार खाज येते व रात्रीं झोप येत नाहीं. पुष्कळ उपाय केले, पण अद्याप गुण नाहीं, ' असे त्यांनी म्हटलेले आहे.

१९४५ सालापासूनच आपल्या हातून यापुढे विशेष अशी कामगिरी होणार नाही याची जाणीव त्यांस होऊ लागली होती. इहलोकचा निरोप घेण्याच्या तयारीस ते या वेळ-पासून लागले होते, असेही दिसून येते. आपल्या ता. १-४-१९४५ च्या पुण्याहून लिहिलेल्या पत्रांत ते म्हणतात:

" ... येथे माझी व्यवस्था ठीक आहे. हवाहि फार वाईट नाहीं. दोन आठवडे पथ्यावर आहे. पहिला आठवडा दुधावर राहिलों; नंतर तीन दिवस फळांवर; व आतां थोडी गन्हाची दशमी खातों. ह्या प्रयोगांनीं बराच गुण आहे. खान कमी झाछी असून रात्रीं झोंपहि येते.

"अहमदाबादला व्हर्न्यांकुलर सोसायटी नांवाची संस्था आहे. तिच्यांत संस्कृत, प्राकृत, वगैरे भाषा एम. ए. च्या विद्यार्थ्योस शिक्वितात, व पीएच्. डी. च्या विद्यार्थ्योस संशोधनार्थ मदत देण्यांत येते. ह्या संस्थेनें थोड्या दिवसांमार्गे मला पालि भाषेचा मानाई अध्यापक (ऑनररी प्रोफेसर) नेमलें आहे, आणि ती जागा मीं स्वीकारली आहे. आतां अहमदाबादेस कधीं जावें हें अद्यापि नक्की नाहीं. तेथें शिक्षणाचें काम जूनच्या २० तारखेस सुरू होतें अशी माझी समजूत आहे. परंतु त्यापूर्वी गेलों तरी राहण्यासवरण्याची व्यवस्था आहेच, व जरुरीचें सर्व वाड्यय तेथल्या तेथेंच मिळेल. येथें 'मांडारकर इन्स्टिट्यूट 'मध्येंहि सर्व वाड्यय आहेच; एण निर्वाहाची सोय नाहीं, आणि चि. बाबावर माझा बोजा टाकतां येत नाहीं. याचसाठीं अहमदाबादची जागा स्वीकारली आहे.

"दुसरें एक कारण झालें तें असें— सध्याच्या दुखण्यानें देहाचा भरंवसा वाटेनासा झाला. कांहीं असाध्य रोग जडला किंवा हाच असाध्य झाला, तर कसें करावें हा प्रश्न तीव्रणणें पुढें थेऊं लागला, व त्याला एकच उत्तर मिळूं लागलें कीं, अशा प्रसंगीं रेंगाळत न पडतां प्रायोपवेशनानें प्राण सोडावा. पण त्याला पुणें किंवा बेंगळूर उपयोगाचें नाहीं; गुजराथच अनुकूल आहे. तेथें जैन लोकांत अद्यापि ही पद्धति वालाणली जाते व ते लोक ह्या कामीं आड न येतां मदतच करतील. तेव्हां जगलों तर कोणावर भार न वालतां विद्यार्थ्योना थोडीबहुत मदत करीन, मरावयाचें तर सुखानें मरेन, अशा विचारानें ती जागा स्वीकारली.

"... गेल्या तीन महिन्यांत मला फार त्रास सोसावा लागला. रात्रीं खाज यावयाची व झोंप येईना. तथापि डोकें शांत राहिलें. जगांत सुखापेक्षां दुःख जास्त याची जाणीव मला कधींच होऊन चुकली आहे. आणि मनस्तापानें तें दुःख आणग्वी वादवणें कधींच योग्य होणार नाहीं. ह्या विचारानें मनाचें समाधान दलूं दिलें नाहीं. तुम्हांलाहि माझी विनंती आहे कीं, मनाचें समाधान सोहूं नका. आली ऊर्मि सारें। तुका म्हणे थोडें आहे."

वरील पत्र त्यांनी विष्णु रा. नाईक यांस लिहिले होते, हे वेगले सांगण्याची गरज नाही. नाईक हे त्यांचे नातल्या तर होतेच, पण त्याशिवाय फार निकटचे असे मित्रही होते. त्यांचा पत्रव्यवहार अधूनमधून चाले. धर्मानंदांनी नाईक यांस लिहिलेली जी काही पत्रे आम्हांस मिळू शकली त्यांपैकी वरील पत्र शेवटचे आहे. यानंतर चार-पाच महिन्यांतच, म्हणजे १९४५ च्या सप्टेंबर महिन्याच्या सुख्वातील नाईक यांचे निधन

६. हे, पं. जवारलाल नेहरू यांचे सहकारी आणि उत्तर प्रदेशातील एक कॉंग्रेस पुढारी. त्यांचे वडील डॉ. भगवानदास हें काशी विद्यापीठाच्या संस्थापकांपैकी एक, आणि विश्वस्त होते. त्यांच्यानंतर श्रीप्रकाश, नरेंद्र देव, यांनी ही कामगिरी पुढे चालवली. ते महाराष्ट्र राज्यांचे राज्यपालही झाले होते.

७. धर्मानंदांच्या चिरंजिवांचे नाव दामोदर असे होते. पण घरातील सर्व मंडळी त्यास 'बाबा 'म्हणत असत.

झाले. या चार-पाच महिन्यांत त्यांचा आणली काही थोडा पत्रव्यवहार झालाही असेल. नाईक यांस ७-१०-१९४५ रोजी घर्मानंदांच्या चिरंजिवांनी (दामोदर) पाठवलेले एक पत्र आमच्या संग्रही आहे. त्यात ते नाईक यांस कळवतात की, "आपलें पत्र मला काल रात्रीं मिळालें. ती. बापू (धर्मानंद) बनारसला परत गेले. त्यांचा प्रवास बेंगळूर-पर्येत झाला होता, व जातांना आणि येतांना सुद्धां ते बेळगावास उतरले होते. तथापि सच्यां प्रवासाची दगदग फार होत असल्यामुळें ते गोव्यास येक शकले नाहींत."

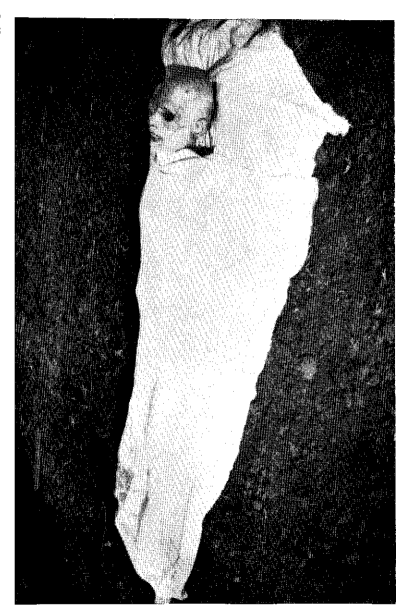
आपस्या ७ ऑक्टोबरच्या वरील पत्रात नाईक यांचे पत्र 'काल' म्हणजे सहा ऑक्टोबरला आपणास मिळाले, असे दामोदर यांनी लिहिले आहे. यावरून नाईक यांनी आपत्या निधनापूर्वी लिहिलेले पत्र फार उशिरा पुण्यास पोचले यात शंकाच नाही. याला कारण आहे. या पत्राच्या लखोध्यावर Opened By Examiner असा शिक्का आहे. यावरून युद्धकाळात पत्रे तपासण्याची (Censor) पद्धत होती, ती १९४५ मध्येही चाल् होती, हे उघड होते. यामुळे कित्येक वेळा पत्रे मिळण्यास विलंब होई. अशा स्थितीत दामोदर यास नाईक यांच्या निधनाची वार्ता ऑक्टोबरपर्यंत कळली नसस्यास आश्चर्य नाही.

आता वरील पत्रावरून धर्मानंद पुण्याहून मध्ये कोठे न यांबता सरळ बनारसला गेले असा समज होतो. पण या वेळी ते बनारसला जाण्यापूर्वी मुंबईत काही दिवस यांबले होते. त्यांचे जामात डॉ. प्रसाद आणि कन्या, यांच्याकडे त्यांचा मुक्काम होता. मुंबई-तील 'धि गोवा हिंदु असोसिएशन' या संस्थेने नाईक यांच्या निधनाबद्दल दुःख व्यक्त करण्याकरिता जाहीर सभा घेण्याचे ठरवले होते. त्या सभेचे अध्यस्यान स्वीकारण्याची धर्मानंदांना विनंती करण्यासाठी अ. का. प्रियोळकरांबरोबर प्रस्तुत लेलकाने डॉ. प्रसाद यांच्या वरी जाऊन त्यांची भेट घेतल्याचे आठवते. ही सभा ता. २३ सप्टेंबर १९४५ रोजी भरली. या प्रसंगी अध्यक्षस्थानावरून केलेल्या भाषणातून "जगे अवज्ञाची करावी। संबंधी सोयची न धरावी। एसी जीवी। चाड बहु॥" ह्या ओवीने धर्मानंदांनी आपल्या मनाची स्थिती व्यक्त केली. जवळ जवळ सत्तर वर्षे हवा तसा राबवून घेतलेल्या आपल्या देहाची आता मोकळीक केली पाहिजे हे विचार त्यांच्या मनात या काळात घोळत होते, हे वेगळे सांगण्याची गरज नाही. हे त्यांचे विचार १९४६ सालपर्यंत ठाम झाले आणि त्या मार्गाने हालचालीस त्यांनी सुख्वात केली.

# मारणांतिक सल्लेखना-व्रत

'पार्श्वनाथाचा चातुर्याम धर्म 'या आपल्या ग्रंथात धर्मानंदांनी पार्श्वनाथाच्या 'मारणांतिक सल्लेखनाचा 'योडासा ऊहापोह केळा आहे. जैन धर्मीयांची जी अनेक

८. घि गोवा हिंदु असोसिएशनचा १९४५ साळचा अहवाळ, आणि भाई देसाई स्मारक ग्रंथ, पान ४०७.





वर्ते आहेत त्यांपैकीच हे एक वर्त. त्याचा अर्थ प्रायोपवेशन अथवा आमरण उपवास असा होतो.

असाध्य व्याधीमुळे किंवा जरेमुळे शरीर दुर्बेल झाले तर जैन साधू नि ग्रहस्थ, महिना महिना उपवास करून प्राण सोडीत. अशी अनेक उदाहरणे जुन्या काळात सापडतात. प्रत्यक्ष पार्श्वनाथाने देखील याच विधीने संमेत शिखरावर देहत्याग केला होता. या व्रताचा समाजाला फायदा काय हे धर्मानंदांनी आपल्या मताप्रमाणे पुढील शब्दात सांगितले आहे:

" असाध्य रोगांत्न आणि जरेंत्न मुक्त होण्यासाठीं हैं वत आचरणें सर्वसाधारण होऊन बसलें तर त्यापासून समाजाचा पुष्कळच व्यय वांचेल. आजला अशा रोगप्रस्त श्रीमंतांवर आणि गरिबांवर समाजाचा पुष्कळ पैसा खर्च होतो. तरी पण अशा लोकांना मास्त टाकणें समाजाला शक्य नाहीं. श्रीमंतांचे त्यांच्या घरीं व गरिबांचे हास्पिटलांत हाल चालू ठेवणें भाग पडत आहे. महारोग्यांना तर जबरदस्तीनें समाजापासून दूर करून त्यांच्या पालनपोषणाचा सर्व भार समाजाला ध्यावा लगतो. अशा रोग्यांनी आणि जराजर्जरितांनी अनशन वत राजीखुषीनें स्वीकारलें, तर समाजाचा भार हलका होईल, यांत शंका नाहीं; आणि अशीं माणसें समाजांत्न लुप्त झालीं तर समाजहि प्रफ़ल्लित होईल." ९

आत्महत्येचा जवळजवळ प्रत्येक समाज आजपर्येत निषेध करीत आला आहे. जीव घेण्याइतकेच जीव देणे हाही सामाजिक गुन्हा आहे असे मानले जाते. जगातील कायदेही या विरुद्ध आहेत. बरीचशी धर्मशास्त्रेही आत्महत्या करणाऱ्याला मोक्ष मिळत नाही, त्यामुळे त्याची अधोगती होते, असे मानतात.

पण मनुष्य हा केव्हा तरी मरणारच. तेव्हा त्याला स्वेच्छेने वाटेल त्या वेळी मरण्याचा हक्क आहे, आणि असावा, असे म्हणणारे सध्याच्या काळात वरेच दिसून येतात. जुन्या काळातही अशा विचारांचे लोक मुळीच नव्हते असे नाही. एवटेच नव्हे तर अत्यंत असाध्य रोगाने पछाडलेख्या माणसाला, त्याची इच्छा तशी असली तर, [ अथवा तो वयाने लहान असल्यास, त्याच्या पालकांची तशी इच्छा असल्यास] त्या माणसाला डॉक्टरांनी मरणाचे औषध देऊन त्याची इच्छा पुरी करावी, असे फार गंभीरपणे प्रतिपादन करणारेही दिसून येतात.

काकासाहेब कालेलकरांनी घर्मानंदांनी उपस्थित केलेल्या सल्लेखनाच्या चर्चेत आपले मननीय मत पुढील शब्दांत मांडलेले आहे.

"' तुला आत्महत्या करण्याचा हक्क नाहीं, ' असें म्हणणारा समाज कित्येक गुन्हेगारांना मरणाची शिक्षा ठोठावतोच. यावरून असें अनुमान काढावयास हरकत नाहीं कीं, ज्याला जगण्यांत कांहीं सार उरलें नाहीं असें वाटेल, त्यानें

९. पार्श्वनाथाचा चातुर्याम धर्म : ले. धर्मानंद कोसंबी, पा. ९८.

केनळ स्वतःच्या अभिप्रायावरून मरणाला कवटाळूं नये. पण याबाबत समाजाची सल्लासंमति आणि आशीर्वाद घेऊनच मरणाचा अंगीकार करावा.

"पण व्यक्तिस्वातंत्र्याचा विचार करतांना मनुष्य समाज-परतंत्र आहे किंवा काय याचाही विचार करावा लागेल. घोडा, कुत्रा, गाय वगैरे पाळलेल्या जनावरांना त्यांची अंतिम सेवा म्हणून मरण देण्याचा धर्म आजकाल मान्य केला जातो, आणि कुष्ठ रोगासारख्या व्याधीनें पीडित झालेल्या मनुष्याची परोपरीनें सेवा केल्यानंतर अगदीं शेवटची सेवा म्हणून त्याला मरण देण्याची जबाबदारी सबंध समाजानें स्वीकारावी किंवा नाहीं या विषयाची चर्चा जेथें जबाबदार लोक करीत आहेत, तेथें आमरण अनशनाचा अधिकार विशिष्ट परिस्थितींत देखील मनुष्याला नाहीं असे कुणी म्हणू शकणार नाहीं. कोणत्या परिस्थितींत मनुष्याला तो अधिकार पोंचतो याची चर्चा होणें आवश्यक आहे.

" प्रस्तुत निबंधात धर्मानंद कोसंबींनीं जो विचार मांडला आहे, तो स्वतः अमलांत आणण्याचा प्रयत्न करून त्यांनीं या चर्चेला जिवंतपणा आणला आहे. समाजानें केव्हां तरी या प्रश्नाची सांगोपांग चर्चा केलीच पाहिजे. चातुर्याम हा जसा सामाजिक जीवनधर्म आहे, त्याचप्रमाणें संब्लेखन हा सामाजिक मरणधर्म आहे. दोन्ही मिळन ब्यापक समाजधर्म होतो. " १०

अनशनवताचे समर्थन करताना धर्मानंदांनी मांडलेले विचार मागे आलेच आहेत. त्यांतील प्रमुख मुद्दचाकडे वाचकांनी लक्ष देणे अगत्याचे आहे. ते ह्या प्रश्नाकडे एकंदरीत लप्युक्ततावादी दृष्टिकोणाने पहात होते. मनुष्य हा समाजाचा एक घटक आहे. समाजाच्या संवर्धनास, प्रगतीस त्याचा अपयोग झाला पाहिजे. मिळालेला जन्म त्यांने जास्तीत जास्त आश्चयपूर्ण करून मानवी जीवन फुलविण्यात त्याचा उपयोग केला पाहिजे. हे ज्या वेळी अशक्य होते, त्याची उपयुक्तता ज्या वेळी नष्ट होते, त्या वेळी त्याचे अस्तित्व समाजास बाधक ठरते. त्याचे आपले निरुपयोगी जीवन चालू ठेवल्याने पैशांचा, कष्टांचा आणि वेळेचा, वृथा व्यय होऊन समाजाचे नुकसान होते. ह्या गोष्टी समाजाच्या अन्य-रीत्या कारणी लागल्या तर तो प्रफुल्लिटत ठेवण्यास त्यांचा उपयोग होतो. आणि म्हणूनच आपली उपयुक्तता संपताच देहत्याग करून समाजावरील आपला भार कमी करणे सस्कृत्य ठरते.—हे आहे धर्मानंदांच्या संख्लेखनाबावतच्या विचारसरणीचे सार!

संल्लेखनाचा पहिला प्रयत्न

१९४६ साळ उजाडेपर्येत आपत्या प्रकृतीत सुधारणा होणे शक्य नाही याची जाणीव धर्मानंदांना होऊन चुकली होती. तेव्हा त्यांनी शेवटी पार्श्वनाथाचे अनुकरण करून संल्लेखनाद्वारा जीवनसुक्त होण्याचा संकल्य केला. आणि हे व्रत संयुक्त प्रांतात जाऊन आचरणात आणावे असेही ठरविले. <sup>99</sup>

वास्तिवक, १९४५ च्या एका पत्रात १६ गरज भासस्यास गुजरात प्रांतात राहून आपण हे त्रत आचरणात आणणार असस्याचे त्यांनी ध्वनित केले होते. पुणे, बॅगलोर-पेक्षा गुजरात प्रांत अशा कार्यास श्रेयस्कर आहे, कारण तेथील जैन लोकांत संस्लेखन पद्धती प्रचलित आहे, आणि त्यामुळे ते लोक अशा कार्यास सहानुभूती दाखवतात, असे त्यांचे त्या वेळचे म्हणणे होते. तथापि गुजरात प्रांतात न जाता शेवटी त्यांनी संयुक्त प्रांत का निवडला, याचा अंदाज त्यांच्या पुढील शब्दावरून करता येतो.

"आजकाल देखील जैन साधु आणि गृहस्य ह्या त्रताचा क्वचित् उपयोग करतात; पण त्याला एक विलक्षण स्वरूप प्राप्त झाले आहे. कोणी एका साधूनें किंवा गृहस्थानें ह्या त्रताला आरंभ केला आहे, असें समजल्याबरोबर शॅंकडों जैन लोक त्याच्या दर्शनाला येतात, व त्यायोगें अशा प्रसंगीं त्या त्रतस्थाला जी शांति पाहिजे असते, ती मुळींच मिळत नाहीं. अर्थात् ह्या क्रताला एवढें महत्त्व देऊन त्याचे देव्हारे माजविणें इष्ट नाहीं. होईल तों अशा व्रतस्थाला शांति मिळूं देणें योग्य आहे." ? 3

गुजरात प्रांतात अशा व्रतस्थाला सहानुभूती दाखवणारी बरीच मंडळी सापहतात ही गोष्ट खरी, पण त्याचबरोबर अशा गोष्टीस त्या ठिकाणी देण्यात येणारी प्रसिद्धी, आणि तिचा होणारा गाजावाजा, धर्मानंदांना पसंत पडणे मुळीच शक्य नव्हते. ते शांतीचे आणि एकान्तवासाचे भोक्ते होते. याचकरिता त्यांनी गुजरात प्रांताऐवजी संयुक्तप्रांत निवडला असला पाहिजे. ते प्रसिद्धिविन्मुख किती होते हे आएण मागे पाहिलेच आहे.

संयुक्त प्रांताच्या उत्तर टोकास गोरखपूर जिल्हा आहे. त्या जिल्ह्यातील दोहरी घाट

१०. 'पार्श्वनाथाचा चातुर्याम धर्म 'या धर्मानंदांच्या ग्रंथास काकासाहेब कालेल-करांनी 'खरा समाजधर्म 'या शीर्षकाखाली एक प्रास्ताविक जोडलेले आहे. त्यात पान १३.

११. या पहिल्या प्रयत्नाची माहिती, भिक्षू धर्मरक्षित, प्रिन्सिपाल, 'महाबोधी कॉल्डेन,' सारनाथ, आणि सेवाग्राम येथील गांधी-आश्रमाचे माजी व्यवस्थापक बलवन्त-सिंह, जयपूर, यांच्याकडून पत्रद्वारे, आणि गुजरात विद्यापीठातील धर्मानंदांचे एकवेळचे सहाध्यापक पंडित वेचरदास दोशी, अहमदाबाद, यांच्याकडून प्रत्यक्ष मेटीत मिळाली-

१२. ता. १-४-१९४५ रोजी विष्णु रा. नाईक यांस लिहिलेले पत्र.

१३. पार्स्वनाथाचा चातुर्याम धर्म : ले. धर्मानंद कोसंबी, पा. ९८.

येथील बाबा राष्ट्रवदास १४ हे चालवीत असलेला गांधी-आश्रम धर्मानंदांनी आपल्या या व्रताकरिता निवडला. तो नक्की करण्यात धर्मानंदांनी आपल्या दृष्टीने जरी फार काळजी घेतली होती, तरी ती बातमी बाहेर फुटल्याशिवाय राहिली नाही. बाबा राघवदास हे धर्मानंदांचे जुने स्नेहीं. पण ते ही बातमी गुप्त ठेवणे शक्यच नव्हते. धर्मानंदांनी उपोषणास सुरुवात करताच बाबांनी पत्राद्वारे ही बातमी नवखाळीस महात्माजींना कळविळी. ही बातमी दुंसऱ्या बाजूने अहमदाबादलाही जाऊन पोचली. वरील आश्रमात चैतन्य नावाचे एक सेवेकरी होते. त्यांनी अहमदाबाद येथील गुजरात विद्यापीठात एके काळी धर्मानंदांचे सहकारी-असलेले जैन पंडित बेचरदास दोशी, यांस ही बातमी पत्रहारे कळवली. त्यांनी ती गांधीबादी कार्यकर्ते आणि धर्मानंदांचे स्नेही केदारनाथजी यांच्या कानावर बातली. किशोरीलाल हे गुजरात विद्यापीठाचे महामात्र होते. त्या वेळेपासून धर्मानंदांचे त्यांच्याशी फार सलोख्याचे असे संबंध होते. धर्मानंद त्यांच्या मताचा किती आदर करीत याची जाणीव केदारनाथजी यांस होती. त्यांनी बारडोळीस पत्र पाठवून ही बातमी मशल्वाळा यांना कळवली. एका बाजूने महात्माजींची तार धर्मानंदांना गेली, तर दुसऱ्या बाजूने मशरूबाला यांनी उपवास सोडण्याचा आग्रह करून तार पाठवली. महात्माजींनी तर डफ्वास बंद करून सेवाग्रामास येण्याची त्यांस आज्ञा केली होती. ही महास्मार्जीची आज्ञा धर्मानंदांना मोडणे शक्यच नव्हते.

धर्मानंद १९४५ च्या अखेरपैयेत मुंबईत होते असे म्हणता येईल. त्यापूर्वी बैंगलोर आणि पुणे येथे अनुक्रमे पत्नी आणि मुल्गा यांच्या सहवासात काही दिवस राहून ते मुंबईस परतले होते. येताना वाटेत काही दिवस बेळगाव येथे असलेले पु. मं. लाड १५ यांस ते करीत असलेल्या पाली भाषेच्या अभ्यासात त्यांनी मार्गदर्शन केले होते. पण ह्या सर्व गोष्टी चालू असताना आपत्या मनातील विचाराचा आणि केलेल्या निश्चयाचा थांगपत्ता त्यांनी कोणालाही लागू दिला नल्हता. पण शेवटी उत्तर प्रदेशात गेल्यानंतर तेथे केलेल्या उपोषणाच्या प्रयत्नाचा गाजावाजा हा झालाच! साहजिकच ही बातमी धरच्या मंडळींसही समजली. पण त्याचवरोबर महात्मार्जीच्या सांगण्यानुसार त्यांनी उपोषण सोडले अस्त, ते सेवाग्रामास येणार आहेत, आणि तेथे योग्य ते उपचार करून घेणार आहेत, हेही कळून आल्याने त्यांस हायसे वाटले!

उत्तर प्रदेशात्न परतल्यावर नि सेवाग्रामास जाण्यापूर्वी त्यांनी काही दिवस मुंबईत

आपल्या मुलीकडे— सी. माणिक प्रसाद यांच्याकडे सुक्काम केला. येथे सुरुवातीस काही दिवस त्यांची प्रकृती बरी राहिली, पण नंतर पाठीवरील नायव्यासारख्या झालेखा कात-डीच्या रोगाने त्यांस त्रास देण्यास सुरुवात केली. प्रा. अ. ना. चिखलीकर यांच्याकडून जळवा १ ६ आणृन वेऊन त्यांनी स्वतःच त्या पाठीवर लावल्या. या उपायाने त्यांचा हा रोग बराच कभी झाला. यानंतर ते बेंगलोरास जाऊन आपल्या परनीस भेटून चारच दिवसांनी परत आले.

त्या वेळी त्यांच्या पत्नी सी. माणिक यांच्या दोन मुलांसह बेंगलोरास होत्या. त्या प्रसंगी ते आपत्या पत्नीकडे फार प्रेमळपणे वागले. आपत्यामुळे त्यांना आयुष्यात बरेच कह सहन करावे लागले याचा उल्लेख करून, त्याबद्दल क्षमाही मागितली. आणि काही झाले तरी आपला मुलगा चांगला उतरला, विद्वान झाला, मुली मुखात संसार करीत आहेत ही समाधानाची गोष्ट आहे, असेही उद्गार काढले. त्यांची ही नेहमीचीच वृत्ती आहे असे समजून त्यांच्या पत्नीने त्यांचे हे म्हणणे हसण्यावारी नेऊन, झालेले कृष्ट त्या केव्हाच विसरत्या असून, आता आपण पूर्ण मुखी असत्याचे धर्मानंदांना सांगितले. तेथून निषण्यापूर्वी आपले नको असलेले कपडे बगैरे व्यवस्थित घड्या करून तेथेच त्यांनी ठेवून दिले. ही त्यांची सर्वच वागणूक थोडीशी विचिन्न असे जरी त्यांच्या पत्नीस वाटले, तरी ते आपली शेवटचा निरोप वेत आहेत याची कल्पना त्यांस येणे शक्यच नव्हते. सेवा-ग्रामास राहन उपचार वगैरे करून घेऊन ते बरे होतील, असे त्यांसही वाटत होते. १०

सेवाग्रामास जाण्याच्या वेळी कलकत्ता मेलचे तिकीट आण्त देण्याचे काम प्रा. चिखलीकर यांनीच केले होते. स्टेशनवर त्यांस पोचवण्यासही तेच गेले होते. एवढेच नन्हें, तर त्यांच्या या मुक्कामात संध्याकाळी फिरावयास वगैरे जाण्याच्या वेळी बऱ्याच वेळा तेच बरोबर असत. बऱ्याच गोष्टींची चर्चा ते प्रा. चिखलीकरांकडे करीत. पण त्यांनाही आपत्या पुढील वेताची कल्पना त्यांनी लागू दिली नाही.

### काही चुकीचे समज

त्यांनी आचरणात आण्णलेत्या संब्लेखनाच्या उद्देशाबाबत काही शंका नि चुकीचे समज उत्पन्न झाल्याचे दिसून येतात. त्यांचा या ठिकाणी उलगडा करणे आवश्यक वाटते. इंद्रायणी सावकार यांनी काही वर्षोमागे धर्मानंदांवर लिहिलेल्या एका लेखात, त्यांस

१४. हे सन्तवृत्तीचे गांधीवादी कार्यकर्ते होते. ते मूळचे महाराष्ट्रातळे असे म्हणतात. पण त्यांनी उत्तर-प्रदेश हे क्षेत्र आपल्या कार्याकरिता निवडले होते. शेवटच्या काळात विनोबांच्या भूदानकार्यातही त्यांनी भाग वेतला होता.

१५. हे त्या वेळी बेळगावास डिस्ट्रिक्ट जज्जाच्या हुद्द्यावर होते. त्यांनी ऑक्सफर्ड येथे असताना पाली भाषेचा थोडा अभ्यास केळा होता. तो बाढविण्याच्या कामी धर्मानंद येता जाताना तेथे राहून त्यांस मदत करीत असत.

१६. यास जळू, जळूका, असेही म्हणतात. हा एक जळजंत् अस्त तो कातडीळा दंश करून त्यातीळ रक्त शोषून घेतो. शरीरातीळ अशुद्ध रक्त काद्धन टाकण्यासाठी त्याचा उपयोग त्या काळात करीत असत. प्रा. चिखळीकर हे मूळचे गोमन्तकातीळ चिखळी गावचे. त्यांचा धर्मीनंदांशी आणि धरातीळ सर्व मंटळींशी फार घरोच्याचे असे संबंध होते.

१७. धर्मानंदांच्या निधनानंतर प्रा. चिललीकर त्यांच्या पत्नीस गोव्यात मेटले त्या वेळी त्यांनी ही माहिती दिली.

झालेल्या व्याधीच्या संदर्भाने, "शरीरास पुरेशीं जीवनसत्त्वें न मिळाल्यास अशी खाज येते असे वाचल्याचे आठवते. परंतु त्या वेळीं यावर उपाययोजना नव्हती कीं धर्मानंदांना उपाय करून वेण्याचे नव्हते, हें कळत नाहीं ", अशी शंका व्यक्त केळी आहे. १८ बौद्ध मिश्च डॉ. आनंद कोत्सल्यायन १८ यांनीही प्रस्तुत लेखकाशी याच विषयावर बोळताना, "जो रोगी निरोगी होण्याची इच्छा करीत नाहीं, त्याला डॉक्टर काय करील १ " अशा अर्थाचे उद्गार काढले होते. उलट एका जैन पंडिताने धर्मानंदांचा देहत्याग मोक्षप्राप्ती-करिता होता, कारण, त्यांच्या मनावर जैन धर्माचा बराच प्रभाव पडला होता, असे प्रतिपादन केळे होते. आणि या प्रतिपादनाचे तेथे हजर असलेल्या दुसऱ्या एका जैन पंडिताने समर्थन करताना, जैन धर्मात उपोषणाचे जे अनेक उद्देश सांगितले आहेत, त्यांत 'पापांचे परिमार्जन करण्यासाठी आणि परमेश्वराने त्याबह्ळ क्षमा करावी यासाठी हाही उद्देश संल्लेखनाचा असल्याचे, प्रस्तुत लेखकास समजावून संगितले. काकासाहेब कालेलकरांनी या प्रक्षावर लिहिताना, "एकदा जगण्याची वृत्ति जी त्यांनीं मागें खेचळी ती पुन्हां दृढ होईना, आणि त्यामुळें त्यांचा देहान्त झाला," असे आपले मत दिले आहे. २ ०

धर्मानंद सेवाग्रामास जाताना या वेळी काही दिवस वर्धा येथे राहिले होते. त्या वेळी तेथील त्यांची व्यवस्था करण्यासाठी कमलनयन बजाज यांनी आवल्या धाकट्या भावास तेथे पाठवले होते. कमलनयन यांच्या भावाच्या भेटीबह्ल आनंद व्यक्त करून धर्मानंद त्यास म्हणाले :

" बापू का आदेश है। उपवास तो मैंने तोड दिया, परंतु इस शरीरमें अब कुछ रहा नहीं है। पानी भी मुझको मुष्किलसे पचता है। ऐसी परिस्थितिमें देहको टिकानेके प्रयत्नमें लोगोंकी सेवाओंका भार और अधिक शारीरिक यातना को अलावा विशेष लाभ नहीं होता है। फिर भी बापूका आदेश तो है ना १ मेरे लिये वही सर्वस्य है और उतनाहि काफी।"

वरील उद्गार कमलनयन बजाज यांनी धर्मानंदांवर लिहिलेल्या एका लेलातील आहेत. २१ धर्मानंद सेवाग्रामास स्थायिक झाल्यानंतर स्वतः त्यांनी त्यांची दोन-तीन वेळा भेट घेतली होती. तिसऱ्या भेटीची माहिती त्यांनी वरील आपल्या लेलात दिली आहे. ती धर्मानंदांच्या शारीरिक तशीच मानसिक स्थितीची कल्पना करून देणारी असल्यामुळे, ती येथे देणे योग्य होईल. बजाज म्हणतात:

"मी त्यांना (धर्मानंदांना) भेटावयाला गेलों. माझ्याबरोबर माझी आत्या आणि तिचीं मुलें होतीं. मुक्वातीला धर्मानंदांजींनीं विद्यापीटांतत्या सगळ्या आठवणी काढत्या, आणि ते सद्गदित झाले. मला आनंद आणि आश्चर्य वाटत असतांना देखील थोडा रागिह आला. देहाचा मोहिह सोडला आहे अशा या प्रसंगीं त्यांनी असत्या क्षुल्लक आठवणी कां काढाव्या आणि त्यांना सद्गदित होण्याची गरंज कां वाटावी दे मीं त्यांना तसें म्हटलेंहि. 'तुम्ही असे उपकार मानून वेंकं लागलांत तर मला वाईट वाटणार नाहीं का दे शिवाय तुमच्या सेवेंत मला जो आनंद मिळाला तो हिरावून वेण्याचा तरी तुम्हांला काय अधिकार दे मीं विचारलें, आणि आमचें असे प्रेमाचें मांडण मुरू झालें. धर्मानंदजी हंसले आणि म्हणालें; तुझी मांडण्याची वृत्ति कांहीं अजून गेली नाहीं आणि तूं विद्यापीटांत होतास तसाच राहिला आहेस हें पाहून मला आनंद होतो. त्यानंतर विडलांची (जम्नालाल बजाज) यांची आठवण काढून ते गहिंवरले. त्यांनी स्वतःला आवरण्याचा प्रयत्नहि केला नाहीं. त्यांच्या ग्रांत मुद्रेवरून आनंदाचा अशुप्रवाह एकसारखा फुटून वाहूं लागला. जवळ बसलेली सर्वच मंडळी गहिंवरून गेली. आम्हा कोणाला आमरणान्त ही घटना विसरणें शक्य नाहीं.

"माझ्या आत्यांना माझा स्वभाव माहीत होता. त्यांना वाटलें, माझ्या भांडणामुळंच धर्मानंदर्जीना हा त्रास झाला. त्यांनी मला एका बाजूला नेलें आणि त्या
मला रागें भरस्या. त्यानंतर चांगलीं दहा मिनिटें स्तब्धतेंत गेलीं. कुणाच्याहि
तोंह्न शब्द फुटेना. धर्मानंदांच्या चरणीं अर्पण करण्याकरितां मीं बरून निवतांना
हजार स्पये घेतले होते. त्याविषयीं बोलण्याचा कित्येकदा प्रयत्न केला, पण कांहीं
केल्या बोल फुटेना. एक-दोनदा बोलण्याचा प्रयत्न केला, पण तो विफल झाला.
होवटीं तें शांत वातावरण धर्मानंदांनींच आपस्या गंभीर आवाजानें मोडलें. ते
म्हणाले, "कमलनयन, आज मैंने तुमको खास कारणसे बुलाया है। तुम्हे माल्स
है कि मेरे शरीरमें कुछ रहा नहीं! बापू के आज्ञासे मैं यहां आया। आप सब
लोगोंका प्रेम माजन और कृपाणत्र में हूं। फिरभी आश्रमवासियोंकी कहां तक
सेवा का भार मैं उठावू १ इसका विचार मुझको कृष्ट देता है। उसकी उठाने
की बार भी मुझे कोई लाभ नहीं दिखाई देता। ईश्वरकी यहि इच्ला माल्स

१८. महाराष्ट्र टाईम्स, ५-११-१९७२.

१९. यांचा, धर्मानंद यांच्याशी ते विलेपालें येथील सत्याग्रह-छावणीचे प्रमुख होते त्या वेळेपासूनचा परिचय. सारनाथ येथे काही काळ धर्मानंदांकडे पाली माषेचा अभ्यास केला होता. त्यांनी 'भगवान बुद्ध 'धर्मानंदांचा प्रंथ सिंहली माषेत अनुवाद करून वेजन तो सीलोन येथे प्रसिद्ध केला. शेवटच्या काळात धर्मानंद सेवाग्रामास होते त्या वेळी कोत्सल्यायन राष्ट्रभाषा प्रचार सिमतीचे मंत्री होते आणि त्याकरिता वर्धा येथे रहात असत. त्या वेळी ते एकमेकांस भेटत असत.

२०. धर्मानंदांच्या 'पार्श्वनायाचा चातुर्याम धर्म 'या ग्रंथास जोडलेस्या 'खरा समाजधर्म 'या लेखात, पा. ११.

२१. ' सरस्वती ' मासिक.

देती है कि शरीरसे और कुछ काम नहीं लिया सकता। हम इसका क्यों फिजूल मोह करे ? मैंने तुम्हे आज इसलिये बुलाया है। ये सारी स्थिति अच्छी तरह समझते हुये उपवास करके, देह छोड देने की मुझे निःसंकोच परवानगी दो।

'' धर्मानंदर्जीनी पूज्य विनोबा, काकासाहेब, अन्य आश्रमवासीयांकडे चर्चा केली होती. तरीहि त्यांची ही कोण नम्रता आणि सहृदयता! माझ्यावर त्यांचा इतका कांहीं प्रभाव पड़ला कीं भी गहिंबरून तर गेलोंच, शिवाय मनांत विचार आला कीं, अशा प्रकारचा महान् अंतिम निर्णय वेण्यासाठीं माझ्यासारख्याच्या परवानगीची केवढी ही आस्था रे... त्यांचा महाहि इतका विनतोड आणि बरोबर होता कीं, मलाहि त्यांना नाहीं म्हणणें जड गेलें. शेवटीं ते इतकेच म्हणाले कीं. ' यद्यपि मेरे खुदके निर्णय में मेरा पुरा विश्वास है। और बापूके आदेशसे मैंने उपास तोडभी दिये थे। फिरभी मैं नहीं चाहता हूं कि कोईभी आश्रमवासी या तम्हारे जैसे मित्र ऐसा समझें की धर्मानंद तो हड़ी था ओर हठको मर गया। आप लोगोंके बीच आकर सबको समाधान करा के मुझे जो कुछ करना है करूंगा। अन्यथा मेरी तपस्यामें भी कुछ कम है ऐसा मैं समञ्जूगा। ' धर्मानंदांनी सर्वोचा सल्ला घेतला, त्यांचा विजय झाला, त्यांना सर्वोची परवानगी मिळाली. " महात्मानींनीं धर्मानंदांना सेवाग्रामास आपल्या आश्रमांत येऊन राहण्याचा जो आदेश दिला तो त्यांच्या प्रकृति-स्वास्थ्याच्याच दृष्टीनें. तेथें राहृन त्यांनीं योग्य मार्गदरीनाखाठीं उपचार करून ध्यावे अशीच त्यांची इच्छा होती. त्यानुसार त्यांनी आपल्या आश्रमाचे त्या वेळचे व्यवस्थापक बलवन्तसिंहजी यांस- धर्मानंदांची व्यवस्था कशी ठेवावयाची, त्यांच्यावर उपचार कोणाकडून करून घ्यावयाचे— सर्व सूचना देऊन ठेबल्या होत्याः

१९४६ ची अखेर आणि १९४७ ची सुरवात हा काळ भारतास कशा प्रकारचा गेला हे सर्वोसच ठाऊक आहे. स्वातंत्र्य जवळ येऊन ठेपले होते. त्याच्या जन्मवेदनांनी सर्व देश हवाळदील झाला होता. या वेळी पूर्व बंगाल आणि बिहार येथील शांतियात्रेत महात्माजी गुंतलेले होते. त्यातच त्यांस दिल्लीत चाल् असलेल्या वाटाघाटींत भाग घ्यावा लागत असे. तसेच, याच वेळी महात्माजींच्या मनाला दारूण वेदना देणारा भारताच्या विभाजनाचा प्रश्नही उपस्थित झाला होता. अशा या मनःस्थितीत सुद्धा महात्माजी धर्मानंदांना विसरले नव्हते. त्यांचा बलवन्तसिंहजी, डॉ. शंकरन, वगैरेंशी धर्मानंदांबहल पत्रद्वारे विचारविनिमय चाल्च होत. धर्मानंदांनाही त्यांची पत्रे येत. अशा प्रकारचे महात्माजींचे निरुपम सीहार्द लाभलेले धर्मानंद, त्यांच्या इच्लेविरुद्ध वागृत आपला देहत्यागाचा हट चाल् ठेवतील असे समजणे चुकीचे आहे.

वध्यचि सिन्हिल सर्जन डॉ. नर्मदाप्रसाद, आश्रमातील डॉ. वारडेकर आणि डॉ. शंकरन्, या सर्वीनी निरनिराळ्या प्रकारचे उपचार धर्मानंदांना केल्याची माहिती मिळते. आणि हे जवळ जवळ तीन महिने चालू होते. या उपचाराचा आपल्या प्रकृतीवर काहीच

परिणाम होत नाही याची जाणीव अस्तही या गोष्टीस धर्मानंद सहकार्य देत होते हे त्यांचे कमलनयन बजाज यांच्याबरोजर झालेल्या संभाषणात्न दिस्न येते. २२ शेवटी उपचाराचा निखालस उपयोग होत नाही हे सिद्ध झाल्यावर त्यांनी उपोषणास सुक्वात केली. त्या वेळी महात्मार्जीच्या इच्छेनुसार आपण केलेल्या 'शांतिपूर्ण प्रयत्ना 'बहल धर्मानंद पुढील शब्दात सर्ब्टीकरण करतात:

"... बापूजीने मेरे उपर दया करने की लिए, मुझे उपवास से निवृत्त करने के लिए तार दी थी। मैंने उनकी प्रेरणा से पिछले २३ सितम्बर को अनशन छोड दिया और तबसे आज तक काफी दुःख पाया और अन्त में फिर बही अनशन करना पडा। लेकिन इस में बापूका तिनक भी दोष नहीं है, क्योंकि बापूजी ने सब दया भावसे ही किया था। इसमें मुझे जरा भी दुःख नहीं है, क्योंकि भगवान बुद्धने कहा है कि 'खन्ती परम तपो तितिक्खा।' [तितिक्खारूपी क्षमा ही परम तप है।]

" बापूजी की कृपा से मुझे इस तितिक्षा का अवसर मिछा । इसमें मेरी कसौटी हो गयी । मुझे जो खुजछी आती है उसे सहन करने में आनन्द मानता हूं । यह सब बापूजी की कृपा है । मेरी इस प्रकार की मृत्यु से बापूजी को आनन्द मानना चाहिये, क्योंकि उनका एक भक्त इस कसौटी में से गुजर रहा है और शान्तिपूर्वक प्रयत्न कर रहा है । अन्त के क्षण तक क्या होगा यह तो भगवान ही जाने ।" रिश

बलवन्तसिंहजींनी धमानंदांसंबंधी माहिती कळविताना वरील त्यांचे म्हणणेही महात्मा-जींना कळवले. त्यास महात्माजींनी पाटणा येथून १६-५-१९४७ रोजी पुढील पत्र २४ पाठवले.

२२. या विषयासंबंधी जास्त स्पष्टीकरण मिळविण्याच्या उद्देशाने प्रस्तुत लेखकाने आश्रमाशी विनष्ट संबंध असलेले बलवन्तिसंहजी आणि चिमणलाल शहा (हे बलवन्तिसंह यांच्या पूर्वी आश्रमाचे व्यवस्थापक होते) यांच्याशी पत्रव्यवहार केला होता. यात बलवन्तिसंहजी म्हणतात: 'वर्घा के सिविल सर्जन श्री नरमदाप्रसाद ने भी उनका इलाज करनेका बहुतही प्रेमसे प्रयत्न किया था.' चिमणलाल याच विषयाची पुढील प्रमाणे माहिती देतात. ' डॉ. वारडेकर, डॉ. शंकर आदिने उनके उपचार भिन्तिपूर्वक किये. पू. गांधीजी, काकासाहब कालेलकर आदि समयसमय पर खबर करते रहे. करीब तीन महिनोंको उपचारसे जब खुजली कम नहीं होई— असह्य होती गयी— आखिर विनोबाजी के मार्गेदर्शनसे आमरण उपवास का निर्णय हुवा. गांधीजीने भी निर्णय मान्य किया.'

२३, २४. बापू की छाया में : ले. बलवन्तसिंह, पान ३९०-३९१.

चि. बलवन्तसिंह,

तुम्हारा खत प्रार्थना के पहले लिखा हुआ मिला। कौशाम्बीजी का पढकर आनन्द होता है। साथ में उन के लिए खत रखता हूँ। मिलने तक देह होगा तो खत उन को दे देना या पढ़ा देना।

उनके आश्रम में रहने से आश्रम पवित्र होता है, इसमें मुझ को कोई शक नहीं है।

शंकरन् का खत इस के साथ है।

बापू के आशीर्वाद.

या सर्व गोष्टींवरून भारतीय आणि पाश्चात्य या दोन्ही प्रकारच्या उपाययोजना धर्मानंदांवर तीन महिने चालू होत्या आणि त्यांस धर्मानंदांचे पूर्ण सहकार्य मिळत होते, हे दिसून येते. तेव्हा त्यांनी उपाययोजना करून घेतली नाही, अथवा केवळ मोक्षप्राप्तीच्या उद्देशाने देहत्याग केळा असे म्हणण्यात स्वारस्य नाही. अशा प्रकारच्या मोक्षावर त्यांचा विश्वास नव्हता. जैनांचा 'चातुर्याम धर्म' त्यांस प्रिय होता, आणि 'चातुर्याम हेंच आमचें देवत, ' असे ते म्हणत आणि त्यानुसार वागत, एवटेच!

आता ' जगण्याची वृत्ती जी त्यांनी मागे खेचली ती पुनहा हट होईना,' असे जे काकासाहेबांनी म्हटलेलें आहे ते मात्र विचार करण्यासारखे आहे. रोगी बरा होण्यासाठी औषघोपचार करून वेतो. पण त्याचबरोबर 'मी बरा होणारच ' असा त्याचा मनोभाव असला तर तो करीत असलेला औषघोपचार त्यास जास्त गुणावह होतो, असे मानस-शास्त्र मानते. महात्माजींच्या इच्छेस धर्मानंदांनी प्रामाणिकपणे साथ दिली नि औषघोप-चार करून घेतले, यात शंकाच नाही. एण या गोष्टीस त्यांच्या अंतर्मनाची [ Subconscious mind ] तितकीच उत्कट साथ मिळाली नाही, असे होणे शक्य आहे. या-शिवाय कमलनयन बजाज, बलवन्तासिंहजी, यांच्याकडे त्यांनी वेळोवेळी काढलेल्या उटगारां-त्नही त्यांनी प्रकृती सुधारण्याची आशा सोहून दिली होती, असेच दिसून येते. प्रस्तुत लेखकास एवटेच दाखवून द्यावयाचे आहे की, त्यांनी 'देहत्यागाचा स्वीकारलेला मार्ग, ' मरणाकरिता मरण ' अशा प्रकारचा छहरीपणा नव्हता, परछोकात मिळावयाच्या फायद्या-करिता नन्हता, अथवा कोणाही सत्युरुषाचे वरवरचे अनुकरण म्हणूनही नन्हता. तर त्यांस, सारे आयुष्य डोळ्यांपुढे ठेविछेछी मानवी हिताची स्वीकृत भूमिका आपस्या देह-त्यागाने सिद्धीस न्यावयाची होती; आणि तो मार्ग त्यांनी आपली उपयुक्तता संपली, आपले पुढील आयुष्य म्हणजे स्वतःस कष्ट आणि समाजास भार याची जाणीव होताच, स्वीकारला.

## ४ मे ते ४ ज<u>ू</u>न

धर्मानंदांबर चाल् असलेल्या उपचारांचा काहीच परिणाम होत नाही याची आता सर्वो-नाच जाणीव होऊन चुकली. अनशन हाच एक मार्ग आता राहिला. ता. ४-५-१९४७ रोजी विनोबाजींच्या सछ्याने आपण वेत असलेला अस्पस्वस्य आहारही धर्मानंदांनी बंद केला. ही सर्व परिस्थिती महात्माजींना कळवण्यात आली होतीच. त्यांनी, " कौशाम्बीजी कुछ भी हजम नहीं कर सकते हैं तो भले पानी पर रहें। पानी न पी सके तो भले देह जाय। भीतरी शांति है तो सब कुछ है। फिर भी जैसे विनोबा कहें सो करो। यह सब उन्हें सुनाओ, " रूप या शब्दांत या गोष्टीस आपली मान्यता दिली.

जसजसे दिवस जाऊ लागले तसतसे धर्मानंदांचे शरीर क्षीण होत गेले. पण याचा परिणाम मात्र त्यांच्या मनाच्या प्रसन्नतेवर आणि बुद्धीच्या तीवतेवर लेशमात्रही झाला नाही.
ते मोठ्या आनंदाने प्रयाणाची तयारी करीत होते. बलवन्तसिंहजी म्हणतात, "अपनी
मृत्युका दर्शन वे स्पष्ट रूपसे वैसे ही कर रहे थे, जैसे कोई सामने खडे हुये आदमी को
देख सकता है।" र बलवन्तसिंहांना ते निरनिराळ्या सूचना करीत होते. निरनिराळ्या
विषयांवर बोलत होते. एखांदे बुद्धाचे बचन सांगृत त्याचा अर्थ समजावृन देत होते.
आणि बलवन्तसिंह ते सर्व मोठ्या भक्तिभावाने लिहून घेत होते. असेच एकदा आपल्या
ध्यानसाधनेचा अनुभव सांगताना धर्मानंद त्यांस म्हणाले:

" आज जो इतनी शांति का अनुभव मैं कर रहा हूं वह उस साधन का ही फल है । मनुष्य की परीक्षा मृत्यु के समय ही होती है । अगर उस की कुछ साधना सफल होगी तो उस समय उसके अवश्य ही काम आयेगी और वह शांति का अनुभव करता करता शरीर छोडेगा । " रूष

आक्षण केलेल्या योगाभ्यासाचाही अनुभव धर्मानंद त्यांस सांगत असत. एक दिवस 'आनापान 'या साधनेची माहिती त्यांस दिल्यानंतर, प्रत्यक्ष त्या दिवसांत ते या साधनेचा स्वतःकरिता कसा उपयोग करून घेत आहेत हे त्यांनी पुढील शब्दांत त्यांस सांगितले :

" रातको मुझे जरासी नींद आती है तब मेरा मुंह खुळ पडता है और जीम बिळकुळ सूख जाती है और ऊस पर कांटे खडे हो जाते हैं। जब एकाएक जागता हूं तब क्या करना और क्या नहीं करना उसका भी खयाळ नहीं रहता है। कल परसोंसे उस आनापान भावनाकी मददसे इस कष्टके ऊपर काबू कर रहा हूं।

" उस भावना के वर्णन में यह कहा गया है कि जो यह भावना पूरी तौरसे करेगा वह अपना अंतिम खास भी जान सकेगा। उसका एक उदाहरण भी वहाँ [समाधि-मार्ग या धर्मानंदांनी छिहिलेख्या ग्रंथात] दिया है। लेकिन मेरा तो पूरा अभ्यास नहीं है। मैं नहीं जानता हूँ, अन्त क्या होगा।" रेट

२५, २६. 'बापूकी छाया में ' : ले बलवन्तसिंह, पान ३८९.

२७, २८. 'बापूकी छाया में ': ले. बलवन्तसिंह, पाने ३९०, ३९६.

आपल्या अंत्यसंस्कारावर अत्यंत कमी खर्च व्हावा अशी त्यांची इच्छा होती. आपले शव झाकण्यासाठी नवीन कपडे आणू नका. आपल्या सुन्या कपड्यांचाच स्थायेग करा, अशी त्यांनी सूचना देऊन ठेविली होती. तसेच दहनापेक्षा दफनाला कमी खर्च येत असेल तर दफन करा, पण हे महात्माजींच्या सल्त्याने होऊ द्या, असेही सांगून ठेवले होते। महात्माजींना याबद्दलचे सविस्तर पत्र गेल्यावर, महात्माजींनी त्यास पाटणाहून तारीख २०-५-१९४७ रोजी खालील उत्तर पाठवले रहा:

चि. बळवन्तसिंह,

तुम्हारा खत मिला है। इससे पहले कोई खत मिला नहीं है जिसमें कौशाम्बी-जीके शरीरका मृत्युके बाद क्या करना यह पूछा हो।

लेकिन आज शंकरन् का खत है। उसमें सब विगतें दी हैं। कौशाम्बीजी आखिरका निर्णय हम पर छोड़ते है तो अग्निसंस्कार ही सबसे अच्छी क्रिया है। यह बात जगत-मान्य हो रही हैं। उसमें खर्च भी जादा नहीं है, न होना चाहिए। दफन करने में भी शास्त्रीय तरीकसे करें तो काफी खर्च होता है। बाकी चीजें तो उन्होंने लिखवाई है। पाली इरयादि के बारेमें उनका अमल होगा ही ऐसा उनको कहा जाय। मेरी उससे प्रार्थना है कि अब ऐसी बातोंको भूल जाय और अंतरध्यान होकर देह छूटना है तो छूटे। रहना है तो रहे। उनसे यह भी कहना कि पाली भाषा तो लंकामें सीखी जायगी। लेकिन बौद्ध धर्म सीखनेका क्षेत्र लंका है ऐसा मेरा दिल नहीं मानता। बौद्ध धर्मकी ऊपरी बात जाननेसे रहस्य का ज्ञान होता नहीं है।

बापू के आशीर्वाद

कमलनयन बजाज यांनी आपल्या शेवटच्या मेटीत धर्मानंदांकडे, ते घेण्यास तयार नसताही, एक हजार स्पये मेट म्हणून दिले होते. याचा उल्लेख मागे आला आहे. त्या रकमेचा उपयोग विद्यार्थ्यास लंकेस पाठवून त्यांस पाली भाषा आणि बौद्धज्ञान देण्यात करावा, असे धर्मानंदांनी महात्माजींना कळवले होते. त्याच विषयाचा उल्लेख महात्माजींनी वरील पत्रात केला आहे.

महात्माजींच्या वरील पत्रास धर्मानंदांनी खालील पत्र <sup>3°</sup> उत्तरादाखल पाठवले. त्यातील मजकूर महत्त्वाचा तर आहेच; पण २१ दिवस उपोषण केस्यावरही त्यांच्या बुद्धीच्या तीव्रतेत लेशमात्रही फरक पडला नव्हता, हे या पत्रात्न दिस्न येते. त्याची तारीख २५-५-१९४७ आहे.

" पू. बापूजी---

सादर प्रणाम । यदि श्री कमलनयन बजाज आग्रहसे मेरे ऊपर एक हजार

२९ 'बापूकी छाया में 'ः ले. बलवन्तसिंह, पाने ३९१-३९२. ३०. 'बापूकी छाया में 'ः ले. बलवन्तसिंह, पाने ३९२-३९३. रुपये का बोझा न छोड जाते तो स्मारक के बारे में मेरे दिलमें कोई विचार नहीं आता। पैसा आनेके बाद जो विचार मुझे सूझे, लिखवाये। लेकिन उसकी जरा भी चिन्ता नहीं है। मैं तो सर्व भार आपके ऊपर छोडकर संतुष्ट रहाता हूं। रातको आकाश देखकर बहुत सुख पाता हूँ। यह सब आपके आशीर्वादका ही सुफल समझता हूँ। सीलोनमें बौद्ध धर्मका रहस्य नहीं रहा है यह मैं भी जानता हूँ। उन लोगोंके साथ एक बरस रहकर मैंने बहुत अनुभव लिया है। लेकिन उनके साथ रहनेसे भगवान बुद्धके जमानेकी कुछ कुछ याद कर सकता था और उससे मुझे बहुत लाभ हुआ है! अभीतक उसकी यादसे बहुत आनंद मिलता है। बाकी सब भूल गया हूं। आम और नीम एक ही जमीनमें बढते हैं। लेकिन आम का फल अलग होता है, नीमका अलग।

"अशोक के शिलालेखोंका अर्थ अंग्रेज आनेसे पहले हम भूल गये थे। पाश्चात्त्य विद्वानों के प्रयत्नसे ही उनका अर्थ हम लोग समझ सके हैं। हमारे विद्वानोंने भी पाश्चात्त्योंका अनुकरण करके बहुत कुछ लिखा है। लेकिन अशोक राजाके अत्यंत सहृदय वचनों को पढकर कितने पंडितोंका हृदय कंपित होता होगा। इसलिए मेरा कहना है कि प्राचीन संस्कृत खंडहरोंमें मिल गया है तो भी सज्जन उससे बहुत सबक सीख सकते हैं।

अभी जो आदमी सीलोन जानेवाला है वह ऐसा भक्त थोडा ही हो सकता हैं ? वह यहांकी डिग्री लेकर वहाँ सिर्फ ज्ञान बढाने के लिए जायगा। तो भी हमारा कर्तव्य है की उसका गुजारा वहाँ पर अच्छी तरहसे चल सके इसलिए काटळांट न करके उसके गुजारेके लिए काफी पैसा मिलना चाहिए। आजकल जो शिक्षायंत्र चल रहा है उसके जो फायदा उटा सकते हैं वह उटाना चाहिए।

> भवदीय धर्मानंद कौशाम्बी

वरील पत्रात त्यांनी आपल्या प्रकृतीसंबंधीचा एकाही शब्दाने उल्लेख केलेला नाही है लक्षात ग्रेणासारखे आहे. हे पत्र त्यांनी लिहिले त्याच्या दोनच दिवसांपूर्वी आश्रमाच्या शेतात वोदण्यात आलेल्या विहिरीचे उद्घाटन धर्मानंदांच्या हस्ते झाले होते. आपल्या लहान ग्रातच शेतीच्या व्यवसायाचे ज्ञान धर्मानंदांनी संपादन केले होते. त्या वेळी अशा विहिरी वोदण्याची वगैरे कामे त्यांनी करून घेतली होती. अशा गोष्टीची त्यांस फार आस्था असल्याचे त्यांच्याशी बोल्ला बोल्ला बल्वंतसिंह यांना कळून आले होते. त्याच वेळी या वेहिरीचे उद्घाटन धर्मानंदांच्या इस्ते करावयाचे असे बल्वन्तसिंह यांनी मनाशी ठरवले होते. क्या आता अशा कमजोर स्थितीत हे कसे शक्य होईल हा प्रश्न बल्वन्तसिंह गांच्यापुढे उपस्थित झाला होता. एण धर्मानंदांनीच स्वतः उत्साह दाखवल्यामुळे स्ट्रेचर-वरून त्यांस तेथे नेकन हा उद्घाटनाचा कार्यक्रम करण्यात आला. त्याच वेळी या

विहिरीचे नाव 'कौशाम्बी-कूप ' असे ठेवण्यात आले. आणि त्यांच्या निर्वाणानंतर या विहिरीवर खाळीळ स्मृतिपत्र खोदलेळा दगड बसविण्यात आला.

" जिनका सिंटल-सा निर्मल जीवन था ४ मईसे आमरण उपवास द्वारा आमंत्रित मृत्युदेवको अतिथिवत् क्षणभर विश्रामके लिए छोड जिन्होंने २२ मईको जीवनके इस सनातन स्रोत को आशीर्वाद दिया, ऊन श्री धर्मानंदजी कौशाम्बीकी पावन स्मृतिमें । <sup>39</sup>

# आदर्श मृत्यू

धर्मानंदांच्या निर्वाणाच्या पहिल्या दिवशी घडलेल्या घटनेचे वर्णन करताना बळवनतसिंहजी म्हणतात:

"आश्रमके ११ सालके जीवनमें कौशाम्बीजीकी मृत्यु पहिली मृत्यु थी। एसी आदर्श मृत्यु मैंने अपने जीवनमें कभी नहीं देखी। वे रातको अपने पास सोनेको मुझे कभी नहीं कहते थे। लेकिन मृत्युकी पहिली रातको मुझसे कहने लगे 'आज तुम मेरे पास ही सोओ। रातको बारह बजे जब चंद्र सिरपर आयेगा तब मेरी मृत्यु होना संभय है।" <sup>32</sup>

ही गोष्ट ता. ३ जूनची. वरील सूचना करूनच ते थांबले नन्हते. आपल्या दहनाच्या वेळी नवीन कापड आणावयाचे नाही, जुनेच कपडे वापरावयाचे, याची आठवण आणखी एकदा करण्यास ते या वेळीही विसरले नन्हते. आपले सर्व सामान त्यांनी पूर्वीच आश्रमास देऊन टाकले होते. त्यातील फक्त आपले एक घड्याळ, आपल्या निर्वाणानंतर आपल्या मुलास देण्यासाठी वेगळे ठेवण्यास त्यांनी सांगितले होते. आपल्या मुलांनी या दिवसांत आपणास मेटण्यास येऊ नये असे त्यांनी पूर्वीच सांगून ठेविले होते. त्यांचे राहून राहून आश्रमात फोन येत असत. या अशा प्रसंगी त्यांस मेटावे, त्यांच्या शेजारी असावे, असे त्यांस वाटणे साहजिकच होते. एण धर्मानंदांनी आपला आग्रह सोडला नाही. अशा प्रसंगी होणारे भावनिक उद्धावन त्यांस टाळावयाचे होते.

त्या रात्री बारा वाजेपर्यंत बलवन्तसिंहजी त्यांच्या खोलीत जागत बसले होते. बारा वाजल्यानंतर 'आतां कांहीं मी जात नाहीं, तुम्ही जाऊन झोंपा, ' असे धर्मानंदांनी त्यांस सांगितले. दुसऱ्या दिवशी सकाळी ज्या वेळी ते धर्मानंदांच्या खोलीत गेले, त्या वेळी ते फार प्रसन्न मनःस्थितीत असल्याचे त्यांस दिसून आले. हा ता. ४ जून चा दिवस. या दिवशी दुपारचे बारा वाजण्यापूर्वी काही वेळ काकासाहेब कालेलकर त्यांस मेटून गेले होते. ते त्याच दिवशी बाहेरगावाहून सेवाग्रामास आले होते.

बरोबर बारा वाजता 'आपली आता जाण्याची तयारी झाली, ' असल्याचे धर्मानंदांनी बलवंतिसंहजींना सांगितले. बारा वाजल्यापासून अडीच वाजण्याच्या काही घटकांपूर्वीपर्वेत धर्मानंद त्यांच्याशी काही ना काही बोलत होते. या प्रसंगाचे वर्णन बलवन्तिसंहजींनी पुढीलप्रमाणे केले आहे:

" दो बजे थोडा पानी लिया और मकानके सब दरवाजे खोलनेके लिए कहा, मानो उनको ऐसा प्रतीत हो रहा हो कि कोई उनको लेनेके लिए आया है, अथवा उनके जानेके लिए दरवाजे खोल देने चाहिये। इस प्रकारसे वे कभी दरवाजे नहीं खुळवाते थे। धीरे धीरे शरीर शिथिल होता गया और टीक २॥ बजे वे शांत हो गये। उनका अंतका सांस निकलने और सावधानीसे बात करनेके बीचमें बेहोशीका अंतर दश मिनटसे ज्यादा नहीं रहा। "33

झाले! अशा प्रकारे शांत नि प्रसन्नपणे धर्मानंदांनी या जगाचा निरोप घेतला! बळवन्तसिंहजींच्या शब्दात सांगावयाचे म्हणजे, "जितना भव्य कोशाम्बीजीका जीवन था, वैसी ही भव्य उनकी मृखु हुई!"

याच दिवशी संध्याकाळी पांच बाजता आश्रमासमोरच्या टेकडीवर धर्मानंदांच्या शरीरावर अग्निसंस्कार करण्यात आला. या प्रसंगी विनोबाजी, काकासाहेब कालेलकर आणि आश्रमातील सर्व लहान—थोर मंडळी हजर होती ही सर्व बातमी लगेच बलवन्त-सिंहजींनी महात्माजींना कळविली. दिल्ली येथे ता. ५–६–१९४७ रोजी आपल्या प्रार्थना-प्रवचनाच्या वेळी महात्माजींनी काढलेले धर्मानंदांसंबंधीचे उद्गार प्रस्तुत ग्रंथाच्या सुस्वातीस देण्यात आले आहेत.

३१, ३२. 'बापूकी छायामें ': ले. बलवन्तसिंह, पाने ३९७, ३९५.

३३. ' बापूकी छायामें ': ले. बलवन्तसिंह, पा. ३९७.